
opusdei.org

O que ler?(2): Ficar
com o melhor

Segunda parte do editorial
sobre o desafio de ler. O diálogo
com os livros e com outros
leitores potencializa a
experiência da leitura: descobre
horizontes, evita desenganos, e
otimiza nosso tempo para ler,
que sempre é pouco.

20/02/2017

Há livros que mudam a nossa vida.
Assim aconteceu a Santo Agostinho
quando leu o Hortensius de Cícero.
Como escreveria anos mais tarde nas



Confissões, o livro “mudou meus
sentimentos e transferiu para ti,
Senhor, minhas súplicas, e fez com
que mudassem meus votos e desejos
(...) e comecei a me reerguer para
voltar a ti”[1]. Seu caminho para
Deus, após muitas idas e vindas,
ganhou uma direção mais decidida
para a conversão, que foi selada
também com um livro entre as mãos:
uma passagem da Carta aos Romanos
derrubou o último muro que o
segurava[2].

Compartilhar as boas descobertas

Nem todos livros marcarão um antes
e depois tão claro em nossa vida, mas
o que lemos sempre nos modifica de
alguma forma: afina ou entorpece a
nossa alma, abre ou estreita
horizontes. Nossa personalidade
reflete – mais à medida que passa o
tempo – tanto os livros que lemos
quanto os que não lemos. Quem, ao
longo dos anos, se nutre de leituras



selecionadas com bom critério,
adquire um olhar aberto sobre o
mundo e as pessoas, sabe medir a
complexidade das coisas, e
desenvolve a sensibilidade
necessária para deixar de lado a
banalidade e não subestimar a
grandeza.

Nem sempre é fácil encontrar, de
primeira, livros que nos ajudem a
crescer, inclusive quando se trata
simplesmente de distrair-se: por isso
é muito útil acudir ao conselho dos
outros. Ao tentar se encontrar em
uma cidade, se alguém pergunta às
pessoas do lugar, constata com
frequência que oferecem dados
valiosos que talvez o GPS não
proporcionasse. E, da mesma forma
que nos orientamos com pessoas
experientes, podemos recomendar a
outros os bons livros que lemos.
Falar do que se lê enriquece a vida
familiar e as conversas com amigos,
que, às vezes, acabarão por tomar



forma de tertúlias literárias ou
outras atividades culturais, como as
que unem pontes entre literatura e
cinema. E se as boas leituras se
transmitem muito eficazmente de
boca em boca, também é útil
organizar clubes de leitura,
frequentar boas livrarias, manter o
contato com livreiros e estabelecer
com eles um diálogo frequente, que
costuma enriquecer a ambas as
partes.

Existem muitas seleções de livros de
qualidade, classificadas por idades,
áreas temáticas, gostos. Contudo, a
melhor seleção é a que cada um vai
fazendo por conta própria, com base
nos conselhos de amigos com gostos
semelhantes, de referências retiradas
de uma aula, uma palestra, uma
conversa…Como não podemos ler
imediatamente tudo o que nos
interessa, é bom fazer um plano de
leituras, recolhendo as referências
para mais adiante. Isso nos dá a



serenidade de saber que, de certa
forma, não perdemos de vista um
título, e permite que, quando
queiramos ler algo, não iremos
começar com o primeiro que cair nas
nossas mãos.

Disse-se que a internet é, em certo
sentido, uma imensa máquina de
repetição. Com a invenção da
imprensa, já se constatou que quanto
mais fácil é a publicação de textos,
mais proliferam os livros medíocres
ou banais. No entanto, junto a uma
grande quantidade de material de
escassa qualidade – às vezes
realizado com a melhor das
intenções –, a internet esconde nas
suas entrelinhas textos que oferecem
muitas chaves da atualidade,
indicando também as ideias de
fundo, sobre as quais muitos dos
meios de comunicação mal se
perguntam. Também aqui é bom
definir, com ajuda de bons conselhos
e com a própria experiência, os sites



ou autores a que queiramos seguir.
As aplicações para se subscrever a
determinados conteúdos, ou para a
leitura offline de textos que nos
interessem, são uma boa ajuda nesse
sentido. Além disso, a rede aumenta
as possibilidades de acesso a algumas
obras clássicas, ou a outras antigas,
esgotadas ou difíceis de encontrar
em livrarias ou em bibliotecas.

Dialogar com os livros

Crítica, do grego krinein, significa
originariamente discernir, escolher.
Ler com capacidade crítica supõe
tirar o melhor de cada livro. Os
autores, assim como nós, estão
condicionados pelo seu contexto e
cultura, e por isso, quando lemos, é
bom nos perguntarmos: por que esse
autor se expressa deste modo? Quais
são os ideais de sua época que
projeta em seus personagens? Qual é
sua percepção dos valores perenes,
como a amizade, o perdão, a



lealdade, etc.? Não se trata,
obviamente, de adotar uma atitude
reativa, que esconderia talvez certo
pessimismo ou insegurança. O que
mais interessa é descobrir as luzes e
sombras de cada obra e, se for o caso,
purificar algumas ideias ou
propostas. Assim se entra em um
diálogo interior com o livro, que
inclusive pode levar a diálogos reais
com os autores (que costumam
agradecer a correspondência e
sugestões de seus leitores), nos quais
virão à tona as suas próprias
convicções: algumas se corrigirão
talvez com o intercâmbio, e outras ao
menos receberão novos matizes.
Para um cristão, provavelmente o
melhor modo de fomentar um
equilibrado senso crítico é ler com
sentido apostólico: não só com
vontade de passar um momento
agradável, mas também com ânimo
de compreender as categorias
intelectuais dos nossos
contemporâneos, para purificá-las e



harmonizá-las com os valores do
Evangelho.

Com essas coordenadas, a leitura nos
ajuda a formar convicções profundas
e sólidas, bem justificadas, de forma
que cada um adquire seus critérios
de juízo e desenvolve a sua própria
personalidade e estilo. Algo
semelhante ocorre com os filmes que
vemos: quando um nos surpreende,
pelos valores que descobrimos nele,
ou por sua estética, revelam-se com
maior plasticidade aspectos da nossa
própria vida, nossa visão do mundo,
das pessoas. Assim, cada um forma o
seu próprio discernimento, e sabe
que toma as decisões retas sobre a
base de critérios que entende e que é
capaz de explicar. Consegue-se, desse
modo, uma visão pessoal, enraizada
ao mesmo tempo na fé cristã, que
robustece a unidade de vida.

Algo se move na alma



Um bom leitor costuma ser também
um releitor: alguém que volta sobre
obras que lhe marcaram. Um modo
eficaz de ser releitor é, às vezes,
tomar algumas notas, que nos
permitam voltar mais adiante sobre
o canto de nosso interior que se
iluminou com uma determinada
leitura. Esse costume nos ajuda a
conhecermo-nos e a adquirir um
olhar mais penetrante sobre a
realidade e sobre os outros. Há vezes
em que gostaríamos de evocar uma
história ou uma passagem que um
dia nos chamaram a atenção, e não
somos capazes de recuperá-la: tê-la
anotada será então uma grande
coisa.

Entretanto, também nisso é
necessário buscar um equilíbrio: é
bom deixar-se surpreender por nossa
memória, que retém mais do que nos
parece. Ao mesmo tempo, a leitura
deixa um rastro muito mais
profundo em quem, com a escrita,



alimenta o diálogo interior da alma:
muitas vezes, não se tratará tanto de
copiar passagens inteiras como
anotar nossas impressões, tentar dar
forma às intuições que querem abrir
passagem dentro de cada um. Com
esse trabalho paciente, nossa viagem
se enriquece por meio de geografias,
culturas e sensibilidades: as
paisagens não passam simplesmente
diante de nós, mas nos formam por
dentro, e nos permitem compreender
os problemas, os desejos, o talento
das pessoas. Melhora assim a nossa
compreensão do mundo, e nos
mantemos à altura do desafio
constante da nova evangelização à
qual nos urge o Santo Padre, que
passa por uma nova inculturação.

Responsabilidade pessoal

Ao recordar suas visitas com jovens
aos hospitais em Madri, São
Josemaria contava como procuravam
fazer-lhes “um momento de



companhia e algum serviço material:
lavar-lhes as mãos, os pés ou o rosto;
cortar suas unhas, penteá-los… Não
podíamos levar-lhes comida, porque
estava proibido, mas sempre lhes
deixávamos alguma boa leitura”[3].
Sua solicitude de pastor de almas lhe
levava a lembrar a todos a
importância de escolher as leituras
com sentido de responsabilidade,
pelo profundo impacto que têm na
formação intelectual e espiritual de
cada um. O Catecismo nos recorda,
nesse sentido, de como “o primeiro
mandamento manda-nos alimentar e
guardar com prudência e vigilância
nossa fé e rejeitar tudo o que se lhe
opõe”[4]. Assim o aconselha também
o Papa: “Se vejo que um programa
não me faz bem, destrói-me os
valores, torna-me vulgar, até
resvalando na obscenidade, devo
mudar de canal. Como se fazia na
minha ‘Idade da Pedra’: quando um
livro era bom, tu lia-o; quando um
livro te fazia mal, jogava-o fora”[5].



Escolher um livro, assim como
escolher os amigos, ir ao cinema ou
ver uma obra de teatro, é um ato
responsável e livre para cada cristão,
e tem também suas conotações
morais[6].

Ante o risco da ignorância ou a
superficialidade, um conselho que se
poderia dar é que convém ler em
abundância: autores diversos e
contextos variados. Assim se forma
uma mentalidade aberta, que supera
os preconceitos infundados e os
lugares comuns, e que está
preparada para viver e comunicar a
fé de uma maneira atrativa. Ao
mesmo tempo, a responsabilidade na
própria formação leva a procurar ler
livros de qualidade: escolher aquilo
que ajuda realmente a crescer,
humana e sobrenaturalmente. Um
sábio conselho para este
discernimento: “Os grandes livros
têm cortesia de reis magnânimos:
acolhem o leitor como se fosse um



igual. O escritor medíocre trata de
humilhar-nos para ocultar sua
posição baixa”[7].

O conselho de pessoas com mais
experiência pode ser uma
ferramenta muito valiosa para
formar nosso plano de leituras, para
compreender bem os diversos
autores e para saber em que pontos
podem ter uma visão um pouco
parcial ou incompleta. Em muitas
ocasiões, um comentário amigo pode
nos revelar uma obra até então
desconhecida, e abrir-nos um amplo
horizonte cultural, intelectual ou
espiritual. Em outras, nos fará evitar
perder tempo com leituras banais,
que promovem condutas contra a
convivência pacífica, que atacam a
religião, etc. Também sabemos que
certos livros poderiam nos fazer mal,
porque nesse momento não temos a
formação necessária para digeri-los:
há pães que poderiam ser
excessivamente duros para nossos



dentes. É bom ter a humildade
intelectual de reconhecer nossos
limites: não é escrúpulo, é prudência.
Com a ajuda de outros, encontramos
alternativas para nossas
inquietações: leituras mais
ponderadas, que com o tempo talvez
nos permitirão, se for necessário,
enfrentarmos esses outros pães que
em outras circunstâncias nos fariam
mal. Em síntese: se trata de que a
cultura que cada um vai construindo
com a leitura encarne os
ensinamentos de Jesus Cristo e se
vincule à nossa experiência vital.
Tanto quem lê livros
desaconselháveis como quem lê
pouco são mais vulneráveis aos
erros, mesmo que seja por caminhos
diferentes.

Aconselhar e aconselhar-se

Uma consequência do valor do
conselho é imediata: a necessidade
de que cada um colabore também



com os outros, aconselhando. O
conselho pessoal ajudará sempre os
nossos familiares e amigos a escolher
obras de qualidade que possam
enriquecê-los. Também é útil
participar em iniciativas que
oferecem resenhas literárias,
cinematográficas, culturais, etc. O
esforço de dedicar alguns minutos
para compartilhar as próprias
impressões pode ajudar a muitas
pessoas. Também aqui vale o
princípio de que o ótimo pode ser às
vezes inimigo do bom: é preferível
uma breve resenha, escrita enquanto
temos a leitura fresca, a um projeto
de análise pormenorizada que acaba
por não ser feito. Quanto mais
colaboradores participem dessas
iniciativas, mais objetivo e acertado
resultará o conselho.

A informação oferecida por revistas,
suplementos culturais, etc., também
pode ser valiosa. Não é difícil
descobrir críticos certeiros, por seu



bom trabalho, pela boa preparação
cultural e doutrinal, pelo tom
ponderado de suas opiniões. São
diversos indicadores que nos ajudam
antes de tomar a decisão de ler ou
adquirir um determinado livro.

Em todo caso, é bom evitar visões
reducionistas ou superficiais sobre a
necessidade de pedir conselho ou de
ter em conta as orientações que nos
possam dar. O fato de que um livro
seja visto de modo concreto é sempre
sugestivo e prudencial, e não deve
estranhar que algumas dessas
análises mudem com o tempo, ou o
que para uma determinada pessoa
não tenha inconvenientes o tenha
para outra. A avaliação é um guia
para nos ajudar a escolher com
responsabilidade, mas, ao mesmo
tempo, não exclui que peçamos
conselho na direção espiritual,
quando pensarmos que será
oportuno para nossa alma. Por outro
lado, o fato de estar atentos à análise



moral de um produto cultural não
nos deve levar a perder de vista o
essencial: a importância de ler, e na
medida de nossas possibilidades, ler
muito.

Não apagueis o Espírito, não
desprezeis os dons de profecia, mas
examinai tudo e guardai o que for
bom. Afastai-vos de toda espécie de
mal[8]. A abertura da alma, a
amplitude de horizontes, são
autênticas quando vibram com a
busca e o encontro, cada vez mais
apaixonados e, ao mesmo tempo,
mais serenos, da Verdade e da
Beleza.

Texto: Luis Ramoneda – Carlos Ayxelá

Fotos: Pingz Man/ Nicki Man (CC)

[1] Santo Agostinho, Confissões III.
4.7.



[2] Santo Agostinho, Confissões VIII.
12.29.

[3] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 20-XII-1970.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
2088.

[5] Francisco, Discurso, 6-VI-2015.

[6] Sobre este aspecto, cfr. Ángel
Rodríguez Luño, “Factores culturales
de especial incidencia en la formación
espiritual, apartado 2 (“La lectura”)”,
disponível em: collationes.org.

[7] N. Gómez Dávila, Escolios a un
texto implícito (vol. 1), Instituto
Colombiano de Cultura, 1977, p. 325.

[8] 1 Tes 5, 19-22.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://www.collationes.org/media/k2/attachments/516_factores_culturales_especial_incidencia_ARL.pdf
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-ler-ii-ficar-com-o-melhor/


opusdei.org/pt-br/article/o-que-ler-ii-
ficar-com-o-melhor/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-ler-ii-ficar-com-o-melhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-ler-ii-ficar-com-o-melhor/

	O que ler?(2): Ficar com o melhor

