opusdei.org

O que é a prudéncia?

A prudéncia € a virtude que
dispde o espirito para discernir,
em qualquer circunstancia,
qual é o nosso verdadeiro bem
e escolher os meios para atingi-
lo.

08/10/2019

A prudéncia é a virtude que dispde a
razao pratica para discernir, em
qualquer circunstancia, nosso
verdadeiro bem e para escolher os
meios adequados para realiza-lo[1].
Constituem, portanto, atos da
prudéncia o juizo sobre qual é a acao



mais adequada para alcancar o bem
e o mandato para leva-la a cabo. A
prudéncia baseia-se na memoria do
passado, no conhecimento do
presente e, até onde € possivel ao
homem, na previsdo das
consequéncias da decisdo. Indica a
medida justa das outras virtudes,
entre o excesso e a falta, entre o
exagero e a caréncia ou
mediocridade.

A prudéncia relaciona-se com a
inteligéncia; mais ainda, radica,
segundo a tradicdo filosofica, na
razao pratica, quer dizer, na razao na
medida em que se orienta e se verte
na praxis, na acao. Pressupde,
porém, o desejo e o amor do bem. E
isto o que distingue a prudéncia da
astucia, e também da prudéncia da
carne de que fala Sdo Paulo (cfr. Rm
8, 6): “a daqueles que tém
inteligéncia, mas procuram néo a
utilizar para descobrir e amar o
Senhor. Verdadeira prudéncia é a



que permanece atenta as insinuacoes
de Deus e, nessa vigilante escuta,
recebe na alma promessas e
realidades de salvagdo”[2].

Sagrada Escritura: “o sabio de
coracdo sera chamado
prudente” (Pr 16, 21)

Na Sagrada Escritura, a prudéncia
aparece, em primeiro lugar, como
uma propriedade de Deus: “Eu, a
Sabedoria, moro com a prudéncia, e
descobri a arte da reflexdo. O temor
do Senhor odeia o mal. Detesto o
orgulho e a soberba, a ma conduta e
a boca falsa. £ meu o conselho e a
prudéncia, sdo minhas a inteligéncia
e a fortaleza” (Pr 8, 12-14). Jo
exclama: “E em Deus que estd a
sabedoria e a forca: ele tem o
conselho e a inteligéncia” (Jo 12, 13).
Em consequéncia é Deus que
concede a prudéncia ao homem. Esta
é, antes de tudo, um dom de Deus,
uma graca: “é o Senhor quem da a



Sabedoria, e de sua boca procedem
conhecimento e prudéncia” (Pr 2, 6)

[3].

Para alcancar a sabedoria sdo
necessarias, em primeiro lugar, a
oracdo e a meditacdo da Palavra de
Deus: “Assim implorei e a
inteligéncia me foi dada, supliquei e
0 espirito da sabedoria veio a

mim” (Sab 7, 7); “Mas consciente de
ndo poder possuir a sabedoria, a ndo
ser por dom de Deus, (e ja era
inteligéncia o saber de onde vem o
dom), eu me voltei para o Senhor, e
invoquei-o0” (Sab 8, 21)[4].

Em Cristo, a Sabedoria de Deus feita
carne, encontramos a prudéncia
perfeita e a perfeita liberdade. Com
as suas obras ensina-nos que a
prudéncia ordena que convertamos a
vida em um servigo aos outros,
amigos e inimigos, por amor ao Pai;
com a sua morte na cruz mostra que
a verdadeira prudéncia leva



inclusive a entregar a propria vida,
em obediéncia ao Pai, pela salvacado
dos homens. Esta prudéncia de Cristo
parece exagero e imprudéncia aos
olhos humanos. Quando mostra a
seus discipulos que deve ir a
Jerusalém, padecer e morrer, Pedro
“comecou a interpela-lo e protestar
nestes termos: Que Deus ndo permita
isto, Senhor! Isto ndo te acontecera!
Mas Jesus, voltando-se para ele,
disse-lhe: Afasta-te, Satanas! Tu és
para mim um escandalo, teus
pensamentos ndo sdo de Deus, mas
dos homens!” (Mt 16, 22-23)[5].

A medida da nova prudéncia é dada
por um amor sem medida ao Reino
de Deus, valor absoluto que converte
todo o resto em relativo: “Buscai em
primeiro lugar o Reino de Deus e a
sua justica e todas estas coisas vos
serdo dadas em acréscimo” (Mt 6,
33). Pelo Reino vale a pena dar tudo
(cfr. Mt 13, 44-46), até a propria vida,
porque segundo a logica divina,



quem encontra a sua vida, perde-a e
quem a perde, reencontra-a (cfr. Mt
10, 39). Em consequéncia, muitas
atitudes que parecem prudentes aos
olhos humanos, sdo na verdade tolas,
como a do homem que acumula
riquezas mas esquece a sua alma
(cfr. Lc 12, 16-20), a do jovem que
ndo quer seguir Cristo porque tem
muitos bens (cfr. Lc 18, 18-23), ou a
do servo que guarda seu talento em
vez de fazé-lo frutificar para o seu
Senhor (cfr. Mt 25, 24-28). Sao
condutas imprudentes que tém a
propria raiz na falta de liberdade, na
escravidao voluntaria com relacdo
aos bens temporais ou a propria
comodidade[6].

Os atos proprios da prudéncia: o
conselho, o juizo e a decisdo reta

Na prudéncia ha trés atos: o conselho
(consilium), o juizo pratico (iudicium
practicum) e preceito (praeceptum),
império (imperium) ou mandato[7];



0s dois primeiros sdo cognoscitivos e
o terceiro é imperativo. “O primeiro
passo da prudéncia é o
reconhecimento das nossas
limitacdes: a virtude da humildade. E
admitir, em determinadas questdes,
que ndo apreendemos tudo, que em
muitos casos ndo podemos abarcar
circunstancias que ndo devemos
perder de vista a hora de julgar. Por
isso buscamos a ajuda de um
conselheiro. Ndo de qualquer um,
mas de quem for idoneo (...). Depois,
€ necessario julgar, porque a
prudéncia exige habitualmente uma
determinacdo pronta e oportuna. Se
algumas vezes é prudente adiar a
decisdo até se completarem todos os
elementos de juizo, outras seria uma
grande imprudéncia ndo comecar a
por em pratica, quanto antes, aquilo
que vimos ser necessario fazer,
especialmente quando esta em jogo o
bem dos outros”[8].



Para ser prudentes ndo basta
deliberar, aconselhar-se bem e julgar
retamente o que se deve fazer. E
preciso pOr em pratica o que se
julgou conveniente. Nao o fazer,
omiti-lo, seria imprudente. Este ato,
que consiste em por em pratica o que
se deve fazer, é o ato proprio da
virtude da prudéncia[9], por isso
pode-se definir a prudéncia como “a
virtude da fun¢ao imperativa da
razdo pratica que decide diretamente
a acao”[10].

E precisamente nisso que se pode
melhor perceber a relacdo intima
entre a prudéncia e a liberdade. Para
por em pratica o que se viu que
convém fazer, é necessario ndo se
deixar prender pelo medo, pela
preguica, por nenhuma armadilha
montada pelo egoismo ou pela
soberba. Se bem que pode ser
conveniente saber esperar para
aconselhar-se e deliberar, uma vez
que se tomou uma determinacao,



deve-se pd-la em pratica com rapidez
e diligéncia. Aqui a palavra diligéncia
(de diligo, amar) diz mais do que se
entende na linguagem comum. Trata-
se de atuar depressa levados pelo
amor ao bem.

A medida justa

Sdo Josemaria sempre procurou
transmitir duas atitudes em relagao a
prudéncia. A flexibilidade para
saber adaptar-se a cada situacao,
sem se deixar atar a rigidez de uma
“estéril casuistica”[11], que no fundo
procede da soberba ou de um medo
exagerado de errar. E a disposicao
de retificar. “Nao é prudente quem
nunca se engana, mas quem sabe
retificar os seus erros[12]. Ha coisas
que fazes bem, e coisas que fazes
mal. Enche-te de contentamento e de
esperanca pelas primeiras; e
enfrenta — sem desalento — as
segundas, para retificar”’[13].



A prudéncia ndo existe apenas nas
pessoas, mas também nas
organizacoes. Por exemplo, Sdo
Josemaria estabeleceu que a
estrutura e organizacdo de governo
do Opus Dei em seus diferentes graus
devia ser colegial, baseado na
responsabilidade daqueles que
formassem esses organismos e na
confianca mutua. A este respeito
dizia em Sulco: “As decisdes de
governo, tomadas de animo leve por
uma sO pessoa, nascem sempre, ou
quase sempre influenciadas por uma
visdo unilateral dos problemas. — Por
muito grandes que sejam a tua
preparacao e o teu talento, deves
ouvir aqueles que compartilham
contigo essa tarefa de direcdo” (n.
392).

Cada uma das pessoas que compdem
os diversos orgaos de governo, deve
assumir plenamente a sua propria
responsabilidade, manifestar
livremente o seu parecer, sem se



refugiar no anonimato. “Uma norma
fundamental de bom governo:
distribuir responsabilidades, sem
que isto signifique procurar a
comodidade ou o anonimato. Insisto,
distribuir responsabilidades:
pedindo contas a cada um do seu
encargo, para poder ‘prestar contas’
a Deus; e as almas, se for
preciso”[14].

Prudéncia e confianca em Deus:
audacia

Ja vimos a parte humana da virtude
da prudéncia. Convém acrescentar
que, quando nos vemos diante de
uma tarefa dificil, inclusive
aparentemente irrealizavel, devemos
descobrir também qual é a vontade
de Deus. Isto significa atuar com uma
fé e uma confianca totais no auxilio
divino. Sdo Josemaria estava
convencido de que se Deus lhe pedia
algo, ainda que humanamente
pudesse parecer uma imprudéncia,



era preciso lancar-se a ac¢ao, pois
Deus daria 0s meios.

Foi assim que ele viveu esta virtude,
e ensinou a vivé-la. E assim deixou
escrito em relacdo tanto as obras
apostolicas quanto a vida espiritual:
Nos empreendimentos de apostolado,
esta certo — € um dever — que
consideres os teus meios terrenos
(2+2=4). Mas ndo esquecas —nunca! -
que tens de contar, felizmente, com
outra parcela: Deus + 2 +2...”[15].
“Lanca para longe de ti essa
desesperanca que produz o
conhecimento da tua miséria. - F
verdade: por teu prestigio econémico
és um zero..., por teu prestigio social,
outro zero..., e outro por tuas
virtudes, e outro por teu talento...
Mas, a esquerda dessas negacdes esta
Cristo... E que cifra incomensuravel
ndo resulta!”[16].

Ndo é por isso estranho que
relacionasse a prudéncia com uma



atitude que pode parecer
contraposta: a audacia. Ele o fez com
frequéncia, unindo-as — o que explica
a conexdo entre ambas a realidades -
através da confianca em Deus: “Deus
e audacia! — Audacia nao é
imprudéncia — Audacia néo é
temeridade”[17]; “N&o facas caso. —
Sempre os “prudentes” tém chamado
de loucuras as obras de Deus. — Para
a frente! Audacia!”[18]. Experiéncias
anotadas em Caminho que se
completam com outra de Sulco na
qual a audacia é apresentada como
fruto de uma fortaleza informada
pela fé: “Audacia néo é imprudéncia,
nem ousadia irrefletida, nem simples
atrevimento. A audacia é fortaleza,
virtude cardeal, necessdaria para a
vida da alma”[19].

Josep-Ignasi Saranyana

Bibliografia basica e leituras
recomendadas



Bibliografia basica: Catecismo da
Igreja Catdlica, 1762-1770, 1803-1832
e 1987-2005.

Leituras recomendadas:

*Sao Josemaria, Homilia Virtudes
humanas, em Amigos de Deus,72-92.

*KUCKING, Marlies, Diccionario de
San Josemaria (2013), ILLANES, José
Luis, verbete Prudencia.

*TRIGO, Tomas, Scripta Theologica 34
(2002/1) 273-307.

[1] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 1806.

[2] Amigos de Deus, 87.

[3] Cfr. T. TRIGO, Scripta Theologica
34 (2002/1) pp.273-307.

[4] Ibidem.



[S] Ibidem.

[6] Ibidem.

[7] Cfr. S. Th,, II-II, q. 47, a.8, co.
[8] Amigos de Deus, n. 86.

[9] Cfr. S. Th. II-II, q. 47, a. 8.

[10] M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral.
Fundamentos de la ética filosoéfica,
Rialp, Madri 2000, 241. Cfr. A.
RODRIGUEZ LUNO, La scelta ética. Il
raporto fra liberta & virtu, Mildo
1988, 83ss.

[11] Amigos de Deus, 222.
[12] Amigos de Deus, 88
[13] Sulco, n. 68.

[14] Sulco, n. 972.

[15] Caminho, n. 471.

[16] Ibidem, n. 473.



[17] Ibidem, n. 401.
[18] Ibidem, n. 479.

[19] Sulco, n. 97.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-
prudencia/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-prudencia/

	O que é a prudência?

