
opusdei.org

O que é a prudência?

A prudência é a virtude que
dispõe o espírito para discernir,
em qualquer circunstância,
qual é o nosso verdadeiro bem
e escolher os meios para atingi-
lo.

08/10/2019

A prudência é a virtude que dispõe a
razão prática para discernir, em
qualquer circunstância, nosso
verdadeiro bem e para escolher os
meios adequados para realizá-lo[1].
Constituem, portanto, atos da
prudência o juízo sobre qual é a ação



mais adequada para alcançar o bem
e o mandato para levá-la a cabo. A
prudência baseia-se na memória do
passado, no conhecimento do
presente e, até onde é possível ao
homem, na previsão das
consequências da decisão. Indica a
medida justa das outras virtudes,
entre o excesso e a falta, entre o
exagero e a carência ou
mediocridade.

A prudência relaciona-se com a
inteligência; mais ainda, radica,
segundo a tradição filosófica, na
razão prática, quer dizer, na razão na
medida em que se orienta e se verte
na práxis, na ação. Pressupõe,
porém, o desejo e o amor do bem. É
isto o que distingue a prudência da
astúcia, e também da prudência da
carne de que fala São Paulo (cfr. Rm
8, 6): “a daqueles que têm
inteligência, mas procuram não a
utilizar para descobrir e amar o
Senhor. Verdadeira prudência é a



que permanece atenta às insinuações
de Deus e, nessa vigilante escuta,
recebe na alma promessas e
realidades de salvação”[2].

Sagrada Escritura: “o sábio de
coração será chamado
prudente” (Pr 16, 21)

Na Sagrada Escritura, a prudência
aparece, em primeiro lugar, como
uma propriedade de Deus: “Eu, a
Sabedoria, moro com a prudência, e
descobri a arte da reflexão. O temor
do Senhor odeia o mal. Detesto o
orgulho e a soberba, a má conduta e
a boca falsa. É meu o conselho e a
prudência, são minhas a inteligência
e a fortaleza” (Pr 8, 12-14). Jó
exclama: “É em Deus que está a
sabedoria e a força: ele tem o
conselho e a inteligência” (Jó 12, 13).
Em consequência é Deus que
concede a prudência ao homem. Esta
é, antes de tudo, um dom de Deus,
uma graça: “é o Senhor quem dá a



Sabedoria, e de sua boca procedem
conhecimento e prudência” (Pr 2, 6)
[3].

Para alcançar a sabedoria são
necessárias, em primeiro lugar, a
oração e a meditação da Palavra de
Deus: “Assim implorei e a
inteligência me foi dada, supliquei e
o espírito da sabedoria veio a
mim” (Sab 7, 7); “Mas consciente de
não poder possuir a sabedoria, a não
ser por dom de Deus, (e já era
inteligência o saber de onde vem o
dom), eu me voltei para o Senhor, e
invoquei-o” (Sab 8, 21)[4].

Em Cristo, a Sabedoria de Deus feita
carne, encontramos a prudência
perfeita e a perfeita liberdade. Com
as suas obras ensina-nos que a
prudência ordena que convertamos a
vida em um serviço aos outros,
amigos e inimigos, por amor ao Pai;
com a sua morte na cruz mostra que
a verdadeira prudência leva



inclusive a entregar a própria vida,
em obediência ao Pai, pela salvação
dos homens. Esta prudência de Cristo
parece exagero e imprudência aos
olhos humanos. Quando mostra a
seus discípulos que deve ir a
Jerusalém, padecer e morrer, Pedro
“começou a interpelá-lo e protestar
nestes termos: Que Deus não permita
isto, Senhor! Isto não te acontecerá!
Mas Jesus, voltando-se para ele,
disse-lhe: Afasta-te, Satanás! Tu és
para mim um escândalo, teus
pensamentos não são de Deus, mas
dos homens!” (Mt 16, 22-23)[5].

A medida da nova prudência é dada
por um amor sem medida ao Reino
de Deus, valor absoluto que converte
todo o resto em relativo: “Buscai em
primeiro lugar o Reino de Deus e a
sua justiça e todas estas coisas vos
serão dadas em acréscimo” (Mt 6,
33). Pelo Reino vale a pena dar tudo
(cfr. Mt 13, 44-46), até a própria vida,
porque segundo a lógica divina,



quem encontra a sua vida, perde-a e
quem a perde, reencontra-a (cfr. Mt
10, 39). Em consequência, muitas
atitudes que parecem prudentes aos
olhos humanos, são na verdade tolas,
como a do homem que acumula
riquezas mas esquece a sua alma
(cfr. Lc 12, 16-20), a do jovem que
não quer seguir Cristo porque tem
muitos bens (cfr. Lc 18, 18-23), ou a
do servo que guarda seu talento em
vez de fazê-lo frutificar para o seu
Senhor (cfr. Mt 25, 24-28). São
condutas imprudentes que têm a
própria raiz na falta de liberdade, na
escravidão voluntária com relação
aos bens temporais ou à própria
comodidade[6].

Os atos próprios da prudência: o
conselho, o juízo e a decisão reta

Na prudência há três atos: o conselho
(consilium), o juízo prático (iudicium
practicum) e preceito (praeceptum),
império (imperium) ou mandato[7];



os dois primeiros são cognoscitivos e
o terceiro é imperativo. “O primeiro
passo da prudência é o
reconhecimento das nossas
limitações: a virtude da humildade. É
admitir, em determinadas questões,
que não apreendemos tudo, que em
muitos casos não podemos abarcar
circunstâncias que não devemos
perder de vista à hora de julgar. Por
isso buscamos a ajuda de um
conselheiro. Não de qualquer um,
mas de quem for idôneo (...). Depois,
é necessário julgar, porque a
prudência exige habitualmente uma
determinação pronta e oportuna. Se
algumas vezes é prudente adiar a
decisão até se completarem todos os
elementos de juízo, outras seria uma
grande imprudência não começar a
pôr em prática, quanto antes, aquilo
que vimos ser necessário fazer,
especialmente quando está em jogo o
bem dos outros”[8].



Para ser prudentes não basta
deliberar, aconselhar-se bem e julgar
retamente o que se deve fazer. É
preciso pôr em prática o que se
julgou conveniente. Não o fazer,
omiti-lo, seria imprudente. Este ato,
que consiste em pôr em prática o que
se deve fazer, é o ato próprio da
virtude da prudência[9], por isso
pode-se definir a prudência como “a
virtude da função imperativa da
razão prática que decide diretamente
a ação”[10].

É precisamente nisso que se pode
melhor perceber a relação íntima
entre a prudência e a liberdade. Para
pôr em prática o que se viu que
convém fazer, é necessário não se
deixar prender pelo medo, pela
preguiça, por nenhuma armadilha
montada pelo egoísmo ou pela
soberba. Se bem que pode ser
conveniente saber esperar para
aconselhar-se e deliberar, uma vez
que se tomou uma determinação,



deve-se pô-la em prática com rapidez
e diligência. Aqui a palavra diligência
(de diligo, amar) diz mais do que se
entende na linguagem comum. Trata-
se de atuar depressa levados pelo
amor ao bem.

A medida justa

São Josemaria sempre procurou
transmitir duas atitudes em relação à
prudência. A flexibilidade para
saber adaptar-se a cada situação,
sem se deixar atar à rigidez de uma
“estéril casuística”[11], que no fundo
procede da soberba ou de um medo
exagerado de errar. E a disposição
de retificar. “Não é prudente quem
nunca se engana, mas quem sabe
retificar os seus erros[12]. Há coisas
que fazes bem, e coisas que fazes
mal. Enche-te de contentamento e de
esperança pelas primeiras; e
enfrenta – sem desalento – as
segundas, para retificar”[13].



A prudência não existe apenas nas
pessoas, mas também nas
organizações. Por exemplo, São
Josemaria estabeleceu que a
estrutura e organização de governo
do Opus Dei em seus diferentes graus
devia ser colegial, baseado na
responsabilidade daqueles que
formassem esses organismos e na
confiança mútua. A este respeito
dizia em Sulco: “As decisões de
governo, tomadas de ânimo leve por
uma só pessoa, nascem sempre, ou
quase sempre influenciadas por uma
visão unilateral dos problemas. – Por
muito grandes que sejam a tua
preparação e o teu talento, deves
ouvir aqueles que compartilham
contigo essa tarefa de direção” (n.
392).

Cada uma das pessoas que compõem
os diversos órgãos de governo, deve
assumir plenamente a sua própria
responsabilidade, manifestar
livremente o seu parecer, sem se



refugiar no anonimato. “Uma norma
fundamental de bom governo:
distribuir responsabilidades, sem
que isto signifique procurar a
comodidade ou o anonimato. Insisto,
distribuir responsabilidades:
pedindo contas a cada um do seu
encargo, para poder ‘prestar contas’
a Deus; e às almas, se for
preciso”[14].

Prudência e confiança em Deus:
audácia

Já vimos a parte humana da virtude
da prudência. Convém acrescentar
que, quando nos vemos diante de
uma tarefa difícil, inclusive
aparentemente irrealizável, devemos
descobrir também qual é a vontade
de Deus. Isto significa atuar com uma
fé e uma confiança totais no auxílio
divino. São Josemaria estava
convencido de que se Deus lhe pedia
algo, ainda que humanamente
pudesse parecer uma imprudência,



era preciso lançar-se à ação, pois
Deus daria os meios.

Foi assim que ele viveu esta virtude,
e ensinou a vivê-la. E assim deixou
escrito em relação tanto às obras
apostólicas quanto à vida espiritual:
Nos empreendimentos de apostolado,
está certo – é um dever – que
consideres os teus meios terrenos
(2+2=4). Mas não esqueças – nunca! –
que tens de contar, felizmente, com
outra parcela: Deus + 2 +2...”[15].
“Lança para longe de ti essa
desesperança que produz o
conhecimento da tua miséria. – É
verdade: por teu prestígio econômico
és um zero..., por teu prestígio social,
outro zero..., e outro por tuas
virtudes, e outro por teu talento...
Mas, à esquerda dessas negações está
Cristo... E que cifra incomensurável
não resulta!”[16].

Não é por isso estranho que
relacionasse a prudência com uma



atitude que pode parecer
contraposta: a audácia. Ele o fez com
frequência, unindo-as – o que explica
a conexão entre ambas a realidades –
através da confiança em Deus: “Deus
e audácia! – Audácia não é
imprudência – Audácia não é
temeridade”[17]; “Não faças caso. –
Sempre os “prudentes” têm chamado
de loucuras as obras de Deus. – Para
a frente! Audácia!”[18]. Experiências
anotadas em Caminho que se
completam com outra de Sulco na
qual a audácia é apresentada como
fruto de uma fortaleza informada
pela fé: “Audácia não é imprudência,
nem ousadia irrefletida, nem simples
atrevimento. A audácia é fortaleza,
virtude cardeal, necessária para a
vida da alma”[19].

Josep-Ignasi Saranyana

Bibliografia básica e leituras
recomendadas



Bibliografia básica: Catecismo da
Igreja Católica, 1762-1770, 1803-1832
e 1987-2005.

Leituras recomendadas:

*São Josemaria, Homilia Virtudes
humanas, em Amigos de Deus,72-92.

*KUCKING, Marlies, Diccionario de
San Josemaria (2013), ILLANES, José
Luis, verbete Prudencia.

*TRIGO, Tomás, Scripta Theologica 34
(2002/1) 273-307.

[1] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1806.

[2] Amigos de Deus, 87.

[3] Cfr. T. TRIGO, Scripta Theologica
34 (2002/1) pp.273-307.

[4] Ibidem.



[5] Ibidem.

[6] Ibidem.

[7] Cfr. S. Th., II-II, q. 47, a.8, co.

[8] Amigos de Deus, n. 86.

[9] Cfr. S. Th. II-II, q. 47, a. 8.

[10] M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral.
Fundamentos de la ética filosófica,
Rialp, Madri 2000, 241. Cfr. A.
RODRÍGUEZ LUÑO, La scelta ética. Il
raporto fra libertà & virtù, Milão
1988, 83ss.

[11] Amigos de Deus, 222.

[12] Amigos de Deus, 88

[13] Sulco, n. 68.

[14] Sulco, n. 972.

[15] Caminho, n. 471.

[16] Ibidem, n. 473.



[17] Ibidem, n. 401.

[18] Ibidem, n. 479.

[19] Sulco, n. 97.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-
prudencia/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-prudencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-a-prudencia/

	O que é a prudência?

