
opusdei.org

O perene presépio
do Sacrário

Este é um texto sobre o Natal.
Nele recordamos que os Magos
levaram ouro, incenso e mirra.
E nós, o que levamos para o
Menino Jesus? O trabalho de
todas as atividades humanas.

03/01/2025

“Dias de Natal, princípios de 1939.
Renascer e continuar, começar e
seguir. No campo material, inércia é
não mudar: não mexer no que está
quieto, não parar o que se move.
Porém, no espiritual, seguir e



continuar nunca é inércia. Voltemos
ao mesmo, sempre ao mesmo: Deus
conosco, Jesus menino: e nós, guiados
pelos Anjos, indo adorar o Menino
Deus, que Maria e José nos mostram.
Por todos os séculos, de todos os
confins do orbe, carregados e
animados pelo trabalho de todas as
atividades humanas, irão chegando
magos ao perene presépio do
Sacrário. Cuida e trabalha,
preparando tua oferenda – teu labor,
teu dever – para esta Epifania de
todos os dias"[1].

A adoração dos Magos, o Batismo do
Senhor, as bodas de Caná: três
manifestações da divindade do Verbo
encarnado, três epifanias que estão
localizadas no tempo mas têm sabor
de eternidade, porque Jesus Cristo é
o mesmo, ontem, hoje e sempre[2].

Na bela carta que inicia uma seção
de Notícias, do mês de dezembro de
1938, pouco mais de dez anos após a



fundação do Opus Dei, nosso
Fundador contempla o Menino Deus
em Belém. Depois de reafirmar a
definição da vida interior que tantas
vezes temos atualizado em nosso
itinerário de aproximação ao
Senhor,– começar e recomeçar –, São
Josemaria une o mistério da
adoração dos Magos ao nosso
trabalho profissional. Relaciona o
alcance eterno daquela oferenda
com a dimensão divina que podem
adquirir nossas ocupações
cotidianas.

Nós somos, também, de algum modo,
aqueles magos que, guiados pela
estrela da vocação, nos aproximamos
de Belém, nos tempos atuais, desde 
todos os confins do orbe. Os Magos,
que não são membros do povo
hebreu, mas gentios, anunciam essa
grande convocação que será a Igreja,
Povo de Deus. Vinham do Oriente, de
além do Jordão. Herodes perguntava
onde estava o Rei dos judeus. Os



príncipes dos sacerdotes e os
escribas sabiam que o Messias devia
nascer em Belém[3], mas não se
deram ao trabalho de ir saudá-lo.
Herodes se inquieta e toda a
Jerusalém com ele[4]; entretanto,
somente esses estrangeiros fazem a
viagem. Amar é mais que conhecer, o
saber não basta para chegar a Jesus.

Quarenta dias depois do nascimento,
quando o divino Menino havia sido
apresentado no Templo, o velho
Simeão proclamava a Salvação dos
povos e profetizava sobre quem ia
ser luz para iluminar os gentios e
glória de Israel[5]. Luz divina para
todas as nações e, por isso mesmo,
glória de Israel.

Os pastores – hebreus – e os Magos –
pagãos – são os primeiros de uma
multidão onde já não haverá mais
diferença entre judeu e grego, entre
escravo e livre, entre homem e
mulher[6]. Com os Magos, começa a



se cumprir a profecia de Simeão para
os gentios. Nós, séculos depois,
formamos também parte desse Povo
convocado na Nova Aliança. “Um
povo, formado por judeus e gentios,
que se reunira em unidade, não
segundo a carne, mas no Espírito, e
constituísse um novo Povo de
Deus"[7]. O pão das ovelhas perdidas
da casa de Israel se faz pão para
todos[8].

Os Magos levam ouro, incenso e
mirra. E nós, o que levamos para o
Menino Jesus? Nós vamos a Belém 
carregados e animados pelo trabalho
de todas as atividades humanas.

Carregados

Carregados, porque o trabalho duro,
contínuo, exigente é, para nós, peso.
O trabalho, sempre vocação do
homem, com o pecado, tornou-se
esforço, luta e dor. Com a
desobediência, veio a morte; morte
que Cristo quis também padecer.



Nós, como os Magos, trazemos mirra.
Como Nicodemos, levaremos uma
mistura de mirra e de aloés aos pés
da Cruz, tomaremos seu Corpo e o
envolveremos em lençóis, com os
melhores aromas que possamos
encontrar[9]: mirra da abnegação
por amor a Cristo e às almas, de
amor à Cruz no trabalho de cada dia,
ainda que custe e porque custa.
Nosso trabalho, participação nos
sofrimentos de Cristo, é também
bálsamo para curar, para limpar e
aliviar as tremendas feridas que
abrimos com nossos pecados em sua
Santíssima Humanidade. Nada faltou
à Paixão de Jesus para nos salvar,
mas, para que seus méritos nos
sejam aplicados, devemos completar
em nossa carne aquilo que falta aos
sofrimentos de Cristo em favor de
seu Corpo que é a Igreja[10]. Alegria
de participar nos sofrimentos da
Cruz para que Cristo se forme em
cada membro de seu Corpo Místico:
afã de almas, amor redentor do



cristão. Nossas fadigas servem para a
salvação de muitas almas.

Onde está o Rei dos judeus? –
perguntava Herodes. Aonde iremos,
carregados com nosso trabalho?
Iremos ao perene presépio do
Sacrário. Ali, como fruto da Missa –
trabalho de Deus –, como fruto da
Cruz, Ele está substancialmente
presente.

O Pão da Vida, Pão descido do Céu,
Pão para a vida do mundo[11], está
nos esperando agora no presépio do
Sacrário, onde há mais humildade,
mais aniquilamento do que na
manjedoura e do que no Calvário. Os
Reis Magos encontraram Jesus em 
Bêt-lehem, que significa casa do pão.
O grão de trigo, que morrendo dará
muito fruto, jaz sobre um pouco de
palha[12]. Vamos a Belém com o
ouro do desprendimento dos êxitos e
dos fracassos, com o incenso dos
desejos de servir e de compreender –



caridade, pureza: bom odor de Cristo
– e a mirra do sacrifício de cada
dia[13].

Animados

Vamos animados pelo trabalho,
porque o trabalho é para nós
caminho para chegar a Jesus; é, de
algum modo, caminho para Belém:
ali, onde nasce o Verbo encarnado,
onde Céus e terra se unem, no seio de
Maria e, depois, naquele humilde
berço de Belém. Até ali vamos nós
que procuramos unir trabalho e
oração, oração e trabalho: o mundo
com Deus.

Vamos com bom ânimo, com passo
alegre. O trabalho é, com efeito, e
apesar das dificuldades que sempre
traz consigo – e que algumas vezes
tanto nos fazem sofrer –, vida, tarefa,
dom, crescimento, serviço a Deus e
aos demais. Por isso tratamos de
amá-lo, fazê-lo com alegria, com
entusiasmo: com paixão profissional.



O trabalho é, neste sentido, motor
que impulsiona. É bom sair de casa
com desejos de cumprir aquela
tarefa humana que constitui nossa
vocação profissional e, ao mesmo
tempo, nos posiciona na sociedade.

Ele é o artesão, o filho do artesão[14],
aquele que trabalhou trinta anos em
Nazaré. É o Filho de Deus que
transformou o pão em seu Corpo.
Quanto lhe custou o trabalho da
Cruz! Abbá, não se faça a minha
vontade, mas a tua[15]; e esta
submissão da vontade nós a
atualizamos cada dia, quando o
sacerdote, emprestando sua voz e
toda sua pessoa ao Senhor, agindo in
Persona Christi Capitis, repete as
palavras da Instituição da Eucaristia:
Isto é meu Corpo que será
entregue por vós. Assim vamos,
carregados e animados, seguindo as
pegadas de quem subiu a Jerusalém
com o peso de nossos pecados,



animado por desejos de salvação, por
desejos de entrega.

Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum![16]. Vamos,
animados pelo trabalho, ao Sacrário,
ao Tabernáculo, à casa do Senhor dos
Exércitos, força de nossas lutas de
paz para alcançar as virtudes.
Oferecemos essa luta a Ele, porque
não há nada de bom que tenhamos
feito que não venha d'Ele. Que tens
que não tenhas recebido? – dizia São
Paulo[17]. Essas virtudes que nos
esforçamos por exercer no trabalho
são de Deus: a laboriosidade – meu
Pai não deixa de trabalhar, e eu
também trabalho[18] –, a paciência, a
responsabilidade, o cuidado das
coisas pequenas, o esforço por dar
acabamento, o afã por ajudar os
demais a crescerem e a humildade
que permite valorizar seu trabalho, a
alegria, o serviço. No “começar e
recomeçar" está a luta para adquirir
essas virtudes, hábitos operativos



que forjam nossa personalidade e,
pouco a pouco, nos identificam com
Cristo.

Para amar

Quando trabalhamos, é Ele quem
trabalha, quem sofre e se entrega,
quem ama. Vamos à casa do Pão,
eterno presépio do Sacrário onde
está o Filho único do Pai, o Verbo
eterno de Deus. Na patena, unindo
nossa tarefa ao pão – fruto da terra e
do nosso trabalho –; e no cálice,
unindo ao vinho – fruto da vide e de
nosso trabalho[19] – a gota de água
de nossa vida.

Cuida e trabalha, diz São Josemaria.
Um trabalho bem feito, cuidado, com
esmero. O trabalho que corresponde
ao pequeno dever de cada momento: 
Faz o que deves e está no que
fazes[20]. Cuidado, esmero,
preparação de tua oferenda. Vamos
ao Sacrário que se encontra na
paróquia, na igreja próxima ao local



de trabalho, ou do caminho para ele;
ao Sacrário de algum oratório. Vamos
até aí para encurtar o tempo até a
próxima Missa, preparando a
oferenda da jornada com o cuidado e
a impaciência dos enamorados, com
o santo entusiasmo de fazer de cada
dia uma Missa, para rezar por nossos
familiares e amigos, para nos
sentirmos amados…, e para amar!
[21]. De modo muito especial, à hora
das provas, ou quando é preciso dar
um passo novo, talvez mais custoso,
visando um abandono interior
maior, então chegou o momento de ir
ao Sacrário e falar com o Senhor, que
nos mostra as suas chagas como
credenciais de seu amor; e, com fé
nessas chagas, que não contemplamos
fisicamente, descobriremos, com os
Apóstolos, a necessidade de que Cristo
padecesse e assim entrasse em sua
glória; acolheremos mais claramente
a Cruz como um dom divino,
compreendendo assim aquela
exortação do nosso Padre:



empenhemo-nos em ver a glória e a
felicidade ocultas na dor[22].

O Sacrário é Belém, casa do pão,
sempre demasiado pobre para o
Senhor. É Belém porque ali está com
sua alma, com seu corpo, com seu
sangue e sua divindade[23], porque
se oferece, como em Belém, à nossa
contemplação e à nossa adoração.
Não vamos a Ele com as mãos vazias,
mas com o trabalho já realizado e
aquele por realizar. A visita ao
Santíssimo Sacramento é uma pausa
de adoração: Jesus, aqui está João, o
leiteiro; ou também: Senhor, aqui está
este desgraçado, que não sabe Te
amar como João, o leiteiro[24].Com
nosso nome, nós lhe falamos da
oferenda que lhe estamos
preparando: sou o médico, o
operário, o juiz, o professor escolar…,
que venho Te dar o que sou e o que
faço; e a Te pedir perdão pelo que
deixei de fazer. Vamos a Ele com os
anjos, e, como no presépio, está Santa



Maria e está São José. O pai e a mãe
de família levam seus filhos para
saudar Jesus no Tabernáculo; o
profissional, o colega; o estudante,
seu amigo, ensinando, com o
exemplo, como a fé move a ir ao
encontro do Senhor que nos espera.

Fé, pureza, vocação

Pai-Nosso, Ave Maria, Glória. Eu
quisera Senhor receber-vos com
aquela pureza, humildade e devoção
com que vos recebeu a vossa
Santíssima Mãe, com o espírito e o
fervor dos Santos[25]. Depois de
adorar ao Pai nosso que está nos
Céus, invocamos a Mãe de Deus e
Mãe nossa, para que nos ensine a dar
glória, com nossa vida, à Trindade.
Ela nos deu o Corpo de Jesus; Ela nos
dá Cristo na Eucaristia. Suas mãos
receberam o ouro, o incenso e a
mirra que os Magos ofereceram a
Jesus. Em suas mãos se purificam
nossas oferendas e também nossas



misérias. Dá brilho ao ouro da nossa
fé, acende com seu amor materno o
incenso de nossa pureza e enche de
aroma a mirra da nossa entrega.
Santa Maria mantém vivo o fogo de
nossa fidelidade e de nosso
apostolado. Com Ela, daremos luz e
calor. Seremos lâmpadas de fé, de
caridade ardente, luz divina que
ilumina o caminho até Belém.

Vamos à última e eterna epifania
divina, a última revelação descrita
no último livro do Novo Testamento,
escrito quando, de um lado,
pareciam crescer as confusões
doutrinais, ameaçando a verdade dos
cristãos, e, de outro, desencadeava-se
a primeira perseguição universal e
sistemática contra a Igreja. O
imperador, uma criatura de barro,
ébria de glória humana, pretendia
ser adorado como Senhor e Deus.
Porém, as sombras de glória vã
desaparecerão com o rio de água da
vida, claro como um cristal,



procedente do trono de Deus e do
Cordeiro. Os que verão seu rosto não
necessitarão de lâmpadas porque o
Senhor Deus os iluminará e reinarão
pelos séculos dos séculos[26].

Enquanto isso, o fulgor divino se
propaga como um incêndio, de
coração a coração: fogo apostólico
que se alimenta da fidelidade diária,
com a humildade que persevera na
fé, com o Pão que torna mais firme a
pureza, com a vocação fortalecida na
Palavra, na oração. Ouro, incenso e
mirra. Fé, pureza, caminho: três
pontos intocáveis, que cada semana
consideramos com o Senhor, e que
nos apraz comentar quando
queremos acudir à ajuda da direção
espiritual. Assim, recomeçaremos,
cada dia, cada semana, preparando
nossa oferenda para a Epifania de
todos os dias.

Guillaume Derville

-------



[1] Cfr. São Josemaria Escrivá de
Balaguer, Caminho, edição crítico-
histórica, preparada por Pedro
Rodríguez, 3ª ed. Rialp, Madrid 2004,
pág. 1051 (comentário ao ponto 998).

[2] Cfr. Hb 13, 8.

[3] Cfr. Mi 5, 1-3.

[4] Cfr. Mt 2, 4-6.

[5] Lc 2, 34.

[6] Cfr. Gal 3, 28.

[7] Concílio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen Gentium, n. 9.

[8] Cfr. Mt 15, 24-28.

[9] Cfr. Jo 19, 39.

[10] Cfr. Col 1, 24.

[11] Cfr. Jo 6, 35,41,51.

[12] Cfr. João Paulo II, Mensagem do
Santo Padre para a XX Jornada



Mundial da Juventude (Colônia,
agosto 2005), 26-VIII-2004, n. 3

[13] Cfr. É Cristo que passa, nn. 35-37.

[14] Cfr. Mt 13, 55; Mc 6,3.

[15] Cfr. Mc 14, 36.

[16] Sl 84 [83], 2.

[17] Cfr. 1 Co 4, 7.

[18] Jo 5, 17.

[19] Cfr. Missal Romano, Liturgia
Eucarística.

[20] Caminho, n. 815.

[21] Cfr. Forja, n. 837.

[22] D. J. Echevarría, Carta pastoral
aos fiéis da Prelazia e cooperadores
por ocasião do Ano da Eucaristia, 6-
X-2004, em “Romana" 2004 (nº 39), p.
221.



[23] Cfr. Concílio de Trento, sessão
XIII, Can. 1.

[24] Cfr. Guillaume Derville, Rezar 15
dias com São Josemaria Escrivá,
Ciudad Nueva, Madrí 2002, págs.
71-72.

[25] Cfr. São Josemaria Escrivá de
Balaguer, Caminho, edição crítico-
histórica, preparada por Pedro
Rodríguez, 3ª ed. Rialp, Madrí 2004,
pág. 689 (comentário ao ponto 540).

[26] Cfr. Ap 22, 1-5.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-perene-
presepio-do-sacrario/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-perene-presepio-do-sacrario/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perene-presepio-do-sacrario/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perene-presepio-do-sacrario/

	O perene presépio do Sacrário

