
opusdei.org

São Josemaria
Escrivá, Mestre de
Perdão

Jaime Cárdenas explica que os
ensinamentos sobre o perdão
em São Josemaria Escrivá se
revestem de uma grande
atualidade: é necessário
redescobrir o perdão e
aprender a amar. Este estudo
foi publicado no número 53 de
Romana, boletim oficial da
Prelazia da Santa Cruz e Opus
Dei.

13/05/2020



Sumário

1. Redescobrir a novidade
libertadora do perdão

2. O Grande Amor

3. No centro da mensagem
fundacional

4. A homilia ‘O respeito cristão pela
pessoa e pela sua liberdade’

5. Atitude ante as calúnias

6. O perdão como estilo de
convivência e a cultura da paz

1. Redescobrir a novidade
libertadora do perdão

A mensagem de Cristo sobre o
perdão foi revolucionária na sua
época e continua a sê-lo agora. Supõe
uma mudança de paradigma em
relação ao “olho por olho, dente por
dente”[1]. Na mensagem cristã, como



as relações humanas fundamentam-
se no amor, o perdão – tal como o
amor de Deus, do qual procede – não
tem medida, não admite limites.
Como devo perdoar? Como Ele nos
perdoou. Quantas vezes devo
perdoar? Até sete vezes? Até setenta
vezes sete[2]. A quem devo perdoar?
A todos, já que o “amarás o teu
próximo”[3] de Jesus amplia o
próprio termo e abrange todas as
pessoas, incluindo os inimigos[4] 4 e
qualquer ação ofensiva. Passa-se da
limitação da vingança à “lógica do
amor”[5], ao ato positivo de amar
quem ofendeu.

A misericórdia e o perdão são
declarados no Sermão da
Montanha[6]. De fato, “Este pedido é
tão importante que é o único ao qual
o Senhor volta e que desenvolve”[7].
Também é destacado no Pai-
Nosso[8]. É um aspecto central da
mensagem de Jesus[9], confirmado
com uma das suas últimas ações na



terra, quando perdoa a violência da
morte que se exercia contra Ele[10].

Devemos perdoar porque Deus nos
perdoou primeiro. Temos de amar
“como Ele nos amou”[11]. “O perdão
de Deus converte-se também, nos
nossos corações, em fonte
inesgotável de perdão nas relações
entre nós”[12]. Tal como Deus me
perdoou desde a Cruz, sendo um
“Amor que ama até o extremo do
amor”[13], assim devemos nós
perdoar, chegando também ao
extremo.

O perdão faz parte da misericórdia
divina e, como aponta São João
Crisóstomo, “nada nos assemelha
tanto a Deus como estarmos sempre
dispostos a perdoar”[14]. Por isso,
quem perdoa reflete com mais
nitidez a imagem de Deus.

Perdoar é devolver um bem depois
de receber um mal. É um modo
especialmente intenso de doação de



si mesmo, que eleva a pessoa. O
perdão não deixa as coisas como
antes. Pelo contrário, a relação fica
renovada e, de certo modo,
purificada e mais profunda. Assim, a
morte de Cristo na cruz renova e
eleva as relações de Deus com os
homens e dos homens entre si. Entre
a cruz e a ressurreição esteve o
perdão.

Em toda ofensa somos agredidos com
um mal que pode fazer nascer outro
mal dentro de nós. Verdadeiramente
esse é o mal que todos devemos
superar. O perdão impede a
vingança, acalma a sensibilidade e
purifica a memória. Por parte de
quem é perdoado, o perdão capacita-
o para superar tanto a ofensa
cometida como a
corresponsabilidade pelo novo
pecado que poderia surgir na pessoa
ofendida.



A vontade de perdoar e a sua
aceitação fazem surgir a verdade e a
justiça, “pressupostos do
perdão”[15]. Abre-se o caminho para
a cicatrização das feridas e torna
possível a reconciliação. Se
quisermos construir uma sociedade
verdadeiramente humana, um dos
meios deve ser a recuperação do
perdão na sua natureza original.

É um verdadeiro desafio, pois há
culturas onde a mensagem do perdão
ainda não chegou, e sociedades pós-
cristãs nas quais o perdão ficou
desfigurado em suas características
essenciais, ou é considerado como
um consolo superficial de tipo
sentimental-religioso que ajuda a
suportar a ofensa sofrida. Por outro
lado, perdoar pode ser difícil e em
ocasiões pode parecer
impossível[16], no entanto,
“nenhuma comunidade pode
sobreviver sem o perdão”[17].



Tem-se a impressão que hoje, dois
mil anos após a vinda de Cristo, e de
modo semelhante ao que aconteceu
com o matrimônio, Deus dissesse:
“no princípio não era assim”[18].
Num mundo marcado por conflitos, o
ser humano é capaz de mais, a sua
dignidade de filho de Deus reclama
que supere o recurso à vingança, ao
ressentimento e ao ódio. O dom de si
deve alcançar também o processo de
restauração das relações quando
estas se quebraram ou deterioraram.

Todavia, há também desde os
começos dos anos noventa do século
passado um novo interesse pelo
perdão, um redescobrimento[19]. A
causa foi, principalmente, o conjunto
de sequelas deixadas pelos conflitos
armados, terrorismo, violações da
dignidade da pessoa e dos direitos
humanos, acontecidas nas últimas
décadas. A violência em muitas
ocasiões já cessou, mas não todos os
seus efeitos.



Na tentativa de refazer vidas, os
governos, organizações
internacionais, instituições,
comunidades, etc., quiseram oferecer
respostas fundamentadas na atuação
dos tribunais, principalmente
condenações e reparações
econômicas. Mas logo repararam que
para poder culminar em processos
realmente curativos, as respostas
tinham que incidir plenamente no
nível mais profundo da pessoa (no
mesmo nível a que chegou a ofensa).
Esse nível é o da dignidade radical de
todo ser humano. Ao estrato mais
íntimo não se chega apenas com
essas medidas, que com frequência
se centram mais no ofensor e na
ordem social do Estado do que no
ofendido, e que, além disso, muitas
vezes são insuficientes por referir-se
a ofensas irreparáveis.

Não bastam então, mesmo sendo
necessárias, a justiça dos tribunais
nem as reparações econômicas[20]. A



constatação desta insuficiência
impulsionou nos últimos anos uma
importante evolução do direito às
reparações no âmbito dos direitos
humanos. A evolução consiste, entre
outros aspectos, em que as
reparações procurem oferecer
respostas globais para o dano
causado, incluindo, além das
econômicas, outras de diferente
natureza e diferente alcance[21].

De entre estes novos canais surgiram
conceitos como reconhecimento,
verdade, arrependimento,
transformação pessoal, dignificação,
recordação, cura da dor, necessidade
de libertação da culpa ou do desejo
de vingança, do ódio, etc., elementos
que, transbordando os moldes da
justiça humana, levavam facilmente
ao perdão, até essa altura esquecido,
quando não desprezado pelo seu
significado religioso[22].



Por esta via inesperada é por onde
reaparece o perdão e a sua
“novidade libertadora”[23] e curativa
que atrai o interesse das instituições,
universidades e estudiosos, que
abordam o perdão do ponto de vista
psicológico, antropológico, religioso
ou sociológico, contribuindo com
aprofundamentos e propondo-o
como solução, não só para os grandes
conflitos, mas também como solução
à qual recorrer nas nossas relações
cotidianas[24]. “Pedir e conceder o
perdão é uma estrada
profundamente digna do homem e,
por vezes, é a única estrada para sair
de situações marcadas por ódios
antigos e violentos”[25].

Partindo destas realidades e das
novas perspectivas presentes nas
nossas sociedades, propomos agora a
figura de São Josemaria como
homem que sabia perdoar. No seu
modo de considerar e de viver o
perdão aparecem alguns traços mais



acentuados, que servirão de
fundamento para o presente estudo.

Em primeiro lugar destaca-se uma
caridade vivida em grau heroico.
Depois, a mensagem da chamada
universal à santidade, sobretudo na
relação entre mentalidade laical,
liberdade, compreensão e perdão, e a
sua repercussão nas relações
individuais e sociais. Em terceiro
lugar, as contradições que padeceu
durante toda a sua vida,
principalmente em forma de
calúnias e incompreensões. Aqui
vamos deter-nos em alguns aspectos
da homilia “O respeito cristão pela
pessoa e pela sua liberdade”[26] que,
entre os textos publicados de São
Josemaria, é o que trata com uma
perspectiva mais ampla e geral a
questão das incompreensões e
injustiças entre os homens[27]. Em
seguida, tendo como ponto de apoio
alguns testemunhos dos que o
conheceram, analisaremos cada uma



das atitudes que adotava perante as
ofensas.

Foi também um homem atento às
coordenadas históricas, culturais e
intelectuais do século XX e viu-se,
além de mais, imerso na guerra civil
espanhola. Ultrapassa o propósito do
nosso estudo analisar a época desse
conflito e, mais em geral, o contexto
da sua vida no século XX, um século
de conflitos armados e de violência.
Devemos afirmar, contudo, já que
reforça a coerência da sua caridade,
que sempre manteve a mesma
atitude de procurar o perdão e a
reconciliação entre as pessoas, sem
admitir exceções ao mandamento da
caridade, por mais extraordinárias
que fossem as situações[28].

Acabaremos o estudo com uma
referência à prática do perdão na
sociedade contemporânea e à cultura
da paz.



2. O Grande Amor

a. Afogar o mal em abundância de
bem

Para São Josemaria, a raiz mais
profunda do perdão reside no amor
de Deus. Tinha interiorizado o duplo
preceito da caridade[29]. Amava
Deus sobre todas as coisas e por isso
amava todos de modo positivo e
operativo[30].

Em 1957, numa conversa com um
filho espiritual, referia-se desta
forma ao duplo mandamento e à sua
coerência interna: “parece como se
escutasse alguém, que me diz: amar
Deus sobre todas as coisas é fácil,
mas amar o próximo, amigos e
inimigos… isso é muito difícil! Se
verdadeiramente amasses Deus ‘ex
toto corde tuo, ex tota anima tua, et
ex tota fortitudine tua’; com todo o
teu coração, com toda a tua mente e
com todas as tuas forças (Dt. 6, 5), o



amor ao próximo, que achas tão
difícil, seria consequência do Grande
Amor; e não te sentirias inimigo de
ninguém”[31].

Sentia-se sensibilizado pelo modo
como Deus o tinha amado e como o
tinha perdoado durante toda a sua
vida. Isto levava-o ao agradecimento
e à identificação com Cristo amando
todos à margem de qualquer outra
consideração, derrubando as
barreiras, como acontece numa
inundação.

Transmitia à sua volta uma
atmosfera de amor aos outros,
valorizando cada pessoa como filho
de Deus, como portador de uma
dignidade que nem o pecado pode
apagar. Sabia destacar, em cada um,
os aspectos mais positivos. Detestava
a acepção de pessoas[32] e estava
muito longe de considerar-se
possuidor de uma patente de



inocência que o legitimasse a olhar
os outros de cima para baixo.

Neste contexto, o perdão exprimia-se
mais como uma consequência da
caridade do que como um dever
acrescentado, chegando a dizer que
“não precisei de aprender a perdoar,
porque o Senhor me ensinou a
amar”[33]. Com estas palavras
destacava a caridade como fonte do
perdão e este como uma maneira de
amar. Talvez como a maneira mais
profunda, porque algumas vezes
pode ser a mais difícil de realizar.
Era tal a sua caridade, que não
precisava de perdoar porque, de fato,
não se considerava ofendido.
Percebia e doía-lhe o mal existente
na ofensa, como pecado contra Deus.
Como homem, também sentia a
ofensa, mas a caridade afogava o
rancor, o ódio ou a vingança desde o
primeiro momento[34].



Seguia o conselho de São Paulo: “Não
te deixes vencer pelo mal; antes,
vence o mal com o bem”[35], que ele
parafraseava dizendo que “é preciso
afogar o mal em abundância de
bem”[36].

b. O lar que eu vi

Foi na sua família, na sua casa, o
primeiro lugar onde Josemaria viveu
as experiências do perdão concedido
e outorgado. Os seus pais, José e
Dolores, formaram um lar cristão
onde o perdão se integrava de modo
natural nas relações interpessoais. A
sua família foi, para ele e para os
seus irmãos e irmãs, uma escola de
perdão e misericórdia, e lá aprendeu,
na prática, a perdoar. Josemaria
desde menino foi testemunha de
como os seus pais perdoavam
injustiças graves. Um perdão
concedido com normalidade e
discrição. Os seus pais evitavam
também comentar as injustiças



diante dos filhos para evitar que
surgissem neles faltas de caridade
para com os responsáveis[37].

Incorporou assim, através do
exemplo dos seus pais, uma caridade
que ultrapassava a justiça, uma
particular abertura do coração
perante as pessoas mais carentes[38],
a disposição para pedir perdão e
perdoar, e tudo com discrição. Não
será difícil, passados os anos,
encontrar no perdão de São
Josemaria o eco da atitude cristã dos
seus pais ante as ofensas.

c. Unidade de vida

Intimamente vinculado à caridade
aparece um dos conceitos chave da
sua doutrina espiritual, a unidade de
vida: recordar aos cristãos que o
amor de Deus capacita para unificar
todos os aspectos da existência
humana. Não deve dar-se um
divórcio entre a fé e a existência
concreta[39]. São Josemaria dizia que



cabe o perigo “de levar uma vida
dupla: a vida interior, a vida de
relação com Deus, por um lado; e por
outro, diferente e separada, a vida
familiar, profissional e social, cheia
de pequenas realidades
terrenas”[40].

Aplicar isto ao perdão significa que é
preciso levar à prática, tornar
possível, o que o Catecismo
denomina a “unidade do
perdão”[41], já que “o amor, como o
Corpo de Cristo, é indivisível: não
podemos amar o Deus que não
vemos, se não amamos o irmão, a
irmã, que vemos”[42]. O Pai Nosso
exige a coerência do perdão na mais
importante das relações: a relação da
pessoa com Deus. Desta coerência
dependem todas as outras relações.

São muitas as consequências da
unidade de vida aplicáveis ao
perdão. Comentaremos algumas que



nos parecem mais relevantes em São
Josemaria.

A primeira é que perdoava a todos e
vivia esta exigência na sua forma
mais heroica, perdoando também os
inimigos. O perdão aos inimigos é
especialmente difícil, pela sua carga
emocional e pela falta de suportes
humanos para o exercer,
fundamentando-se por isso
essencialmente na caridade. São
Josemaria levava o mandamento do
amor, por assim dizê-lo, além do
perdão, pois repetia que não tinha
inimigos, que não se sentia inimigo
de ninguém. No seu modo de
perdoar adverte-se uma vontade, não
só de superar a reação negativa ante
a ofensa, mas de chegar ao coração
do ofensor e convertê-lo[43].

Em estrito sentido, não considerava
inimigos os que efetivamente o
atacavam[44], e num sentido mais
amplo e próximo da vida corrente,



muito menos considerava inimigos
os que estavam longe dele pelos seus
modos de pensar, crenças, atuações,
situações pessoais, opiniões políticas
ou sociais, estilos de vida, etc. Estas
questões podem ser com frequência
motivo de distanciamento, e até
ruptura, entre as pessoas, nas
famílias e na sociedade. Neste
segundo sentido podem-se ter mais
inimigos do que parece à primeira
vista; ou, pelo menos, mesmo que
não inimigos, sim alguns que ficam
no terreno da indiferença ou do
desprezo quando, consciente ou
inconscientemente, caímos na
discriminação, deixando fora do
nosso horizonte vital pessoas ou
grupos de pessoas.

No âmbito do desenvolvimento da
unidade de vida, São Josemaria tinha
adquirido também a atitude de pedir
perdão e de retificar se tivesse
ofendido. Mons. Álvaro del Portillo, o
seu colaborador mais próximo



durante quase quarenta anos,
recordava que quando “isso
acontecia, retificava imediatamente,
e, se era o caso, pedia desculpas (…).
Realmente, chamava a atenção a
prontidão com que o Padre
retificava, e não hesitava em fazê-lo
em público, se necessário. Era uma
característica muito vincada do seu
comportamento, e desejava para
todos a alegria de retificar”[45].

Não se refugiava na autoridade que
tinha como fundador para não pedir
perdão. Pelo contrário, entendia que
precisamente pela sua autoridade
devia estar mais atento para o fazer.
Em coerência com a sua mensagem
de santidade na vida corrente, pedia
também perdão pelas pequenas
ofensas, enganos ou mal-entendidos
que podem surgir na vida de um
homem de governo, que teve que
trabalhar com muitas pessoas e
tomar decisões relativas à formação
e ao desenvolvimento do Opus Dei.



Outra dimensão da unidade é a
exigência que São Josemaria
propunha aos fiéis da Obra e às
outras pessoas que se aproximavam
dele ou dos apostolados do Opus Dei,
de viverem as mesmas coisas que ele
procurava viver. Não rebaixava a
mensagem: todos deviam aprender a
perdoar e a pedir perdão, e fazê-lo
efetivamente por amor de Deus[46].

Na unidade do perdão assim vivida,
manifesta-se a estreita relação que
há entre sermos perdoados e o
crescimento da nossa disposição para
perdoar. Quem é perdoado está mais
disposto a perdoar. Se é Deus quem
perdoa, essa disposição intensifica-
se, ao experimentar a necessidade de
amá-Lo mais. Do mesmo modo,
quando perdoamos aos outros,
percebemos com mais clareza que
também nós precisamos do perdão, e
neste caso cresce o conhecimento
próprio. É o que se poderia chamar o
jogo da unidade do perdão que



impulsiona para o bem em todas as
direções possíveis das nossas
relações. Quem perdoa sempre faz
crescer no seu interior uma
disposição habitual para perdoar,
conhece-se a si mesmo, lida melhor
com a própria fragilidade e aprende
a compreender a dos outros.

O perdão é um dos terrenos onde se
mostra de forma mais evidente a
quebra da unidade de vida entre os
cristãos. A ausência de perdão, ou
um perdão filtrado pela acepção de
pessoas, é um sintoma de
paganização, de carência de amor de
Deus, um termômetro do
enfraquecimento da vida cristã. Por
isso, talvez hoje mais do que em
outras épocas, ao tentar mostrar o
verdadeiro rosto de Deus, é preciso
sublinhar que os testemunhos de
perdão têm uma grande força
evangelizadora.

d. Sacerdote de Jesus Cristo



A condição sacerdotal de São
Josemaria é também uma razão
determinante para captar a
profundidade dos seus ensinamentos
e do seu exemplo pessoal sobre a
centralidade da caridade e do perdão
na vida cristã.

Entre outros aspectos que poderiam
ser analisados, mencionaremos dois.
O primeiro fica bem formulado
numa das suas homilias: “qual é a
identidade do sacerdote? A de
Cristo”[47]. E na sua identificação
com Cristo, o sacerdote, que foi
ordenado para servir todos, tem de
saber abrir os seus braços a toda a
humanidade, amando,
compreendendo, perdoando.

“Nem à direita, nem à esquerda, nem
no centro. Eu, como sacerdote,
procuro estar com Cristo, que sobre a
Cruz abriu os dois braços e não
apenas um deles; de cada grupo,
tomo com liberdade aquilo que me



convence e que me faz ter o coração
e os braços acolhedores para com
toda a humanidade”[48]. O cultivo e
o crescimento desta identificação na
sua alma sacerdotal são a fonte e a
razão última do seu amor aos outros
e de que todos os que se
aproximavam dele pudessem
encontrar o acolhimento
misericordioso e a fortaleza que
precisavam.

O segundo aspecto é o seu amor ao
sacramento da reconciliação; a
administrá-lo e a recebê-lo. Como
escreveu Mons. Álvaro del Portillo:
“Teve uma autêntica paixão por
administrar o sacramento da
Penitência (…) e pregou
incessantemente sobre este
sacramento”[49]. Confessou a
milhares de pessoas ao longo de toda
a sua vida, e ele próprio o recebia
semanalmente. Insistia em que os
sacerdotes deviam confessar-se com



frequência e dedicar tempo a
administrar o sacramento do perdão.

O sacerdote pede perdão a Deus
pelos seus pecados na confissão;
perdoa em nome de Cristo os
pecados dos homens ao administrar
o sacramento do perdão; pede
perdão aos outros se ofendeu o
próximo e o concede se o ofenderam.
O sacerdote é um frequentador do
perdão, e é o ser humano que toca
com mais proximidade tanto a
misericórdia de Deus, como a
debilidade humana. Esta
proximidade modela a alma e o
coração do sacerdote, configurando-o
com “um Deus que perdoa”[50].

Como conclusão podemos dizer que
São Josemaria percebia, e sempre
assim o viveu, que a identidade do
ministério sacerdotal assenta sobre
duas características: o amor à missa
e ao sacramento do perdão. Cristo é
pregado na cruz e daí, como fruto do



sacrifício, perdoa. Na missa
identifica-se com o Cristo dos braços
abertos a toda a humanidade e, ao
administrar o perdão, identifica-se
com Cristo perdoando do alto da
cruz.

3. No centro da mensagem
fundacional

a. Uma mensagem de amor e de
paz

O terceiro fator no qual se podem
encontrar características marcantes
sobre o perdão e a compreensão é a
própria mensagem fundacional do
Opus Dei. Um exemplo é o que
oferecem estas palavras: “A Obra de
Deus nasceu para estender por todo
o mundo a mensagem de amor e de
paz que o Senhor nos legou, para
convidar todos os homens ao
respeito pelos direitos da pessoa. (…)
Vejo a Obra projetada nos séculos,



(…) defendendo a paz de Cristo, para
que o mundo inteiro a possua”[51].

Nos seus escritos e na sua pregação,
ao desenvolver os diferentes
aspectos da mensagem, sublinhou os
conceitos da dignidade e igualdade
de todo o ser humano: paz,
reconciliação, perdão, compreensão,
convivência, amor à liberdade,
liberdade das consciências, rejeição
da violência para vencer e para
convencer, etc.

Numa homilia pronunciada em 1967,
no campus da Universidade de
Navarra, São Josemaria, fazendo
referência a esses conteúdos e dando
algumas claves para os compreender,
escreve: “e essa cristã mentalidade
laical permitirá fugir de toda e
qualquer intolerância, de todo
fanatismo; vou dizê-lo de um modo
positivo: fará que todos convivam em
paz com todos os concidadãos, e
fomentará também a convivência



nas diversas ordens da vida social.
Sei que não tenho necessidade de
recordar o que, ao longo de tantos
anos, venho repetindo. Esta doutrina
de liberdade de cidadãos, de
convivência e de compreensão,
constitui parte importante da
mensagem que o Opus Dei
difunde”[52].

Não é, portanto, uma ideia de paz e
compreensão em geral, uma espécie
de bom desejo, mas indica um
fundamento, a filiação divina, e uma
articulação, a mentalidade laical.
Indica também que a convivência e a
compreensão são temas principais da
mensagem.

b. Mentalidade laical e rejeição do
fanatismo

Como se adverte no texto citado
antes, São Josemaria vincula a
mentalidade laical (quer dizer, a
mentalidade do cristão comum que
segue Cristo no meio das atividades



cotidianas) com a liberdade, a
convivência e a rejeição do
fanatismo. A intolerância é um
fenômeno que também hoje
padecemos, e cuja influência
podemos sentir no âmbito da
política, da cultura, do pensamento,
da religião, etc. Os seus efeitos, pelo
significado que têm de exclusão e de
semente de violência, são a negação
da liberdade e a corrosão da
convivência.

São Josemaria sintetizava a
mentalidade laical em três
conclusões, que dão ao cristão um
enquadramento para a sua atuação
na vida civil, e que nos levam “a ser
suficientemente honrados, para
arcar com a nossa própria
responsabilidade pessoal; a ser
suficientemente cristãos, para
respeitar os irmãos na fé, que
propõem – em matérias de livre
opinião – soluções diversas da que
cada um sustenta; e a ser



suficientemente católicos, para não
nos servirmos de nossa Mãe a Igreja,
misturando-a em partidarismos
humanos”[53].

A mentalidade laical, enraizada na
liberdade própria e alheia e na
responsabilidade, conduz a um
compromisso de convivência e
compreensão, fundamentando-se
precisamente nas próprias
convicções. A convivência consiste
em viver juntos mantendo
convicções diferentes, e não em que
todos tenham as mesmas ou que
ninguém tenha nenhuma. A
mentalidade laical fomenta por esta
via uma cultura mais pacífica, que
tende a evitar os conflitos, não os
ignorando ou pensando que a
verdade não existe, mas pelo modo
de aceitar as diferenças[54].

A mentalidade laical mostra todos os
seus contornos à luz da chamada
universal à santidade, principal



mensagem difundida por São
Josemaria através do Opus Dei, que
envolve a dignidade de toda a pessoa
criada à imagem de Deus. O cristão,
consciente desta dignidade,
permanecerá aberto a todas as
pessoas sem discriminações de tipo
nenhum. Por outro lado, aquela
chamada ocorre no meio do mundo,
no lugar onde se produzem as
mudanças, visto que são todos,
cristãos ou não, os que as promovem
e fazem a história. É o lugar onde
nascem os conflitos e onde devem ser
resolvidos[55].

Com esta perspectiva de caridade
vivida coerentemente será mais
difícil para o cristão cair no
fanatismo com os seus concidadãos,
sejam ou não irmãos na fé. “Nada
mais alheio à fé cristã do que o
fanatismo que acompanha os
estranhos conúbios entre o profano e
o espiritual, sejam de que sinal
forem”[56].



No horizonte da nova evangelização,
a mentalidade laical evitará olhar o
mundo como coisa alheia à fé, ou
com mentalidade de seletos[57] que
tentam transformá-lo a partir de
fora[58]. Neste caso, a posição
errônea em que se tivessem colocado
os cristãos determinaria já o tipo de
relação estabelecida com o mundo.

A rejeição do fanatismo também
significa que não é legítimo
responder ao fanatismo com
fanatismo. Tentar superar um mal
com outro mal implica continuar
com o ciclo da vingança e da
agressão. A vingança não é uma
solução verdadeira para o problema.
O mal vence-se com o bem, a mentira
com a verdade. A difusão da verdade
tem de estar acompanhada pela
caridade.

Simultaneamente, a mentalidade
laical é totalmente contrária à
passividade ou à inibição:



impulsiona a exercer os próprios
direitos, a cumprir os deveres
cívicos, a comprometer-se com a
verdade, a praticar a fé em privado e
em público, e a tentar transformar a
sociedade.

No inevitável contraste entre a ação
do cristão no mundo e uma
sociedade paganizada, será testada a
compenetração entre a verdade e a
caridade. É aí, precisamente, na ação
diária, onde o cristão tomará
consciência da importância do seu
papel de evangelizador, pois é ele
quem, atuando com liberdade e
assumindo a sua responsabilidade,
deverá conjugar a verdade e a
caridade no caso concreto.

4. A homilia “O respeito
cristão pela pessoa e pela sua
liberdade”

a. Abordagem e linhas de força



A homilia “O respeito cristão pela
pessoa e pela sua liberdade”, datada
de 15 março de 1961, faz parte de “É
Cristo que passa”, o último dos livros
que São Josemaria publicou em vida,
em 1973.

É uma meditação sobre a caridade
cristã, a compreensão e o perdão, e
inclui também uma reflexão sobre
determinados fatos que deixaram
rasto no seu interior, amadurecidos
pela sua caridade e o seu sentido da
liberdade e da justiça. Trata-se de um
texto sapiencial.

O tema central não é tanto a análise
das exigências práticas da caridade
com os outros, mas antes uma
meditação sobre o duplo preceito da
caridade. O “amarás Deus” aparece
de modo implícito como fio condutor
do discurso. A sua consequência, o
“amarás o teu próximo”, desenvolve-
se explicitamente, ao mesmo tempo
que se descobrem algumas



consequências derivadas da ausência
dessa virtude nas relações pessoais e
sociais.

O fio condutor é a identificação do
cristão com Cristo no exercício da
caridade. “A caridade de Cristo não é
apenas um bom sentimento em
relação ao próximo. (…) A caridade,
infundida por Deus na alma,
transforma por dentro a inteligência
e a vontade, dá base sobrenatural à
amizade e à alegria de fazer o
bem”[59]. São Josemaria chamava a
esta transformação progressiva o
“endeusamento bom”[60]. A essência
da transformação é capacitar-nos
para vencer o mal com o bem.

A origem da homilia parece basear-
se nas incompreensões sofridas, que
partem “da falsa mentalidade de que
o público (…) tem o direito de
conhecer e interpretar os
pormenores mais íntimos da
existência dos outros”[61]. Da



insatisfação deste desejo insano ou
mórbido, ou da interpretação torcida
das atuações alheias, nascem os
ataques às vítimas, que “foram, com
frequência e durante longos anos, o
alvo de exercícios de tiro de
murmurações, difamações e
calúnias”[62].

Nesse contexto, São Josemaria se
refere à sua própria experiência ao
difundir a mensagem do Opus Dei. A
grande maioria das pessoas
entendia-o e outros, embora sem
partilhar os mesmos modos
apostólicos, respeitavam o Fundador
e os seus apostolados. “Mas nunca
falta uma minoria sectária que, não
entendendo o que eu e tantos outros
amamos, quereria que explicássemos
as coisas de acordo com a sua
mentalidade: exclusivamente
política, alheia aos valores
sobrenaturais, atenta unicamente ao
equilíbrio de interesses e de pressões
de grupos. Se não recebem uma



explicação dessa natureza, errônea e
ajeitada a seu gosto, continuam a
pensar que há mentira, dissimulação,
planos sinistros”[63].

As calúnias procediam sobretudo de
duas origens. A primeira, a falta de
compreensão da novidade da
mensagem da chamada universal à
santidade no meio do mundo[64] e
um certo ciúme pelo trabalho
apostólico desenvolvido pelo
Fundador. Deste ciúme e da falta de
compreensão do fenômeno
apostólico, alguns passavam ao
ataque à Obra ou à pessoa do
Fundador, pensando que minando a
sua reputação sofreria também a
fundação[65]. A segunda, procedia de
confundir o Opus Dei com um novo
grupo político ou grupo de pressão,
atribuindo erroneamente à Obra as
atuações individuais e livres dos seus
membros na sua atividade
profissional, política, etc.[66].



A propósito destes dois temas,
desenvolve a sua ideia sobre a
liberdade cristã, o direito à própria
intimidade e os ataques que podem
sofrer. A calúnia implica a negação
da liberdade e frequentemente lesa o
direito à intimidade.

No fim do texto retoma o fio
condutor, a caridade. Se houver
amor de Deus, haverá também amor
ao próximo, respeito pela pessoa. A
transformação da inteligência e a
vontade abrem os olhos para ver que
“a caridade cristã não se limita a
socorrer os necessitados de bens
econômicos; leva-nos, antes de mais
nada, a respeitar e a defender cada
indivíduo enquanto tal, na sua
dignidade intrínseca de homem e de
filho do Criador”[67].

b. A liberdade, o direito à
intimidade e a ser você mesmo

Uma das grandes mensagens de São
Josemaria é a chamada à



liberdade[68]: a reivindicação da
liberdade dos filhos de Deus. Este
santo repete que Deus criou o ser
humano digno, livre e responsável.
Na sociedade, a liberdade traduz-se
em pluralismo. Entendido assim, o
pluralismo é uma fonte de
riqueza[69]. Mas pode ser uma fonte
de conflitos, se houver ataques à
liberdade ou se faltarem a justiça e a
caridade. Estas hão de estar
presentes na formação da
pluralidade, como um impulso
interior, de dentro de cada pessoa.
São Josemaria, mais do que estar de
acordo com o pluralismo, ou tolerá-lo
simplesmente, vê com maior
profundidade, sublinhando que se
deve o respeito à pessoa pela sua
dignidade originária. É preciso
respeitar a pessoa, que é digna e
livre, e, portanto, o pluralismo e as
diferenças que resultam dessa
condição.



O direito à intimidade, ao evitar ter
que expor a própria vida, é
indispensável para salvaguardar a
liberdade de atuação. São Josemaria
fala da violação deste direito, do
sofrimento das vítimas e da
necessidade de defendê-lo: “Perante
os mercadores da suspeita, que dão a
impressão de organizarem um 
tráfico da intimidade, é preciso
defender a dignidade de cada pessoa,
seu direito ao silêncio”[70].

Na sua reivindicação do direito à
intimidade e à fama, invocará o
terreno comum da dignidade
humana, que diz respeito a todas as
pessoas, com independência da sua
fé. “Costumam estar de acordo nesta
defesa todos os homens honrados,
sejam ou não cristãos, porque está
em jogo um valor comum: a legítima
decisão de cada qual ser como é, de
não se exibir, de conservar em justa
e pudica reserva as suas alegrias, as
suas penas e dores de família; e



sobretudo de praticar o bem sem
espetáculo, de ajudar os necessitados
por puro amor, sem obrigação de
publicar essas tarefas a serviço dos
outros ”[71].

Previne sobre a possível falta de
coerência, de unidade de vida, ante o
perigo de adulterar a caridade até
chegar à injustiça. Chamar-se cristão
não é garantia de estimar bem as
pessoas. Por isso, diz que “não nos
deve causar estranheza que muitas
pessoas, mesmo entre as que se
consideram cristãs, se comportem de
forma parecida. Antes de mais nada,
imaginam o mal. Sem prova alguma,
pressupõem-no; e não só admitem
essa ordem de pensamentos, como
ainda se atrevem a manifestá-los
num juízo aventurado, diante da
multidão”[72].

A mensagem do Opus Dei precisa de
liberdade, como é preciso o oxigênio
para viver. Sendo este anúncio uma



chamada à santidade de todas as
pessoas através da santificação do
trabalho, da família e das relações
sociais, a liberdade aparece como
coisa prévia, como o único caldo de
cultivo adequado para a propagação
da mensagem.

Mas nem todos compreenderam esta
liberdade radical do cristão. A falta
de compreensão está presente
também na origem das calúnias. No
nível mais visível, a boa fama foi a
primeira vítima. Num nível mais
profundo, que São Josemaria
percebeu imediatamente, a
verdadeira vítima era a liberdade e o
respeito devido a cada pessoa.

Por isso São Josemaria foi um
incansável defensor da liberdade:
“Podem testemunhar que tenho
passado toda a minha vida pregando
a liberdade pessoal, com igual
responsabilidade pessoal. Procurei-a
e procuro-a por toda a terra, como



Diógenes procurava um homem. E
cada dia que passa amo-a mais, amo-
a sobre todas as coisas da terra: é um
tesouro que nunca saberemos
apreciar suficientemente”[73].

Exporá depois a trama da calúnia.
Indicará os métodos e
argumentações utilizados para
caluniar e como, seguindo um
itinerário perverso, os métodos
converteram-se em usos aceites na
sociedade, destacando-se entre eles a
presunção da culpabilidade do outro,
a admissão da suspeita como norma.
A aceitação geral desses métodos e
argumentações, contribuiu ao mau
uso que, em algumas ocasiões, se fez
dos avanços técnicos nos meios de
comunicação, servindo às vezes de
veículo de injustiças.

O final do percurso é a banalização
da calúnia, que degrada a dignidade
da pessoa e o respeito para com ela.
A lei da suspeita parece ter-se



imposto nas relações individuais,
sociais, econômicas, etc., e a
confiança é um valor em baixa.

Atrás das consequências da
presunção de culpabilidade e a
suspeita, surge o meaculpismo,
também descrito por São Josemaria:
“Partem muitas vezes do princípio de
que todo mundo se comporta mal; e
com base nessa forma errônea de
pensar, surge inevitável mente o 
meaculpismo, a autocrítica. Se uma
pessoa não joga sobre si mesma uma
tonelada de lama, deduzem que,
além de ser completamente má, é
hipócrita e arrogante”[74].

As palavras de São Josemaria soam
hoje com a mesma força e atualidade
do que na época[75] e destacam a
importância de que as relações
interpessoais assentem na verdade e
na caridade, único modo e de gerar
confiança no corpo social.

c. A caridade: da escuridão à luz



São Josemaria analisará depois a
perturbação do ofendido, as suas
reações, a sua situação indefesa e o
modo de enfrentar com espírito
cristão as calúnias, com atitude de
perdão. Por último, descreverá como,
ao conhecer Jesus Cristo, inicia-se na
pessoa um processo de
transformação que a conduzirá a
perceber a dignidade de cada pessoa
e, consequentemente, a uma
mudança no seu olhar e no seu
relacionamento. O processo vai, do
modo de pensar mal, à justiça e à
caridade que levam a respeitar e
amar todos, com consequências
concretas.

São Josemaria compara o exercício e
o efeito da caridade com a passagem
da cegueira à visão. “Entre os que
não conhecem Cristo, há muitos
homens honrados que, por
elementar circunspecção, sabem
comportar-se delicadamente: são
sinceros, cordiais, educados. Se eles e



nós não nos opusermos a ser curados
por Cristo da cegueira que ainda
resta em nossos olhos (…)
compreenderemos as realidades
terrenas e vislumbraremos as
eternas sob uma luz nova, a luz da fé;
teremos adquirido um olhar
limpo”[76]. Isso tudo está de acordo
com a nossa dignidade.

Para isso, partindo da cena da cura
do cego de nascença narrada por São
João[77], centra-se, não na cura do
cego, no milagre, mas nas atitudes
das personagens: Jesus, os discípulos
e os fariseus. “Gostaria agora de fixar
a atenção sobre outros aspectos, para
que compreendamos que, quando há
amor de Deus, o cristão também não
pode permanecer indiferente
perante a sorte dos outros homens e
sabe por sua vez tratar a todos com
respeito; e que, quando esse amor
decai, surge o perigo de se invadir,
fanática e impiedosamente, a
consciência alheia”[78].



As personagens do Evangelho olham
para o cego cada um com o seu
coração: Jesus vê-o com olhos de
misericórdia e pensa curá-lo; os
discípulos perguntam a Jesus quais
são os pecados que causaram a
cegueira, se os de cego ou os dos seus
pais, pressupondo (como era
habitual no contexto religioso-
cultural da época) que se alguém
sofre uma desgraça é porque fez
alguma coisa má. Os fariseus, pela
sua vez, não querem acreditar no
que têm à sua frente, e tentam forçar
a realidade até encaixá-la nos seus
preconceitos.

São Josemaria descreve a
transformação paulatina dos
discípulos no seu contato com Cristo
e a obstinada rejeição de Deus dos
fariseus. Nos primeiros veremos
como o amor de Deus transforma
verdadeiramente as pessoas,
mudando o paradigma da sua
relação com os outros. Os segundos,



ao fechar-se em si próprios, não
quererão ver o seu irmão, o cego, e
expulsá-lo-ão da sinagoga, pois “este
nevoeiro tem resultados imediatos
na vida de relação com os nossos
semelhantes”[79].

Graças ao contato com Cristo, o cego
recupera a vista e os discípulos
passam da escuridão à luz:
“comportavam-se na linha do refrão
infeliz: pensa mal e acertarás.
Depois, chegam a conhecer melhor o
Mestre, apercebem-se do que
significa ser cristão, e a partir daí
suas opiniões inspiram-se na
compreensão”[80]. Por sua vez, os
fariseus aferram-se à sua cegueira
convencidos, como tantos outros, de
que quem suspeita está certo e é
superior aos outros. Cristo devolve a
luz ao cego e transforma os seus
discípulos, mas não consegue
devolver a luz aos fariseus, e respeita
também a sua liberdade.



Nos últimos parágrafos da homilia,
São Josemaria convida o leitor a
enfrentar as ofensas com a atitude
própria do cristão já transformado:
fazer “propósito de não julgarmos os
outros, de não os ofendermos nem
sequer com a dúvida, de afogarmos o
mal em abundância de bem (…), de
nunca nos entristecermos se a nossa
conduta reta for mal-entendida por
outros, se o bem que (…) for
interpretado de um modo retorcido
(…). Perdoemos sempre, com o
sorriso nos lábios. Falemos com
clareza, sem rancor, quando nos
parecer em consciência que devemos
falar. E deixemos tudo nas mãos do
nosso Pai Deus, com divino silêncio
(…) se se trata de ataques
pessoais”[81].

5. Atitude ante as calúnias

a. Justificação



Examinamos até aqui as fontes que
conformaram a atitude de São
Josemaria para com o perdão.
Corresponde agora deter-se no modo
como viveu essa atitude e como
reagia ante as ofensas, perdoando os
agressores.

As calúnias começaram quando a
Obra, fundada em 1928, começa a ser
conhecida nos começos dos anos
trinta em Madri[82]. Após a guerra,
nos anos quarenta e cinquenta, os
ataques foram especialmente
duros[83]. Por exemplo, entre outros,
testemunhava Mons. Pedro Cantero:
“foi tal a violência daquelas calúnias
e ataques, que, se a Obra tivesse sido
uma coisa simplesmente humana,
teria sido destruída ou teria ficado
muito maltratada”[84]. Os ataques
continuaram nos anos sessenta e até
ao fim da sua vida em 1975[85].

Queremos centrar-nos nestes fatos
por diversas razões:



O primeiro é que a permanência da
calúnia no tempo e cada nova
agressão, exigiam a São Josemaria
viver de modo heroico a caridade e a
fortaleza. Constata-se nos
testemunhos dos que o conheceram e
nos seus escritos, que a sua atitude
ante as ofensas foi sempre a mesma
até ao fim da sua vida. Há uma linha
constante de perseverança e
crescimento na caridade. Como
recordava o Cardeal Bueno Monreal,
“é este um capítulo no qual talvez
Josemaria encontrou a ocasião de
amadurecer, crescendo na prática
heroica da caridade”[86].

A segunda é que toda aquela época
está vinculada ao trabalho
fundacional de São Josemaria:
estender o Opus Dei, explicar o seu
espírito, proteger o carisma e definir
o seu enquadramento jurídico na
Igreja. As calúnias apareciam como
um obstáculo para a expansão da
Obra, mas ao mesmo tempo estavam



com a primeira expansão e com a
pessoa do Fundador[87].

A terceira razão é que as ofensas
provinham frequentemente de
outros católicos, incluindo
eclesiásticos, que deveriam – mesmo
discordando dos seus pontos de vista,
dos seus modos apostólicos ou da sua
espiritualidade – tratá-lo com
caridade. O fato de as ofensas virem
de católicos ou eclesiásticos
acrescentava gravidade e dor às
mesmas. Estas agressões distinguem-
se das recebidas durante a guerra
civil, na qual era perseguido por ser
sacerdote.

Em quarto lugar, o tipo de agressão
especialmente ofensivo que constitui
a calúnia. A calúnia lesa a justiça, ao
atacar a honra e a fama. Lesa
também a caridade. É um tipo de mal
cujos efeitos, uma vez ativados pelo
ofensor, ficam de fora da sua
vontade, adquirem vida própria e



propagam-se como uma metástase
que invade um corpo são. A calúnia
repete-se e é recebida
frequentemente sem comprovar a
sua veracidade ou falsidade. A
repetição gera estereótipos, em
forma de clichês, que depois são
muito difíceis de apagar. Ainda hoje
persistem resíduos de calúnias
lançadas naquela época, como já o
Fundador previra que
aconteceria[88].

É também característico da calúnia o
seu potencial de violência
psicológica. De modo diferente ao
que acontece em outras agressões,
que duram um tempo determinado e
depois cessam, a calúnia atua
continuadamente no tempo e a sua
duração é indeterminada,
perpetuando a dor. Isto pode
produzir uma verdadeira tortura
psicológica no ofendido, que fica
submetido a uma tensão
permanente. Por último, temos que



sublinhar, em outra ordem de ideias
que, remetendo-nos aos fatos,
refletidos na rápida expansão do
Opus Dei pelo mundo, a imensa
maioria das pessoas entendiam a
novidade da mensagem do Opus Dei:
“Muitos milhares de pessoas –
milhões – em todo o mundo
compreenderam do que se tratava
”[89].

b. Humildade

A primeira atitude que encontramos
em São Josemaria, mais do que uma
atitude é um ponto de chegada que
condicionará o conjunto da sua
resposta às calúnias. Os ataques à
sua fama propiciaram o progressivo
desprendimento de si mesmo,
iniciado já em anos anteriores. Deus
serviu-se das campanhas
difamatórias para conduzi-lo pela
sua mão em direção à humildade, à
purificação e à identificação com
Cristo na sua Paixão. Contava-o ele



mesmo, recordando um momento
concreto na época mais difícil, no
começo dos anos quarenta: “chegou
um momento em que tive que ir
noite ao Sacrário (…), e dizer: Senhor
– custava-me, custava-me muito
porque sou muito soberbo, e me
caiam umas grandes lágrimas… –, se
Tu não precisas da minha honra, eu
para que a quero? Desde então já não
me importo com nada”[90].

Esse “chegou um momento” é
revelador do processo interior de São
Josemaria, das suas possíveis dúvidas
e resistências interiores para admitir
que a sua fama ficasse destroçada,
como sendo uma coisa que Deus
permitia. As palavras “se Tu não
precisas da minha honram eu para
que é que a quero?”, são o ponto de
chegada a um grau de humildade a
partir do qual já não se preocupará,
entre outros aspectos, com a sua
fama.



Qual foi então a atitude de São
Josemaria perante as calúnias? A
partir do duplo fundamento da
caridade e da humildade, sintetizou a
sua posição ante a ofensa num
programa experimentado: “perdoar,
calar, rezar, trabalhar e sorrir”[91].

c. Perdoar e rezar

A atitude de São Josemaria perante
as calúnias foi sempre a de perdoar e
desde o primeiro momento[92] e
rezar pelas pessoas que o tinham
ofendido. Era ciente da sua própria
debilidade como homem e dizia que
era capaz de cometer “todos os
horrores e todos erros”[93]. Pensava
que Deus o perdoava sempre; que é o
Deus da mão estendida. Se Ele nos
perdoa assim, o cristão deveria fazer
a mesma coisa, perdoar também
sempre.

“Pude ver que a sua reação ante os
ataques, alguns terríveis, era sempre
sobrenatural e cheia de caridade.



Mas quereria esclarecer que isto não
supunha nele qualquer coisa como
uma reação estoica, passiva ou
apática. A sua reação era dinâmica,
de muitíssima oração e mortificação
(…) e de total confiança em
Deus”[94].

O cúmulo de calúnias poderia ter
deixado nele um fundo de amargura,
de desconfiança ou de cinismo, mas
graças ao perdão concedido sempre e
no primeiro momento, tornou-se
uma pessoa profundamente humana
e compreensiva. “Nestas e noutras
circunstâncias semelhantes, jamais
vi nele uma reação de rancor. Não
era homem para isso, mas sim para
compreender, perdoar e
esquecer”[95].

Lembramos o testemunho sobre São
Josemaria de Mons. Juan Hervás,
fundador dos Cursos de Cristandade.
Este prelado sofreu calúnias por
causa dos Cursos nos anos cinquenta



do século passado. No meio dessa
contradição, teve que viajar a Roma,
porque foi acusado ante o Santo
Ofício. Como era amigo de São
Josemaria, aproveitou para
conversar com ele.

Anos depois, em 1976, recordava o
que lhe disse, depois de lhe contar as
tribulações pelas que passava nesse
momento: ‘“Não te preocupes, são
benfeitores, porque nos ajudam a
purificar-nos. É preciso amá-los e
rezar por eles’, e reforçava as suas
palavras quando me insistia na
necessidade de termos amor aos que
não nos compreendem, de rezar
pelos que julgam sem querer
conhecer o assunto, e insistia no
dever de darmos só atenção à voz da
Igreja e não aos boatos de rua, e
manter, com a ajuda de Deus, o
coração limpo de amarguras e
ressentimentos. Como me fizeram
bem as suas palavras! Eram a
comunicação de uma experiência



pessoal (…). Aqueles conselhos
tinham uma enorme força de
convicção, pela autenticidade com
que ele próprio os tinha vivido e
continuava a vivê-los na altura”[96].

Como já vimos, a decisão de perdoar
traz consigo a libertação da carga de
agressões por parte do ofendido. Esta
libertação, do ponto de vistas
psicológico, vem reforçada pelo fato
de rezar pelo agressor: desloca o
centro de atenção de nós próprios
para o outro; experimenta-se uma
mudança na percepção que temos do
agressor[97], afastamos de nós a
sensação de vítima, colocamo-nos de
algum modo no seu lugar e
possivelmente compreendemos que
às vezes, podemos ter contribuído
para piorar a relação. Rezar por
quem nos agrediu também nos
reafirma na decisão de perdoar e de
estancar o desejo de vingança.

d. Tempo de calar



“E deixemos tudo nas mãos do nosso
Pai-Deus, com um divino silêncio – 
Iesus autem tacebat (Mt, 26, 16), Jesus
calava-se –, se se trata de ataques
pessoais, por mais brutais e
indecorosos que sejam”[98].

São Josemaria diferenciava, entre as
calúnias, aquelas que iam dirigidas
contra a sua pessoa, das que se
lançavam contra a Igreja e o Opus
Dei.

Se se dirigiam à sua pessoa, tomou a
decisão de não se defender. Optou
pelo silêncio, imitando Cristo na sua
Paixão: “ele, pessoalmente, nunca se
defendeu, imitando de modo exímio
o exemplo do Divino Mestre: Iesus
autem tacebat”[99].

No silêncio de Jesus encontra-se o seu
desejo de acolher todas as formas
possíveis do sofrimento da
humanidade, dando-lhes um sentido
redentor. Aqui parece assumir o
sofrimento dos que não podem



defender-se das ofensas, injustiças,
violências, etc.; muitas vezes são
pessoas inocentes, como as crianças.
O silêncio de Cristo é um silêncio que
dá voz aos que não a têm, que grita.
São Josemaria quis identificar-se com
Jesus também neste sentido, quando
podendo defender-se e tendo direito
a fazê-lo, não o fez.

São Josemaria tinha meditado sobre
o silêncio de Jesus, como está escrito
no Caminho: “Jesus... calado. "Jesus
autem tacebat". - Por que falas tu?
Para te consolares ou para te
desculpares?

Cala-te. Procura a alegria nos
desprezos; sempre serão menos do
que mereces. Porventura podes tu
perguntar: "Quid enim mali feci?" –
que mal fiz eu?”[100].

O silêncio de que estamos falando é
um silêncio exterior. Por dentro
temos que supor o seu intenso
diálogo com Deus, de identificação



progressiva, em primeiro lugar para
chegar à decisão de renunciar à
defesa e, em segundo, para aceitar e
amar cada situação caluniosa
concreta que se lhe apresentava. Era
um silêncio voluntário, consciente,
que não tem nada a ver com a
resignação.

O silêncio dava-se em dois sentidos.
Por um lado, renunciando a
defender-se dos ataques pessoais.
Por outro, adotando a atitude de não
falar das calúnias, fossem elas
pessoais ou não, nem em família, se
não fosse necessário, nem com os
estranhos que não tinham por que
conhecê-las, evitando de raiz
qualquer possível falta de caridade.

Na mesma linha, também durante
longos anos, e com a mesma
finalidade de viver a caridade, São
Josemaria manteve silêncio sobre as
campanhas difamatórias que se
abateram sobre ele. Muitos



acontecimentos concretos, com
nomes, datas e circunstâncias, foram
com ele para a sepultura.

Quis inculcar nos seus filhos a
mesma linha de conduta, e pediu aos
fiéis da Obra que sofreram calúnias
durante a expansão apostólica, que
não falassem entre eles desses fatos
para evitar a tentação de faltar à
caridade para com as pessoas
envolvidas[101].

e. Tempo de falar

“Falemos com clareza, sem rancor,
quando nos parecer em consciência
que devemos falar”[102]. A sua
constância para perdoar sem
exceções estava longe de ser uma
simples atitude de evitar conflitos, de
omitir deveres por caridade
sentimental ou de não apontar o
erro.

Por isso, quando as ofensas não eram
dirigidas contra ele, mas contra a



Igreja ou o Opus Dei, então o seu
sentido da justiça fazia-o intervir,
atuar e falar com os responsáveis. No
organismo da sua vida interior, a
caridade moderava a aplicação da
justiça e da fortaleza evitando, por
um lado, um falso perdão, que seria
uma omissão no exercício da
fortaleza e uma injustiça e, por outro,
uma justiça ou fortaleza aplicadas
com tal frieza e rigorismo que não
respeitassem a dignidade do ofensor,
deixando de ser virtudes.

São Josemaria tinha uma forte
consciência de ser responsável
diante de Deus de que o carisma
fundacional ficasse nítido e não
perdesse integridade durante a sua
transmissão. As calúnias contra a
Obra interpunham-se neste processo
e punham em perigo tanto o espírito
como a própria existência da
instituição, sobretudo nos seus
primeiros momentos de vida.



Por isso, como fundador, defender a
Obra ou os seus filhos espirituais era
um dever de justiça. Nestes casos,
entravam em jogo elementos
diferentes dele mesmo: o carisma do
Opus Dei, as pessoas que se
incorporavam à nova fundação e
outras que participavam nos seus
apostolados. “Houve momentos em
que incompreensivelmente, alguns
quiseram destruir a Obra ou
dificultar o seu desenvolvimento.
Josemaria punha todos os meios para
esclarecer a verdade, porque era o
imperativo da caridade: não deixar
ninguém no erro. Depois, com as
pessoas, compreensão: jamais o ouvi
falar mal de ninguém”[103].

Distinguia entre o perdão, a justiça e
a proclamação da verdade. O perdão
não significa renunciar à verdade.
Perdoava os que caluniavam, mas
não claudicava do direito a defender
e esclarecer o espírito da Obra.
Escrevia no ano 1961: “Sempre



procurei responder com a verdade,
sem prepotência, sem orgulho, ainda
que os que caluniavam fossem mal-
educados, arrogantes, hostis,
desprovidos do menor sinal de
humanidade”[104].

Anos mais tarde, a partir de 1970, em
momentos de grave crise no seio da
Igreja, São Josemaria deu também
provas de valentia, fortaleza e amor
à verdade ao defender publicamente,
ante milhares de pessoas, a Igreja e o
Papa[105].

f. Trabalhar e sorrir

Um dos efeitos da calúnia é o seu
poder paralisante. Atua como um
veneno no sistema nervoso central
da alma. A vítima, vendo-se ferida na
reputação que têm dela, sente que o
chão se abre sob os seus pés e o que
mais deseja é passar despercebida.
Os que sofrem a calúnia, “não sabem
onde pôr os olhos: ficam apavorados,
não as julgam possíveis e perguntam



de si para si se não será tudo um
pesadelo”[106].

Por isso, na hora de fazer o bem, a
calúnia representa um obstáculo
formidável, pois a tentação é desistir.
Junto ao abatimento natural, surge o
temor de continuar a atuar e ceder
ao medo é um modo de evitar novos
ataques. A persistência das calúnias e
a sua generalização também podem
levantar dúvidas sobre o próprio
projeto e a certeza de estar a fazer o
bem: “Se tantos estão contra,
incluídas pessoas da Igreja, não será
que eu estou errado?” Parece
razoável que esta pergunta
espreitasse no seu interior. É difícil,
realmente, pôr-se no lugar de uma
pessoa caluniada, pelo sofrimento,
temores, angústias e dúvidas que se
podem gerar.

A atitude de trabalhar supera o
perigo de paralisia a que convida a
calúnia. Trabalhar supunha evitar



lamentos estéreis, não perder o
tempo criticando o adversário, não
ficar obcecado com a calúnia. Não
era uma resposta feita a partir da
passividade, mas, como anotávamos
acima, uma resposta dinâmica, de
determinação que, partindo de uma
“total confiança em Deus”[107],
implicava rezar e continuar a
trabalhar. Trabalhar era também
defender a verdade quando e diante
de quem for preciso, transmitir fé e
segurança aos seus filhos e continuar
com o desenvolvimento dos
apostolados.

Neste sentido refere Mons. Santos
Moro: “Admirou-me muito a sua
atitude de paciência e, ao mesmo
tempo, de fortaleza para continuar o
seu caminhar seguro, firme e sem
desânimos, realizando o que Deus
lhe pedia, com absoluta confiança
n’Ele”[108].



Esta atitude mostra uma fé gigante
em Deus e no carisma recebido,
muita caridade para perdoar,
esperança em que Deus aplanaria as
dificuldades e, como fruto das três
virtudes, fortaleza, equilíbrio,
segurança, serenidade, paz interior e
alegria.

Detemo-nos na alegria, que é a
última atitude que examinamos e à
que se referia com a palavra sorrir.
Sorrir é consequência de amar a
vontade de Deus que permite a
acusação injusta.

A tristeza, a preocupação, a falta de
serenidade e talvez a diminuição da
confiança em Deus e o pessimismo,
são frutos naturais da calúnia, pela
posição em que coloca a sua vítima.
São Josemaria descrevia a angústia
própria do caluniado recordando “o
episódio de Susana, aquela mulher
casta, falsamente acusada de
desonestidade por dois velhos



corrompidos (…). Quantas vezes as
insídias dos invejosos ou dos
intrigantes não colocam muitas
criaturas honestas na mesma
situação! Oferecem-lhes esta
alternativa: ou ofenderem o Senhor,
ou verem denegrida a sua honra. A
única solução nobre e digna é ao
mesmo tempo extremamente
dolorosa, e têm que resolver: E
melhor para mim cair sem culpa nas
vossas mãos do que pecar contra o
Senhor (Dan 13, 23)”[109].

Por isso são chamativos os
testemunhos dos que o trataram
nessa época, nos quais se reflete uma
estabilidade de ânimo constante, no
meio do clima calunioso em que
viveu durante tanto tempo: “Eu
próprio admiro-me agora por poder
afirmar que nunca o vi preocupado;
quer dizer, nunca notei que pudesse
estar a passar um momento difícil.
Não há dúvida de que a sua fé em
Deus, a sua esperança no auxílio do



seu Pai Deus e, em consequência, a
sua alegria e o seu humor,
permitiam-lhe, não só não perder a
paz mas contagiar os outros com essa
enorme confiança em que se
cumpriria o que Deus queria”[110].

No testemunho de Mons. Pedro
Cantero, que a seguir citamos,
aparece novamente a característica
sacerdotal da identificação com
Cristo, agora como fonte da alegria.
São Josemaria entendeu assim esta
virtude, como um lucro da adesão
amorosa à vontade de Deus Pai.

“Admira-me recordar agora que
nunca – fosse como fosse – perdeu o
seu característico sorriso. Não era
um sorriso fácil de homem bonzinho
a quem tudo lhe corre bem, ou o de
quem não repara no que está
acontecendo; era a manifestação
externa da sua paz interior: a paz
que procedia de abraçar, com a
veracidade do seu coração, uma cruz



cujas dimensões nenhum de nós
conhecia com exatidão. Era a alegria
e a paz que procede de saber
esconder-se nas chagas do Senhor: de
aceitar, quando as situações são
duras, a vontade d’Aquele Deus que
quer identificar-nos com o seu Filho
na Cruz”[111].

6. O perdão como estilo de
convivência e a cultura da paz

a. Parâmetros culturais e perdão

A mensagem do perdão, a sua prática
entre os cristãos e a sua assimilação
na cultura e na legislação, foram
fatores civilizadores da cultura
ocidental. Todavia, o perdão
confronta-se hoje com algumas
correntes culturais predominantes
que o desnaturalizam e o tornam de
difícil compreensão e mais difícil de
colocar em prática.



A regressão do perdão pode-se
encontrar na deterioração das
relações pessoais, na crescente
incapacidade de restaurar
desentendimentos, no recurso à
justiça para os problemas familiares,
ou na preocupação e no temor de
viver em sociedades polemizadas,
conflituosas e, algumas vezes,
violentas[112].

Recordaremos brevemente três
dessas correntes, cingindo-nos ao seu
impacto sobre o perdão.

Para o relativismo, a decisão da
pessoa é a que determina a bondade
ou maldade dos seus atos, sem
referências objetivas. Esta
perspectiva subjetivista tende
também a desculpar as próprias
atuações e, em consequência, a
desbotar e apagar a culpa. Sem
consciência da ofensa, não há culpa,
e sem culpa não é preciso pedir
perdão[113]. O relativismo conduz



também à banalização do mal, que
reforça a ausência de culpa, dilui as
fronteiras da ofensa e torna inútil o
perdão. O relativismo dificulta do
mesmo modo a possibilidade de
compartilhar uma base de princípios
onde possamos reconhecer o outro,
também quando nos ofende.

O individualismo, por sua vez,
defende a autonomia radical da
pessoa, que não concebe a
necessidade de ser salvo por algo ou
por alguém exterior a si próprio,
nem de que a sua atuação influa nos
outros[114]. A presença do perdão
nas relações interpessoais pressupõe
que é aceite a existência de uma
fraternidade universal e a fragilidade
do ser humano, que completa a
verdade sobre a pessoa na sociedade.
Sem o risco de ficarmos
prejudicados, não podemos eliminar
artificialmente aquelas realidades
que nos lembram que dependemos
uns dos outros[115].



O individualismo dificulta a atitude
de nos colocarmos no lugar do outro.
“À compreensão do grande mistério
do pecado opõe-se também a nossa
visão individualista do homem: já
não conseguimos conceber a
representação, porque para nós cada
homem se encontra sozinho,
enclausurado na sua casa; o
profundo entrelaçamento de todas as
nossas existências e de todas elas
serem atingidas pela existência de
um só, o Filho encarnado”[116].

A quem deve perdoar, o
individualismo pode conduzi-lo a
formas distorcidas do perdão, como
pode ser, entre outras, outorgá-lo a
partir da vontade de poder e não da
gratidão, como se o destino do
ofensor estivesse nas nossas mãos e a
sua libertação da culpa dependesse
de nós exclusivamente[117]. A
terceira corrente é o hedonismo, que
leva a evitar o sofrimento, presente
em todos os conflitos, já que “A culpa



é uma realidade, uma potência
objetiva, que provocou destruição e
que deve ser vencida”[118].

No perdão há sempre dor. “A culpa
deve acabar, deve ser curada, deve
ser vencida. O perdão custa alguma
coisa – em primeiro lugar para quem
perdoa: deve em si vencer o mal que
lhe aconteceu, ao mesmo tempo
queimá-lo interiormente e assim se
renovar de tal modo que então
acolha também o outro, o culpado,
neste processo de transformação, de
íntima purificação, e ambos se
tornem novos suportando e
vencendo o mal”[119].

Pedir perdão tem também o seu
preço: a expiação[120], a reparação
da ordem quebrada pela ofensa e
reencontrar a verdade sobre a
própria pessoa, atraiçoada pela
ofensa cometida. É o processo de
reconhecimento da verdade, o
arrependimento, o pedido de perdão,



a reparação e o compromisso de
evitar novas ofensas[121].

Não há atalhos para o perdão. Tentar
chegar a ele e à libertação da culpa
sem assumir a dor, dificulta o perdão
e promove também a proliferação de
falsos perdões[122], que não farão
mais do que perpetuar as feridas e
impedir o fim do ciclo de
ofensas[123].

A influência destas correntes
culturais na sociedade tem como
resultado a criação de uma rede de
relações fundamentadas no
interesse. Quando estas relações são
as dominantes estaremos
construindo uma sociedade que,
culturalmente, não compreende bem
a necessidade dos atos gratuitos, e,
portanto, do perdão, ato gratuito por
excelência.

Por isso, Bento XVI, detectando estes
sintomas nas nossas sociedades,
disse que “a ‘cidade do homem’ não



se move apenas por relações feitas de
direitos e de deveres, mas antes e
sobretudo por relações de
gratuidade, misericórdia e
comunhão. A caridade manifesta
sempre, mesmo nas relações
humanas, o amor de Deus; dá valor
teologal e salvífico a todo o
emprenho de justiça no
mundo”[124]. A existência de atos
gratuitos garante a consistência do
amor nas nossas vidas e na
sociedade. A caridade não pode
formar parte só da periferia das
relações sociais, mas tem de estar no
seu centro[125].

b. Efeito global: “semeadores de
paz e de alegria”

O ser humano é relacional e o
cuidado das pequenas relações tem
um efeito capilar e multiplicador. A
caridade atua em círculos
concêntricos, de dentro para fora, ao
contrário do que acontece com o



ciclo da ofensa-vingança, que
representa uma espiral que absorve
para o seu centro destrutivo o que
encontra na sua passagem.

Bento XVI adverte sobre este ponto
que a caridade “dá verdadeira
substância à relação pessoal com
Deus e com o próximo; é o princípio
não só das micro relações
estabelecidas entre amigos, na
família, no pequeno grupo, mas
também das macro relações como
relacionamentos sociais, econômicos,
políticos”[126].

O perdão tem de ser um recurso
vivido no terreno, interiorizado a
partir da caridade e praticado no
casamento, na família[127], na
escola, na amizade, no trabalho, em
todas as situações. O perdão deve
deixar de ser um fato pregado e
pouco praticado, e tornar-se uma
experiência diária do “estilo de
vida”[128] do cristão transformado.



O perdão não é uma fórmula de
exceção.

A unidade de vida que pregava São
Josemaria, que é uma chamada à
coerência de vida cristã, exige viver o
perdão sempre e a partir do primeiro
momento. Por isso, o habitual será
praticar o perdão na vida diária. De
outro modo, pela própria natureza
da agressão, da pequena ofensa
passa-se aos sentimentos negativos e
à falta de comunicação[129].

Diz-se que é preciso aprender a
perdoar[130]. Talvez, pensando na
caridade como fonte do perdão, seria
melhor dizer que é preciso aprender
a amar: amar Deus e, a partir d’Ele,
amar o próximo, mesmo que
ofenda[131]. Se não se perdoar, não
se ama. O problema do perdão pode
ser levá-lo à prática, quando a ofensa
foi cometida e as emoções se
desencadeiam; ou quando a
vergonha da culpa se apresenta



como um sentimento insuperável e a
verdade da ofensa aparece
demasiado crua para ser enfrentada.
Nesse sentido, sim pode ser preciso
uma aprendizagem. Como se perdoa?
Que passos é preciso dar? O que é
preciso enfrentar?

Muitos autores, de qualquer ponto de
vista, religioso, psicológico, político,
social, etc. coincidem basicamente
nos mesmos pontos[132]: verdade
(reconhecimento), arrependimento
(dor pelo dano causado), publicidade
(pedir perdão ao ofendido); como
consequências, o compromisso de
não ofender novamente e a
reparação (restabelecimento da
situação anterior)[133].

Para saber o que é o perdão, é
preciso viver a experiência de o
conceder e de o receber. Descobrir a
sua compenetração com a dignidade
humana, a sua adequação à nossa
psicologia e afetividade e a beleza



dos seus efeitos. Como escreve
Alejandro Llano, a palavra perdão “é
a única que semeia paz e que, se for
repetida sinceramente e se as
pessoas procederem em
consequência, acaba tendo um efeito
performativo, quer dizer, produz o
que significa”[134].

O ressentimento e a vingança olham
para o passado e permanecem nele,
produzindo sentimentos agressivos.
Igualmente, a rejeição do perdão
concedido prende no passado e pesa
sobre as relações do presente e do
futuro. Pelo contrário, o perdão
supera o passado, por via do amor, a
verdade, a justiça e o sofrimento,
abrindo novas oportunidades de
futuro, renovando as relações a
partir do interior do homem. Com
que compararemos o perdão? É
como um “batismo antropológico”
que nos regenera para uma nova
vida de relação. Veremos, então, que
o perdão, pessoalmente



experimentado, concedido e
recebido, “o perdão dá também
testemunho de que, em nosso
mundo, o amor é mais forte que o
pecado”[135].

“Grande é a nossa responsabilidade,
porque ser testemunha de Cristo
implica, antes de mais nada,
procurar comportar-se segundo a sua
doutrina, lutar para que a nossa
conduta recorde Jesus e evoque a sua
figura amabilíssima. Temos que
conduzir-nos de tal maneira que, ao
ver-nos, os outros possam dizer: este
é cristão porque não odeia, porque
sabe compreender, por que não é
fanático, porque está acima dos
instintos, porque é sacrificado,
porque manifesta sentimentos de
paz, porque ama”[136].



[1] Ex 21, 23-25; Lv 24, 18-20. Antes
da vinda de Cristo, a lei do Talião já
tinha sido superada pelo Direito
Romano, que admitia a possibilidade
de pactuar uma reparação
pecuniária entre o ofendido e o
ofensor, evitando assim a aplicação
da lei do Talião, que só se aplicava
em ausência de pacto.
Posteriormente, o pacto converte-se
em obrigatório, e a ofensa em
princípio de obrigações, afastando-se
ainda mais da lei do Talião. Cfr.
D’Ors, Derecho Privado Romano, 10ª
edição, Eunsa, Pamplona, 2010, § 378.

[2] Mt 18, 21-22.

[3] Mc 12, 29-31.

[4] Cfr. Mt 5, 43-44.

[5] São João Paulo II, Mensagem para
a celebração da XXX Jornada Mundial
da Paz, 1/01/1997, Oferece o perdão,
recebe a paz.



[6] Mt 5, 3 e 11-12

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
2841.

[8] Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4. No Pai-Nosso
de Mateus, Jesus Cristo, logo depois
da recitação, como na altura das
Bem-aventuranças, repete
novamente a ideia do perdão (Mt 6,
14).

[9] “Devemos notar que Cristo, ao
revelar o amor-misericórdia de Deus,
exigia ao mesmo tempo dos homens
que se deixassem guiar na própria
vida pelo amor de pela misericórdia.
Esta exigência faz parte da própria
essência da mensagem messiânica e
constitui a medula do ‘ethos’
evangélico”. São João Paulo II, Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 3.

[10] Lc 23, 34.

[11] Jo 13, 34.



[12] São João Paulo II, Mensagem
para a celebração da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
2843.

[14] São João Crisóstomo, Homilias
sobre São Mateus, 19, 7.

[15] São João Paulo II, Mensagem
para a celebração da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997. Ver
também, para a relação perdão-
justiça, São João Paulo II, Dives in
misericordia, nn. 12 e 14. No n. 14
diz: “É óbvio que uma exigência tão
grande do perdão não anula as
exigências objetivas da justiça. A
justiça retamente entendida
constitui, por assim dizer, a
finalidade do perdão”.

[16] “Estou plenamente consciente de
quanto o perdão possa parecer
contrário à lógica humana, que
obedece frequentemente a



dinamismos de contestação e
represália. (…) Mas, se a Igreja ousa
proclamar aquilo que, humanamente
falando, poderia parecer uma
loucura, fá-lo precisamente por
causa da sua confiança inabalável no
amor infinito de Deus”, São João
Paulo II, Mensagem para a celebração
da XXX Jornada Mundial da Paz,
1/01/1997.

[17] São João Paulo II, Orar, Planeta
Testimonio, Barcelona, 1988, pág.
142.

[18] Mt 19, 8.

[19] “Recentemente, os terapeutas e
os científicos reconheceram o poder
curativo do perdão”, Sternberg, J. y
Sternberg, K., La naturaleza del odio,
Paidós, Madri, 2010, pág. 256.

[20] “Convencei-vos de que só com a
justiça nunca resolvereis os grandes
problemas da humanidade. Quando
se faz apenas justiça, não é de



estranhar que as pessoas se sintam
feridas: a dignidade do homem, que é
filho de Deus, pede muito mais do
que isso”. São Josemaria, Amigos de
Deus, n. 172.

[21] Cfr. Pablo De Greiff (ed.), The
handbook of reparations, The
International Center for Transitional
Justice, Oxford University Press,
Great Britain, 2006; Gabinete do Alto
Comissariado das Nações Unidas
para os Direitos Humanos,
Instrumentos do Estado de Direito
para sociedades que saíram de um
conflito, Programa de reparações,
Nova York e Genebra, 2008.

[22] “O descobridor do papel do
perdão na esfera dos negócios
humanos foi Jesus de Nazaré. O fato
de que ele tenha feito esta descoberta
num contexto religioso e a tenha
enunciado em linguagem religiosa
não é motivo para leva-la menos a
sério num sentido estritamente



secular”. Arendt, H., A condição
humana, Editora Forense
universitária, Rio de Janeiro, 2007,
pág. 250.

[23] São João Paulo II, Mensagem
para a celebração da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997.

[24] Alguns autores que se referem
ao perdão no contexto dos direitos
humanos: Tutu, D., No future without
forgiveness, Rider, Great Britain,
1999; Minow, M., Between vengeance
and forgiveness, Facing history after
genocide and mass violence, Beacon
Press, Boston, 1998; Galtung, J., Tras
la violencia, 3R: reconstrucción,
reconciliación, resolución, Ed.
Gernika Gogoratuz, 1998; Hayner, P.,
Verdades innombrables, Fondo de
Cultura Economica, México, 2008;
López Guzmán, M., Desafíos del
perdón después de Auschwitz
Reflexiones de Jankélévitch desde la
Shoa, San Pablo, 2010; Sternberg, J. y



Sternberg, K., La naturaleza, cit.
Outros autores atuais que, a partir de
contextos diferentes, abordam o
perdão ou temas relacionados:
Girard, R., Veo a Satán caer como un
rayo, Anagrama, Barcelona, 2002;
Burggraf, J., Aprender a perdoar.

[25] São João Paulo II, Mensagem
para a celebração da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997.

[26] São Josemaria, É Cristo que
passa, nn. 67-72.

[27] Também em Caminho, nos
capítulos “Caridade” e “Tribulações”,
o mesmo autor dedica um bom
número de pontos à murmuração, à
crítica negativa e à calúnia, e a como
deve ser a reação de um cristão
perante elas.

[28] Nesta linha são mais
significativos os testemunhos
durante a guerra civil, como por
exemplo, uma carta que escreve aos

https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-perdoar/


seus filhos espirituais, em que
descreve um encontro num trem
entre Utrera e Salamanca: “Um
alferes, que sofreu
extraordinariamente na sua família e
nos seus haveres com a perseguição
dos vermelhos, profetiza as suas
próximas vinganças. Digo-lhe que
sofri como ele, nos meus e nos meus
haveres, mas que desejo que os
vermelhos vivam e se convertam. As
palavras cristãs chocam-se, na sua
alma nobre, com aqueles
sentimentos de violência, e vê-se que
reage bem. Recolho-me como posso
e, segundo o meu costume, invoco
todos os Anjos da Guarda”. Vázquez
de Prada, A., O Fundador do Opus Dei,
volume II, Quadrante, São Paulo,
2004, Carta aos seus filhos de Burgos
escrita em Córdoba, 19/04/1938, pág.
347.

[29] Cfr. Mt 22, 37-40.



[30] “A teologia da caridade em 
Caminho tem a sequência do Novo
Testamento: o amor que Deus nos
tem; o “amor de Deus” (do homem a
Deus); e o amor ao próximo (por
Deus)”. São Josemaria, Caminho,
Edição comentada preparada por
Pedro Rodríguez, Instituto Histórico
Josemaria Escrivá, Quadrante, São
Paulo, 2014, pág. 493, Introdução aos
capítulos “Amor de Deus” e
“Caridade”. Como o autor da edição
comentada destaca na citada
Introdução, “ambos os blocos são
uma única realidade espiritual, são
os dois atos de uma única virtude – a
caridade –, como afirma a tradição
teológica”.

[31] Postulação da causa de
beatificação e canonização do Servo
de Deus Josemaria Escrivá de
Balaguer, Fundador do Opus Dei: 
Artículos del Postulador, Roma, 1979,
n. 617, pág. 212.



[32] “Era compreensivo e cordial com
todos e tratava afavelmente mesmo
as pessoas desagradáveis (…). Não
fazia distinção de pessoas”. Del
Portillo, A., Entrevista sobre o
Fundador do Opus Dei, realizada por
Cesare Cavallieri, Quadrante, 1994,
pág. 180-183.

[33] São Josemaria, Sulco, n. 804:
“Dizia – sem humildade fingida –
aquele nosso amigo: ‘não precisei de
aprender a perdoar, porque o Senhor
me ensinou a amar’”.

[34] Mariano Trueba foi aluno de São
Josemaria em 1929 na Academia
Cicuéndez (Madri). Relata que, “um
dia, o Fundador do Opus Dei se
apresentou na Academia com a
batina cheia de gesso ou de cal.
Aconteceu o seguinte: estava num
bonde, quando entrou um operário,
que se encostou ostensivamente, com
o propósito de sujá-lo com a sua
roupa de trabalho, perante a



anuência ou a covarde compaixão
dos restantes passageiros. Ao chegar
ao seu destino, o Servo de Deus
colocou as mãos nos ombros do
operário e, parecendo que ao menos
iria dar-lhe um bom safanão, disse-
lhe com muitíssima calma: ‘Meu
filho, vamos completar este
trabalho’. E deu-lhe um forte abraço,
que acabou por sujar-lhe toda a
batina. O Servo de Deus desceu
calmamente do bonde, ante o
espanto e a admiração de todos”. 
Artículos del Postulador, cit., pág.
216.

[35] Rm 12, 21.

[36] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 72.

[37] Este foi o caso da ruína
econômica familiar, devida ao
comportamento dum sócio da firma
que dirigia o seu pai. O Sr. José
Escrivá reagiu sempre com caridade:
“esse cavalheirismo cristão revelou-



se no fato de ter perdoado desde o
primeiro momento e com a melhor
boa vontade os causadores da sua
ruína. Rezou por eles e não falou do
tema para evitar que surgisse na sua
família o menor rancor contra essas
pessoas. Além disso, uma vez
decretada a falência por sentença
judicial, e como o patrimônio social
era insuficiente para pagar aos
credores, pediu conselho para saber
se teria obrigação, em estrita justiça,
de os ressarcir com os seus bens
pessoais. Responderam-lhe com
clareza que não estava moralmente
obrigado a fazê-lo. Apesar disso, o
cavalheiro acolheu-se ao seu modo
pessoal de entender a justiça, e
‘liquidou tudo o que tinha para pagar
aos credores’“. Vázquez de Prada, A.,
O Fundador do Opus Dei, volume I,
Quadrante, São Paulo, 2004, pág. 57.

[38] “O casal ensinou os filhos a
praticar a caridade com atos e sem
ostentação. Umas vezes, com uma



palavra de consolo espiritual; outras,
acrescentando uma esmola. (…) o Sr.
José, diz Pascual Albás, ‘era muito
esmoler; todos os sábados formava-
se à sua porta uma grande fila de
pobres, que iam buscar a sua esmola,
pois havia sempre alguma coisa para
cada um’ “. Vázquez de Prada, A., O
Fundador do Opus Dei, volume I,
Quadrante, São Paulo, 2004, pág.
33-34.

[39] O conceito de unidade de vida
também foi utilizado pelo Magistério
recente. Por exemplo, nestas
palavras de São João Paulo II: “O
Concílio Vaticano II convidou todos
os fiéis leigos a viver esta unidade de
vida, ao denunciar com energia a
gravidade da ruptura entre fé e vida,
entre Evangelho e cultura”. São João
Paulo II, Exortação Apostólica Pós-
Sinodal Christifideles laici, n. 59.

[40] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 114.



[41] Catecismo da Igreja Católica, n.
2842.

[42] Catecismo da Igreja Católica, n.
2840.

[43] “Depois de acabada a guerra, um
dia, o sacerdote teve de apanhar um
táxi, em Madri. Como era seu
costume, pôs-se logo a conversar com
o motorista, a falar-lhe de Deus, da
santificação do trabalho e da
convivência, de esquecer a desgraça
que se abatera sobre a Espanha. O
motorista escutava e não abria a
boca. Quando chegou ao seu destino
e o Pe. Josemaria descia, aquele
homem perguntou-lhe: — Onde é que
o senhor estava durante época da
guerra? — Em Madri, respondeu o
sacerdote. — Pena que não o tenham
matado! – replicou o motorista. O Pe.
Josemaria não disse uma palavra,
nem fez o mais leve gesto de
indignação. Com muita paz,
perguntou ao motorista: — O senhor



tem filhos? E como o outro fizesse
um gesto afirmativo, acrescentou ao
preço da corrida uma boa gorjeta: —
Tome, compre uns doces para a sua
mulher e filhos”. Vázquez de Prada,
A., O Fundador do Opus Dei, volume
II, Quadrante, São Paulo, 2004, pág.
347-348.

[44] Cfr. comentários aos pontos
836-838 de Caminho, Edição
comentada histórico-crítica. No
comentário ao ponto 838, lê-se este
texto de São Josemaria: “Penso que
não tenho inimigos. Na minha vida,
encontrei-me com pessoas que me
causaram algum mal, um mal
positivo. Não acho que sejam
inimigos: sou muito pouca coisa para
tê-los. No entanto, a partir de agora,
eles e elas ficam incluídos na
categoria dos meus benfeitores, para
que eu peça a Deus por eles
diariamente” (Apontamentos
íntimos, Caderno 4, n. 357,
28-10-1931).



[45] Del Portillo, A., Entrevista sobre
o Fundador do Opus Dei, realizada
por Cesare Cavallieri, Quadrante,
1994, pág. 105-106.

[46] “Contou-nos no dia 19 de
Fevereiro de 1959 a resposta que deu
a um rapaz quando este lhe disse que
o seu pai ia levantar uma cruz, só
para que constasse o lugar em que
mataram um dos seus tios durante a
guerra civil espanhola. —‘Pois diz ao
teu pai que essa não será a Cruz de
Cristo, mas a cruz do ódio; porque só
servirá para lembrar que uns
mataram outros. Aconselha-lhe que
empregue esse dinheiro em
donativos para rezarem missas por
uns e por outros. É preciso saber
perdoar!’”Herranz, J., Dios y audacia,
Mi juventud junto a san Josemaría,
Rialp, Madri, 2011, pág. 140-141.

[47] São Josemaria, homilia
“Sacerdote para a eternidade”, Amar
a Igreja, n. 38.



[48] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, cit., n. 44.

[49] Del Portillo, A., Entrevista sobre
o Fundador do Opus Dei, realizada
por Cesare Cavallieri, Quadrante,
1994, pág. 146-149.

[50] Palavras de São Josemaria
recolhidas em Tiempo de Caminar,
Sastre, A., Rialp, Madri, 1989, pág.
539.

[51] São Josemaria, Carta 16/07/1933,
nn. 3 y 26, cit., Vázquez de Prada, A., 
O Fundador do Opus Dei, volume III,
Quadrante, São Paulo, 2004, pág. 211.

[52] São Josemaria, homilia “Amar ao
mundo apaixonadamente”, em 
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, cit., nn. 117-118.

[53] São Josemaria, homilia “Amar ao
mundo apaixonadamente”, em 
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, cit., n. 117.



[54] “Amemos de verdade todos os
homens, acima de tudo amemos
Cristo, e não teremos outro remédio
senão amar a legítima liberdade dos
outros, numa convivência pacífica e
sensata”. São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 184.

[55] “Com efeito, todos os diferentes
campos da vida laical estão
abrangidos pelo desígnio de Deus,
que os ama como o lugar histórico da
revelação e realização da caridade de
Jesus Cristo para glória do Pai e
serviço aos irmãos”. São João Paulo
II, Christifideles laici, n. 59.

[56] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 74.

[57] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, cit, n. 119.

[58] Cfr. São Josemaria, Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivá, cit, n.
113.



[59] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 71.

[60] São Josemaria, Caminho, n. 283:
“e terás intimidade com Deus..., e
conhecerás a tua miséria..., e te
endeusarás..., com um
endeusamento que, aproximando-te
de teu Pai, te fará mais irmão dos
teus irmãos, os homens”. Vid.
também comentário, n. 457 de
Caminho, Edição Comentada.

[61] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 70.

[62] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 68.

[63] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 70.

[64] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por Cesare Cavallieri,
Quadrante, 1994, pág. 118-119.



[65] Peter Berglar diz: “Na campanha
contra a Obra organizada nos anos
quarenta por uns poucos (mas muito
ativos) inimigos, também tinham
papel preponderante – embora possa
ser difícil de acreditar – os ciúmes,
pelo grande poder de atração que o
apostolado da jovem família
espiritual exercia em toda Espanha.
Dos ciúmes à inveja há só um
pequeno passo, o necessário para se
perder o equilíbrio que separa a
debilidade da malícia”. Berglar, P.,
OPUS DEI, Vida y obra del Fundador
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madri, 1987, pág. 225.

[66] É nesta época que alguns
membros do Opus Dei começaram a
ter relevo público na vida social ou
política. Os que caluniavam diziam
que o Opus Dei atuava através destas
pessoas, de acordo com uma
estratégia política. São Josemaria
intervém defendendo um aspecto
essencial do espírito do Opus Dei:



“Há mais de trinta anos venho
dizendo e escrevendo de mil formas
diferentes que o Opus Dei não tem
em vista nenhuma finalidade
temporal, política; que pretende
única e exclusivamente difundir
entre multidões de todas as raças, de
todas as condições sociais, de todos
os países, o conhecimento e a prática
da doutrina salvadora de Cristo”. É
Cristo que passa, n. 70. Sobre os
ensinamentos de São Josemaria
acerca da formação cristã e a
liberdade em matérias sociais e
políticas, cfr. Ángel Rodríguez Luño, 
Consciência cristã e cultura política
nos ensinamentos de São Josemaría
Escrivá, Conferência proferida
durante as 46ª Jornadas de Questões
Pastorais, Secularismo e cultura da
fé, Castelldaura, 25 y 26 de enero de
2011.

[67] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 72.

https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/


[68] Cfr., para aprofundar mais a
relação entre liberdade y missão
apostólica: Rhonheimer, M.,
Transformación del mundo, La
actualidad del Opus Dei, Rialp, Madri,
2006, cap. IV, pág. 91-116.

[69] A liberdade é um dos temas
centrais da mensagem de São
Josemaria. Neste sentido, escrevia o
filósofo Cornelio Fabro: “Em plena
sintonia com o Concilio Vaticano II –
mais ainda, poderia dizer-se que
superando-o em audácia -
Monsenhor Escrivá propõe, como
primeiro bem a respeitar e a
estimular, o empenho temporal do
cristão, precisamente a liberdade
pessoal. ‘Só se defender a liberdade
individual dos outros com a
consequente responsabilidade
pessoal, poderá, com honradez
humana e cristã, defender do mesmo
modo a sua’”, Fabro, C., Um mestre
da liberdade cristã, em
“L’Osservatore Romano”, 2-VII-1977.

https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/


[70] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 69.

[71] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 69.

[72] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 67.

[73] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 184.

[74] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 69.

[75] Hoje, mais do que nunca, devido
aos meios técnicos de divulgação
(principalmente TV e Internet),
crescem simultaneamente a
gravidade da calúnia, ao chegar a
mais pessoas, e a sua banalização,
pela sua frequência e aceitação.

[76] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 71.

[77] Cfr. Jo 9, 1-41.



[78] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 67.

[79] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 71.

[80] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 72.

[81] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 72.

[82] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por Cesare Cavallieri,
Quadrante, 1994, pág. 118.

[83] Cfr. Vázquez de Prada, A., O
Fundador do Opus Dei, volume II,
Quadrante, São Paulo, 2004, cit., onde
trata amplamente o tema,
especialmente nas págs. 407-498.

[84] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, pág.



79, testimonio de Mons. Pedro
Cantero. Neste livro recolhem-se
testemunhos de pessoas que se
deram pessoalmente com o
Fundador. Os testemunhos relatam a
gravidade das calúnias e oferecem
um elenco das atitudes de São
Josemaria diante delas.

[85] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por Cesare Cavallieri,
Quadrante, 1994, pág. 124-125.

[86] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit,
pág. 23, testemunho do Cardeal José
Maria Bueno Monreal.

[87] As calúnias estão unidas à
primeira expansão porque tiveram o
efeito indireto de que a mensagem
do Opus Dei chegasse a pessoas e
lugares não previstos.



[88] “O pior fato está, certamente,
que estas deformações e este modo
falso de interpretar como más as
cosas mais santas, ficarão arraigados,
incrustados, no espírito de muita
gente e talvez de toda uma geração. E
poderão ser a causa de uma
obstinação incrível, em não
reconhecer a verdade”, Carta 29-
XII-1947 / 14-II-1966, n. 67, citada por
Vázquez de Prada, A., O Fundador do
Opus Dei, volume II, Quadrante, São
Paulo, 2004, pág. 488.

[89] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 70.

[90] Artículos del Postulador, cit, pág.
328-329.

[91] Del Portillo, A., Entrevista sobre
o Fundador do Opus Dei, realizada
por Cesare Cavallieri, Quadrante,
1994, pág. 125.

[92] “Esforça-te, se é preciso, por
perdoar sempre aos que te ofendem,



desde o primeiro instante, já que, por
maior que seja o prejuízo ou a ofensa
que te façam, mais te tem perdoado
Deus a ti”. São Josemaria, Caminho,
n. 452. Vid., comentário a este ponto
em Caminho, Edição Comentada, cit.,
pág. 520.

[93] São Josemaria, Caminho, Edição
Comentada, cit., comentário ao ponto
45.

[94] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
testemunho de Mons. José López
Ortiz, pág. 228.

[95] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
testemunho del P. Silvestre Sancho
Morales, O.P., pág. 400. Acerca do
perdão e o esquecimento, a questão
não é tanto esquecer ou não



esquecer, porque há fatos que não se
podem apagar da memória. “Não se
trata de esquecer tudo o que
aconteceu, mas de o reler com
sentimentos novos, aprendendo,
precisamente das experiências
sofridas, que apenas o amor constrói,
enquanto o ódio produz destruição e
ruina. A novidade libertadora do
perdão deve substituir a insistência
inquietante da vingança”. São João
Paulo II, Mensagem Jornada Mundial
da Paz, 1/01/1997. No mesmo sentido
de diferenciar a decisão de perdoar
do aspecto emocional e psicológico, o
Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica no n. 595 diz: “A
misericórdia penetra no nosso
coração só se também nós
soubermos perdoar, até aos nossos
inimigos. Ora, mesmo que ao homem
pareça impossível satisfazer esta
exigência, o coração que se oferece
ao Espírito Santo pode, como Cristo,
amar até ao extremo do amor,
mudar a ferida em compaixão,



transformar a ofensa em
intercessão”.

[96] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.
Pág. 202, testemunho de Mons. Juan
Hervás Benet.

[97] Vid. n. 802 de Forja, in fine,
onde, depois de referir-se aos que lhe
faziam mal como “benfeitores”, dizia:
“E acontecerá que, à força de pedir
por eles a Deus, lhes terás simpatia”.

[98] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 72.

[99] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pág. 104, testimonio de Mons.
Laureano Castán Lacoma.



[100] São Josemaria, Caminho, n. 671.
Vid. também comentário de 
Caminho, Edição Comentada, pág.
667.

[101] A perseguição e as calúnias
desataram-se com muita virulência
em Barcelona, no ano de 1941. Em
maio de 1942, São Josemaria escrevia
ao diretor do único centro do Opus
Dei que havia nessa cidade: “+ Jesus
abençoe e me guarde os meus filhos.
Queridíssimos: estamos de parabéns,
porque o Senhor nos trata à maneira
divina. Que vos direi? Que estejais
contentes, spe gaudentes!: que
sofrais, cheios de caridade, sem que
da vossa boca saia nunca nem uma
palavra incômoda para ninguém, in
tribulatione patientes!: que estejais
cheios de espírito de oração, orationi
instantes! Filhos: já se vislumbra a
aurora, e quanta colheita, nessa
bendita Barcelona, com a chegada do
novo dia! Sede fiéis. Abençoo-vos.
Um abraço do vosso Padre,



Mariano”. Carta a Rafael Termes
Carreró, de Madri, 2/05/1942, citada
em Vázquez de Prada, A., O Fundador
do Opus Dei, volume II, Quadrante,
São Paulo, 2004, pág. 432; para os
acontecimentos de Barcelona, vid.
pág. 428-434.

[102] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 72.

[103] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pág. 56, testemunho de Mons. Abilio
del Campo y de la Bárcena. No
mesmo sentido Mons. Laureano
Castán Lacoma, pág. 104.

[104] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 70.

[105] Vázquez de Prada, A., O
Fundador do Opus Dei, volume III,
Quadrante, São Paulo, 20044, cit.,
onde se relatam as viagens



apostólicas à Península Ibérica em
1972, pág. 588-601, e à América do
Sul e Central em 1974 e 1975, pág.
546-632-665.

[106] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 68.

[107] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pág. 228, testemunho de Mons. José
López Ortiz.

[108] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pág. 228, testemunho de Mons.
Santos Moro Briz.

[109] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 68.

[110] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.



Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pág. 23, testemunho do Cardeal José
María Bueno Monreal.

[111] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pág. 79-80, testemunho do Mons.
Pedro Cantero.

[112] Cfr. Bauman, Z., Medo líquido,
Zahar, Rio de Janeiro, 2008.

[113] “Parece-me que o núcleo da
crise espiritual do nosso tempo tem
as suas raízes no eclipse da graça do
perdão. (…) O homem não pode
suportar a moral pura e simples, não
pode viver dela; torna-se para ele
uma “lei” que provoca o desejo de
contradizê-la e gera o pecado. Por
isso onde o perdão, o verdadeiro
perdão cheio de eficácia, não é
reconhecido e não se acredita nele, é
preciso tratar a moral de tal modo



que as condições de pecar nunca se
possam verificar propriamente para
o indivíduo. Em linhas gerais pode
dizer-se que a atual discussão moral
tende a libertar os homens da culpa,
fazendo que nunca se deem as
condições da sua possibilidade”.
Ratzinger, J., “Una compañía en el
camino”, La Iglesia. Una comunidad
en camino, 5, 4, Ed. Paulinas, Madri
1992, pág. 90.

[114] Hannah Arendt destaca o
perdão como interdependência entre
as pessoas quando assinala que “na
solidão e no isolamento (…) o perdão
não chega a ter realidade: é, no
máximo um papel que a pessoa
encena para si mesma”. Arendt, H., A
condição humana, Editora Forense
universitária, Rio de Janeiro, 2007,
pág. 249.

[115] A interdependência de todas as
pessoas, pode-se detectar no plano
natural, por exemplo, na base dos



Crimes contra a Humanidade, onde
se entende que quem os comete,
atenta não só contra um ser humano
singular, ou contra una ordem
jurídica determinada, mas ofende
toda a humanidade. O conceito de
fraternidade universal encontra-se
também no Ubuntu, característica da
visão africana do mundo, mais
conhecida atualmente pela sua
influência na transição da África do
Sul. Cfr. Tutu, D., No future, cit., pág.
34-36. Sobre a “dependência” como
conceito antropológico relevante, cfr.
MacIntyre, A., Animales racionales y
dependientes, Paidós, Barcelona,
2001.

[116] Bento XVI, Jesus de Nazaré I,
Planeta, São Paulo, 2007, pág. 145.

[117] Cfr. Burggraf, J., Aprender a
perdoar, cit.

[118] Bento XVI, Jesus de Nazaré I,
Planeta, São Paulo, 2007, pág. 145.



[119] Bento XVI, Jesus de Nazaré I,
Planeta, São Paulo, 2007, pág. 145.

[120] Para uma visão antropológica
da expiação, crf. Girard, R. Veo a
Satán, cit.

[121] O fato de que o perdão tenha
como pressupostos a verdade a
justiça não ofusca a
incondicionalidade do perdão, nem a
sua essencial gratuidade. Do ponto
de vista do ofendido, o perdão deve
outorgar-se de modo incondicionado.
O ofensor não obterá o perdão
concedido (a libertação da culpa) se
não redimir o preço da ofensa
mediante a verdade e a reparação.
Quando todos os elementos se
completam, abre-se passo para a
reconciliação. O perdão facilita assim
a via da justiça. Cfr. Compêndio da
Doutrina Social da Igreja, n. 518.

[122] Cfr. López Guzmán, M., 
Desafíos del perdón después de
Auschwitz, cit., pág. 63-121, onde se



faz uma análise de falsos perdões,
baseados em diferentes causas.

[123] “Culpa chama vingança; é
assim que se forma uma cadeia dos
culpados na qual o mal da culpa
cresce continuamente e se torna
sempre mais inevitável. (...): a culpa
pode ser vencida por meio do
perdão, não por meio da vingança”.
Bento XVI, Jesus de Nazaré I, Planeta,
São Paulo, 2007, pág. 144.

[124] Bento XVI, Caritas in Veritate, n.
6.

[125] Com a palavra “periferia”
referimo-nos à atividade assistencial,
ONG, e outras. Podia-se pensar, ou
atuar na prática, como se esse âmbito
fosse o próprio dos atos gratuitos,
enquanto o mundo das relações de
trabalho, jurídicas, econômicas, etc.,
seria o âmbito dos atos devidos,
úteis, etc., sem que a caridade tivesse
que informá-los. Inversamente, no
âmbito assistencial, deve atender-se



antes de mais à justiça, já que “a
justiça é a primeira via da caridade
ou, como dizia Paulo VI, a sua
‘medida mínima‘” . Bento XVI, 
Caritas in Veritate, n. 6.

[126] Bento XVI, Caritas in Veritate, n.
2

[127] A família é o lugar
paradigmático dos atos gratuitos. É
neste âmbito de micro perdão, onde
os mais novos podem experimentar o
perdão e aprender a reconduzir as
situações que podem gerar
agressividade, aprender a evitar as
ofensas. Aprende-se a pedir perdão, a
outorgá-lo, a superar o rancor e a
vingança, a amar de forma gratuita,
a ser compreensivo, a adquirir o
sentido da justiça, a respeitar os
outros. É preciso referir-se também à
solidez da família, que é por si
mesma uma base de aprendizagem
de amor e perdão. Nas rupturas
familiares, os filhos perdem com



frequência a referência do amor e
dos afetos. Por outro lado, a família
tem um papel único, já que está na
sua mão cortar a corrente dos ódios
que passam de geração em geração,
de pais a filhos. Com frequência, o
rancor herdado convive com a
prática religiosa, de modo que se
educam os filhos numa religião
degenerada. É preciso purificar a
memória familiar.

[128] São João Paulo II, Mensagem
Jornada Mundial da Paz, 1/01/1997.

[129] “E acontece o mesmo na
convivência: começa-se com uma
pequena falta de atenção e acabamos
por viver de costas uns para os
outros, no meio da indiferença mais
gelada”. São Josemaria, Amigos de
Deus, n. 15.

[130] Sternberg, J. y Sternberg, K., La
naturaleza, cit., pág. 258.



[131] O perdão, tal como se entende
no cristianismo, não é
fundamentalmente uma técnica,
uma terapia ou uma experiência
salutar, embora possa ter esses
efeitos. O Catecismo da Igreja
Católica, no contexto do perdão, ao
glosar “como Eu vos amei” (Jo, 13-34),
assinala: “observar o mandamento
do Senhor é impossível se quisermos
imitar, de fora, o modelo divino.
Trata-se de participar, de forma vital
e “do fundo do coração”, na
Santidade, na Misericórdia, no Amor
de nosso Deus”. Catecismo da Igreja
Católica, n. 2842.

[132] Cfr., por exemplo, Tutu, D., No
future, cit., pág. 218-219; Sternberg, J.
y Sternberg, K., La naturaleza, cit.,
pág. 258-259.

[133] O paralelismo com os atos do
sacramento da reconciliação sugere
que este pode ser visto como modelo
do perdão, não só com respeito a



Deus, mas também entre personas,
instituições e até sociedades.

[134] Llano, A., Segunda navegación,
Memorias 2, Encuentro, Madri, 2010,
pág. 294.

[135] Catecismo da Igreja Católica, n.
2844.

[136] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 122.

Jaime Cárdenas del Carre

Doutor em Direito Canónico
(Universidade da Santa Cruz, Roma)

Mestre em Conflitologia (Universitat
Oberta de Catalunya)

Estudo publicado no número 53
de Romana, boletim oficial da
Prelazia da Santa Cruz e Opus
Dei.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-
sao-josemaria-escriva/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/

	São Josemaria Escrivá, Mestre de Perdão
	1. Redescobrir a novidade libertadora do perdão
	2. O Grande Amor
	3. No centro da mensagem fundacional
	4. A homilia “O respeito cristão pela pessoa e pela sua liberdade”
	5. Atitude ante as calúnias
	6. O perdão como estilo de convivência e a cultura da paz


