opusdei.org

Sdo Josemaria
Escriva, Mestre de
Perdao

Jaime Cardenas explica que 0s
ensinamentos sobre o perdao
em Sdo Josemaria Escriva se
revestem de uma grande
atualidade: é necessario
redescobrir o perdao e
aprender a amar. Este estudo
foi publicado no numero 53 de
Romana, boletim oficial da
Prelazia da Santa Cruz e Opus
Dei.

13/05/2020



Sumario

1. Redescobrir a novidade
libertadora do perdao

2. O Grande Amor

3. No centro da mensagem
fundacional

4. A homilia ‘O respeito cristao pela
pessoa e pela sua liberdade’

5. Atitude ante as calinias

6. O perddo como estilo de
convivéncia e a cultura da paz

1. Redescobrir a novidade
libertadora do perdao

A mensagem de Cristo sobre o
perdédo foi revolucionaria na sua
época e continua a sé-lo agora. Supde
uma mudanca de paradigma em
relacdo ao “olho por olho, dente por
dente”[1]. Na mensagem cristd, como



as relacdes humanas fundamentam-
se no amor, o perdao — tal como o
amor de Deus, do qual procede — ndo
tem medida, ndao admite limites.
Como devo perdoar? Como Ele nos
perdoou. Quantas vezes devo
perdoar? Até sete vezes? Até setenta
vezes sete[2]. A quem devo perdoar?
A todos, ja que o “amaras o teu
proximo”[3] de Jesus amplia o
proprio termo e abrange todas as
pessoas, incluindo os inimigos[4] 4 e
qualquer acdo ofensiva. Passa-se da
limitacdo da vinganca a “légica do
amor”[5], ao ato positivo de amar
quem ofendeu.

A misericordia e o perddo sao
declarados no Serméo da
Montanhal6]. De fato, “Este pedido é
tdo importante que é o unico ao qual
o Senhor volta e que desenvolve”[7].
Também é destacado no Pai-
Nosso[8]. E um aspecto central da
mensagem de Jesus[9], confirmado
com uma das suas ultimas acdes na



terra, quando perdoa a violéncia da
morte que se exercia contra Ele[10].

Devemos perdoar porque Deus nos
perdoou primeiro. Temos de amar
“como Ele nos amou”[11]. “O perdao
de Deus converte-se também, nos
nossos coragoes, em fonte
inesgotavel de perddo nas relacdes
entre nds”[12]. Tal como Deus me
perdoou desde a Cruz, sendo um
“Amor que ama até o extremo do
amor”[13], assim devemos nos
perdoar, chegando também ao
extremo.

O perdao faz parte da misericordia
divina e, como aponta Sdo Jodo
Crisostomo, “nada nos assemelha
tanto a Deus como estarmos sempre
dispostos a perdoar”[14]. Por isso,
quem perdoa reflete com mais
nitidez a imagem de Deus.

Perdoar é devolver um bem depois
de receber um mal. E um modo
especialmente intenso de doagdo de



si mesmo, que eleva a pessoa. O
perddo ndo deixa as coisas como
antes. Pelo contrario, a relacdo fica
renovada e, de certo modo,
purificada e mais profunda. Assim, a
morte de Cristo na cruz renova e
eleva as relag6es de Deus com o0s
homens e dos homens entre si. Entre
a cruz e a ressurreicao esteve o
perdao.

Em toda ofensa somos agredidos com
um mal que pode fazer nascer outro
mal dentro de nds. Verdadeiramente
esse é o mal que todos devemos
superar. O perddo impede a
vinganca, acalma a sensibilidade e
purifica a memadria. Por parte de
quem € perdoado, o perddo capacita-
0 para superar tanto a ofensa
cometida como a
corresponsabilidade pelo novo
pecado que poderia surgir na pessoa
ofendida.



A vontade de perdoar e a sua
aceitacdo fazem surgir a verdade e a
justica, “pressupostos do
perddo”[15]. Abre-se o caminho para
a cicatrizacdo das feridas e torna
possivel a reconciliacdo. Se
quisermos construir uma sociedade
verdadeiramente humana, um dos
meios deve ser a recuperacao do
perddo na sua natureza original.

E um verdadeiro desafio, pois ha
culturas onde a mensagem do perdao
ainda ndo chegou, e sociedades pos-
cristds nas quais o perdao ficou
desfigurado em suas caracteristicas
essenciais, ou é considerado como
um consolo superficial de tipo
sentimental-religioso que ajuda a
suportar a ofensa sofrida. Por outro
lado, perdoar pode ser dificil e em
ocasides pode parecer
impossivel[16], no entanto,
“nenhuma comunidade pode
sobreviver sem o perdao”[17].



Tem-se a impressao que hoje, dois
mil anos apos a vinda de Cristo, e de
modo semelhante ao que aconteceu
com o matrimoénio, Deus dissesse:
“no principio nao era assim”[18].
Num mundo marcado por conflitos, o
ser humano é capaz de mais, a sua
dignidade de filho de Deus reclama
que supere 0 recurso a vinganca, ao
ressentimento e ao 6dio. O dom de si
deve alcancar também o processo de
restauracdo das rela¢des quando
estas se quebraram ou deterioraram.

Todavia, ha também desde os
comecos dos anos noventa do século
passado um novo interesse pelo
perdao, um redescobrimento[19]. A
causa foi, principalmente, o conjunto
de sequelas deixadas pelos conflitos
armados, terrorismo, violacoes da
dignidade da pessoa e dos direitos
humanos, acontecidas nas ultimas
décadas. A violéncia em muitas
ocasiodes ja cessou, mas nao todos os
seus efeitos.



Na tentativa de refazer vidas, os
governos, organizacoes
internacionais, instituigoes,
comunidades, etc., quiseram oferecer
respostas fundamentadas na atuagao
dos tribunais, principalmente
condenacdes e reparacgoes
econdmicas. Mas logo repararam que
para poder culminar em processos
realmente curativos, as respostas
tinham que incidir plenamente no
nivel mais profundo da pessoa (no
mesmo nivel a que chegou a ofensa).
Esse nivel é o da dignidade radical de
todo ser humano. Ao estrato mais
intimo néo se chega apenas com
essas medidas, que com frequéncia
se centram mais no ofensor e na
ordem social do Estado do que no
ofendido, e que, além disso, muitas
vezes sdo insuficientes por referir-se
a ofensas irreparaveis.

N&ao bastam entdao, mesmo sendo
necessarias, a justica dos tribunais
nem as reparac¢oes econdémicas[20]. A



constatacdo desta insuficiéncia
impulsionou nos ultimos anos uma
importante evolucdo do direito as
reparacdes no ambito dos direitos
humanos. A evolugao consiste, entre
outros aspectos, em que as
reparacdes procurem oferecer
respostas globais para o dano
causado, incluindo, além das
econdmicas, outras de diferente
natureza e diferente alcance[21].

De entre estes novos canais surgiram
conceitos como reconhecimento,
verdade, arrependimento,
transformacdo pessoal, dignificacgao,
recordacdo, cura da dor, necessidade
de libertacdo da culpa ou do desejo
de vinganca, do ddio, etc., elementos
que, transbordando os moldes da
justica humana, levavam facilmente
ao perdao, até essa altura esquecido,
quando ndo desprezado pelo seu
significado religioso[22].



Por esta via inesperada € por onde
reaparece o perdao e a sua
“novidade libertadora”[23] e curativa
que atrai o interesse das instituicdes,
universidades e estudiosos, que
abordam o perdéo do ponto de vista
psicologico, antropolégico, religioso
ou sociolégico, contribuindo com
aprofundamentos e propondo-o
como solucdo, ndo so para os grandes
conflitos, mas também como solucao
a qual recorrer nas nossas relagoes
cotidianas[24]. “Pedir e conceder o
perddo é uma estrada
profundamente digna do homem e,
por vezes, € a Unica estrada para sair
de situacOes marcadas por 6dios
antigos e violentos”[25].

Partindo destas realidades e das
novas perspectivas presentes nas
nossas sociedades, propomos agora a
figura de Sdo Josemaria como
homem que sabia perdoar. No seu
modo de considerar e de viver o
perdao aparecem alguns tracos mais



acentuados, que servirao de
fundamento para o presente estudo.

Em primeiro lugar destaca-se uma
caridade vivida em grau heroico.
Depois, a mensagem da chamada
universal a santidade, sobretudo na
relacdo entre mentalidade laical,
liberdade, compreenséo e perddo, e a
sua repercussdo nas relacoes
individuais e sociais. Em terceiro
lugar, as contradi¢des que padeceu
durante toda a sua vida,
principalmente em forma de
calunias e incompreensdes. Aqui
vamos deter-nos em alguns aspectos
da homilia “O respeito cristao pela
pessoa e pela sua liberdade”[26] que,
entre os textos publicados de Séao
Josemaria, € o que trata com uma
perspectiva mais ampla e geral a
questdo das incompreensoes e
injusticas entre os homens[27]. Em
seguida, tendo como ponto de apoio
alguns testemunhos dos que o
conheceram, analisaremos cada uma



das atitudes que adotava perante as
ofensas.

Foi também um homem atento as
coordenadas histdricas, culturais e
intelectuais do século XX e viu-se,
além de mais, imerso na guerra civil
espanhola. Ultrapassa o proposito do
nosso estudo analisar a época desse
conflito e, mais em geral, o contexto
da sua vida no século XX, um século
de conflitos armados e de violéncia.
Devemos afirmar, contudo, ja que
reforca a coeréncia da sua caridade,
que sempre manteve a mesma
atitude de procurar o perddo e a
reconciliacdo entre as pessoas, sem
admitir excec¢Oes ao mandamento da
caridade, por mais extraordindrias
que fossem as situagoes[28].

Acabaremos o estudo com uma
referéncia a pratica do perddo na
sociedade contemporanea e a cultura
da paz.



2. O Grande Amor

a. Afogar o mal em abundéncia de
bem

Para Sado Josemaria, a raiz mais
profunda do perdao reside no amor
de Deus. Tinha interiorizado o duplo
preceito da caridade[29]. Amava
Deus sobre todas as coisas e por isso
amava todos de modo positivo e
operativo[30].

Em 1957, numa conversa com um
filho espiritual, referia-se desta
forma ao duplo mandamento e a sua
coeréncia interna: “parece como se
escutasse alguém, que me diz: amar
Deus sobre todas as coisas é facil,
mas amar o proximo, amigos e
inimigos... isso é muito dificil! Se
verdadeiramente amasses Deus ‘ex
toto corde tuo, ex tota anima tua, et
ex tota fortitudine tua’; com todo o
teu coracdo, com toda a tua mente e
com todas as tuas forcas (Dt. 6, 5), 0



amor ao proximo, que achas tdo
dificil, seria consequéncia do Grande
Amor; e ndo te sentirias inimigo de
ninguém”[31].

Sentia-se sensibilizado pelo modo
como Deus o tinha amado e como o
tinha perdoado durante toda a sua
vida. Isto levava-o ao agradecimento
e a identificacdo com Cristo amando
todos a margem de qualquer outra
consideracdo, derrubando as
barreiras, como acontece numa
inundacao.

Transmitia a sua volta uma
atmosfera de amor aos outros,
valorizando cada pessoa como filho
de Deus, como portador de uma
dignidade que nem o pecado pode
apagar. Sabia destacar, em cada um,
0s aspectos mais positivos. Detestava
a acepcao de pessoas[32] e estava
muito longe de considerar-se
possuidor de uma patente de



inocéncia que o legitimasse a olhar
0s outros de cima para baixo.

Neste contexto, o perdao exprimia-se
mais como uma consequéncia da
caridade do que como um dever
acrescentado, chegando a dizer que
“ndo precisei de aprender a perdoar,
porque o Senhor me ensinou a
amar”[33]. Com estas palavras
destacava a caridade como fonte do
perddo e este como uma maneira de
amar. Talvez como a maneira mais
profunda, porque algumas vezes
pode ser a mais dificil de realizar.
Era tal a sua caridade, que nao
precisava de perdoar porque, de fato,
ndo se considerava ofendido.
Percebia e doia-lhe o mal existente
na ofensa, como pecado contra Deus.
Como homem, também sentia a
ofensa, mas a caridade afogava o
rancor, o 60dio ou a vinganca desde o
primeiro momento[34].



Seguia o conselho de Sao Paulo: “Nao
te deixes vencer pelo mal; antes,
vence o mal com o bem”[35], que ele
parafraseava dizendo que “é preciso
afogar o mal em abundancia de
bem”[36].

b. O lar que eu vi

Foi na sua familia, na sua casa, o
primeiro lugar onde Josemaria viveu
as experiéncias do perdao concedido
e outorgado. Os seus pais, José e
Dolores, formaram um lar cristao
onde o perddo se integrava de modo
natural nas relacdes interpessoais. A
sua familia foi, para ele e para os
seus irmaos e irmas, uma escola de
perdao e misericordia, e 14 aprendeu,
na pratica, a perdoar. Josemaria
desde menino foi testemunha de
como 0s seus pais perdoavam
injusticas graves. Um perdéo
concedido com normalidade e
discricdo. Os seus pais evitavam
também comentar as injusticas



diante dos filhos para evitar que
surgissem neles faltas de caridade
para com os responsaveis[37].

Incorporou assim, atraveés do
exemplo dos seus pais, uma caridade
que ultrapassava a justica, uma
particular abertura do coracao
perante as pessoas mais carentes[38],
a disposicdo para pedir perdao e
perdoar, e tudo com discricdo. Ndo
sera dificil, passados os anos,
encontrar no perdao de Sao
Josemaria o eco da atitude crista dos
seus pais ante as ofensas.

c. Unidade de vida

Intimamente vinculado a caridade
aparece um dos conceitos chave da
sua doutrina espiritual, a unidade de
vida: recordar aos cristaos que o
amor de Deus capacita para unificar
todos os aspectos da existéncia
humana. Ndo deve dar-se um
divércio entre a fé e a existéncia
concreta[39]. Sdo Josemaria dizia que



cabe o perigo “de levar uma vida
dupla: a vida interior, a vida de
relacdo com Deus, por um lado; e por
outro, diferente e separada, a vida
familiar, profissional e social, cheia
de pequenas realidades
terrenas”[40].

Aplicar isto ao perdao significa que é
preciso levar a pratica, tornar
possivel, o que o Catecismo
denomina a “unidade do
perddo”[41], ja que “o0 amor, como 0
Corpo de Cristo, € indivisivel: ndo
podemos amar o Deus que ndo
vemos, se ndo amamos o irmao, a
irmd, que vemos”[42]. O Pai Nosso
exige a coeréncia do perddo na mais
importante das relacdes: a relacdo da
pessoa com Deus. Desta coeréncia
dependem todas as outras relacdes.

Sdo muitas as consequéncias da
unidade de vida aplicaveis ao
perdao. Comentaremos algumas que



nos parecem mais relevantes em Sao
Josemaria.

A primeira é que perdoava a todos e
vivia esta exigéncia na sua forma
mais heroica, perdoando também os
inimigos. O perddo aos inimigos é
especialmente dificil, pela sua carga
emocional e pela falta de suportes
humanos para o exercer,
fundamentando-se por isso
essencialmente na caridade. Sdo
Josemaria levava o mandamento do
amor, por assim dizé-lo, além do
perddo, pois repetia que ndo tinha
inimigos, que ndo se sentia inimigo
de ninguém. No seu modo de
perdoar adverte-se uma vontade, ndo
SO de superar a reagdo negativa ante
a ofensa, mas de chegar ao coracao
do ofensor e converté-lo[43].

Em estrito sentido, ndo considerava
inimigos os que efetivamente o
atacavam[44], e num sentido mais
amplo e proximo da vida corrente,



muito menos considerava inimigos
0s que estavam longe dele pelos seus
modos de pensar, crencas, atuagoes,
situacOes pessoais, opinides politicas
ou sociais, estilos de vida, etc. Estas
questdes podem ser com frequéncia
motivo de distanciamento, e até
ruptura, entre as pessoas, nas
familias e na sociedade. Neste
segundo sentido podem-se ter mais
inimigos do que parece a primeira
vista; ou, pelo menos, mesmo que
ndo inimigos, sim alguns que ficam
no terreno da indiferenca ou do
desprezo quando, consciente ou
inconscientemente, caimos na
discriminacdo, deixando fora do
nosso horizonte vital pessoas ou
grupos de pessoas.

No ambito do desenvolvimento da
unidade de vida, Sdo Josemaria tinha
adquirido também a atitude de pedir
perddo e de retificar se tivesse
ofendido. Mons. Alvaro del Portillo, o
seu colaborador mais proximo



durante quase quarenta anos,
recordava que quando “isso
acontecia, retificava imediatamente,
e, se era o caso, pedia desculpas (...).
Realmente, chamava a atencdo a
prontiddo com que o Padre
retificava, e ndo hesitava em fazé-lo
em publico, se necessario. Era uma
caracteristica muito vincada do seu
comportamento, e desejava para
todos a alegria de retificar’[45].

Nao se refugiava na autoridade que
tinha como fundador para ndo pedir
perddo. Pelo contrario, entendia que
precisamente pela sua autoridade
devia estar mais atento para o fazer.
Em coeréncia com a sua mensagem
de santidade na vida corrente, pedia
também perddo pelas pequenas
ofensas, enganos ou mal-entendidos
que podem surgir na vida de um
homem de governo, que teve que
trabalhar com muitas pessoas e
tomar decisdes relativas a formacao
e ao desenvolvimento do Opus Dei.



Outra dimensdo da unidade é a
exigéncia que Sao Josemaria
propunha aos fiéis da Obra e as
outras pessoas que se aproximavam
dele ou dos apostolados do Opus Dei,
de viverem as mesmas coisas que ele
procurava viver. Ndo rebaixava a
mensagem: todos deviam aprender a
perdoar e a pedir perdao, e fazé-lo
efetivamente por amor de Deus[46].

Na unidade do perdao assim vivida,
manifesta-se a estreita relacdo que
héa entre sermos perdoados e o
crescimento da nossa disposicdo para
perdoar. Quem é perdoado esta mais
disposto a perdoar. Se é Deus quem
perdoa, essa disposicao intensifica-
se, ao experimentar a necessidade de
ama-Lo mais. Do mesmo modo,
quando perdoamos aos outros,
percebemos com mais clareza que
também nos precisamos do perdao, e
neste caso cresce o conhecimento
proprio. E o que se poderia chamar o
jogo da unidade do perdao que



impulsiona para o bem em todas as
direcOes possiveis das nossas
relacdes. Quem perdoa sempre faz
crescer no seu interior uma
disposicao habitual para perdoar,
conhece-se a si mesmo, lida melhor
com a propria fragilidade e aprende
a compreender a dos outros.

O perdao é um dos terrenos onde se
mostra de forma mais evidente a
quebra da unidade de vida entre os
cristdos. A auséncia de perdao, ou
um perdao filtrado pela acepcao de
pessoas, € um sintoma de
paganizacdo, de caréncia de amor de
Deus, um termometro do
enfraquecimento da vida crista. Por
isso, talvez hoje mais do que em
outras épocas, ao tentar mostrar o
verdadeiro rosto de Deus, € preciso
sublinhar que os testemunhos de
perddo tém uma grande forca
evangelizadora.

d. Sacerdote de Jesus Cristo



A condicdo sacerdotal de Sao
Josemaria é também uma razao
determinante para captar a
profundidade dos seus ensinamentos
e do seu exemplo pessoal sobre a
centralidade da caridade e do perdao
na vida crista.

Entre outros aspectos que poderiam
ser analisados, mencionaremos dois.
O primeiro fica bem formulado
numa das suas homilias: “qual é a
identidade do sacerdote? A de
Cristo”[47]. E na sua identificacdo
com Cristo, o sacerdote, que foi
ordenado para servir todos, tem de
saber abrir os seus bracos a toda a
humanidade, amando,
compreendendo, perdoando.

“Nem a direita, nem a esquerda, nem
no centro. Eu, como sacerdote,
procuro estar com Cristo, que sobre a
Cruz abriu os dois bragos e ndo
apenas um deles; de cada grupo,
tomo com liberdade aquilo que me



convence e que me faz ter o coragao
e os bracgos acolhedores para com
toda a humanidade”[48]. O cultivo e
o crescimento desta identificacdo na
sua alma sacerdotal sdo a fonte e a
razdo ultima do seu amor aos outros
e de que todos os que se
aproximavam dele pudessem
encontrar o acolhimento
misericordioso e a fortaleza que
precisavam.

O segundo aspecto € o0 seu amor ao
sacramento da reconciliacao; a
administra-lo e a recebé-lo. Como
escreveu Mons. Alvaro del Portillo:
“Teve uma auténtica paixdo por
administrar o sacramento da
Peniténcia (...) e pregou
incessantemente sobre este
sacramento”[49]. Confessou a
milhares de pessoas ao longo de toda
a sua vida, e ele proprio o recebia
semanalmente. Insistia em que o0s
sacerdotes deviam confessar-se com



frequéncia e dedicar tempo a
administrar o sacramento do perdao.

O sacerdote pede perddo a Deus
pelos seus pecados na confissdo;
perdoa em nome de Cristo os
pecados dos homens ao administrar
o sacramento do perddo; pede
perddo aos outros se ofendeu o
proximo e o concede se o ofenderam.
O sacerdote é um frequentador do
perdao, e é o ser humano que toca
com mais proximidade tanto a
misericordia de Deus, como a
debilidade humana. Esta
proximidade modela a alma e o
coracdo do sacerdote, configurando-o
com “um Deus que perdoa”[50].

Como conclusdo podemos dizer que
Sdo Josemaria percebia, e sempre
assim o viveu, que a identidade do
ministério sacerdotal assenta sobre
duas caracteristicas: o amor a missa
e ao sacramento do perddo. Cristo é
pregado na cruz e dai, como fruto do



sacrificio, perdoa. Na missa
identifica-se com o Cristo dos bracos
abertos a toda a humanidade e, ao
administrar o perdao, identifica-se
com Cristo perdoando do alto da
Cruz.

3. No centro da mensagem
fundacional

a. Uma mensagem de amor e de
paz

O terceiro fator no qual se podem
encontrar caracteristicas marcantes
sobre o perddo e a compreensdo € a
propria mensagem fundacional do
Opus Dei. Um exemplo é o que
oferecem estas palavras: “A Obra de
Deus nasceu para estender por todo
0 mundo a mensagem de amor e de
paz que o Senhor nos legou, para
convidar todos os homens ao
respeito pelos direitos da pessoa. (...)
Vejo a Obra projetada nos séculos,



(...) defendendo a paz de Cristo, para
que o mundo inteiro a possua”[51].

Nos seus escritos e na sua pregacao,
ao desenvolver os diferentes
aspectos da mensagem, sublinhou os
conceitos da dignidade e igualdade
de todo o ser humano: paz,
reconciliacdo, perddo, compreensao,
convivéncia, amor a liberdade,
liberdade das consciéncias, rejeicdo
da violéncia para vencer e para
convencer, etc.

Numa homilia pronunciada em 1967,
no campus da Universidade de
Navarra, Sdo Josemaria, fazendo
referéncia a esses conteudos e dando
algumas claves para os compreender,
escreve: “e essa cristd mentalidade
laical permitira fugir de toda e
qualquer intolerancia, de todo
fanatismo; vou dizé-lo de um modo
positivo: fara que todos convivam em
paz com todos os concidadaos, e
fomentara também a convivéncia



nas diversas ordens da vida social.
Sei que ndo tenho necessidade de
recordar o que, ao longo de tantos
anos, venho repetindo. Esta doutrina
de liberdade de cidadaos, de
convivéncia e de compreensao,
constitui parte importante da
mensagem que o Opus Dei
difunde”[52].

Ndo é, portanto, uma ideia de paz e
compreensdo em geral, uma espécie
de bom desejo, mas indica um
fundamento, a filiacao divina, e uma
articulacdo, a mentalidade laical.
Indica também que a convivéncia e a
compreensdo sdo temas principais da
mensagem.

b. Mentalidade laical e rejeicdo do
fanatismo

Como se adverte no texto citado
antes, Sdo Josemaria vincula a
mentalidade laical (quer dizer, a
mentalidade do cristdo comum que
segue Cristo no meio das atividades



cotidianas) com a liberdade, a
conviveéncia e a rejei¢ao do
fanatismo. A intolerancia é um
fendmeno que também hoje
padecemos, e cuja influéncia
podemos sentir no ambito da
politica, da cultura, do pensamento,
da religido, etc. Os seus efeitos, pelo
significado que tém de exclusédo e de
semente de violéncia, sdo a negacgao
da liberdade e a corrosdo da
conviveéncia.

Sao Josemaria sintetizava a
mentalidade laical em trés
conclusdes, que ddo ao cristdo um
enquadramento para a sua atuagao
na vida civil, e que nos levam “a ser
suficientemente honrados, para
arcar com a nossa propria
responsabilidade pessoal; a ser
suficientemente cristdos, para
respeitar os irmaos na fé, que
propdem — em matérias de livre
opinido - solugdes diversas da que
cada um sustenta; e a ser



suficientemente catodlicos, para ndo
nos servirmos de nossa Mae a Igreja,
misturando-a em partidarismos
humanos”[53].

A mentalidade laical, enraizada na
liberdade propria e alheia e na
responsabilidade, conduz a um
compromisso de convivéncia e
compreensdo, fundamentando-se
precisamente nas proprias
convicgOes. A convivéncia consiste
em viver juntos mantendo
convicgoes diferentes, e ndo em que
todos tenham as mesmas ou que
ninguém tenha nenhuma. A
mentalidade laical fomenta por esta
via uma cultura mais pacifica, que
tende a evitar os conflitos, ndo os
ignorando ou pensando que a
verdade ndo existe, mas pelo modo
de aceitar as diferencas[54].

A mentalidade laical mostra todos os
seus contornos a luz da chamada
universal a santidade, principal



mensagem difundida por Sdo
Josemaria através do Opus Dei, que
envolve a dignidade de toda a pessoa
criada a imagem de Deus. O cristao,
consciente desta dignidade,
permanecera aberto a todas as
pessoas sem discriminacgdes de tipo
nenhum. Por outro lado, aquela
chamada ocorre no meio do mundo,
no lugar onde se produzem as
mudancas, visto que sao todos,
cristdos ou ndo, 0s que as promovem
e fazem a histéria. E o lugar onde
nascem os conflitos e onde devem ser
resolvidos[55].

Com esta perspectiva de caridade
vivida coerentemente sera mais
dificil para o cristdo cair no
fanatismo com os seus concidadaos,
sejam ou ndo irmaos na fé. “Nada
mais alheio a fé cristd do que o
fanatismo que acompanha os
estranhos conubios entre o profano e
0 espiritual, sejam de que sinal
forem”[56].



No horizonte da nova evangelizacao,
a mentalidade laical evitara olhar o
mundo como coisa alheia a fé, ou
com mentalidade de seletos[57] que
tentam transforma-lo a partir de
fora[58]. Neste caso, a posi¢cao
errOnea em que se tivessem colocado
0s cristdos determinaria ja o tipo de
relacdo estabelecida com o mundo.

A rejeicdo do fanatismo também
significa que ndo é legitimo
responder ao fanatismo com
fanatismo. Tentar superar um mal
com outro mal implica continuar
com o ciclo da vingancga e da
agressao. A vinganca ndo é uma
solucdo verdadeira para o problema.
O mal vence-se com o bem, a mentira
com a verdade. A difusdo da verdade
tem de estar acompanhada pela
caridade.

Simultaneamente, a mentalidade
laical é totalmente contraria a
passividade ou a inibicgao:



impulsiona a exercer 0s proprios
direitos, a cumprir os deveres
civicos, a comprometer-se com a
verdade, a praticar a fé em privado e
em publico, e a tentar transformar a
sociedade.

No inevitavel contraste entre a agao
do cristdo no mundo e uma
sociedade paganizada, sera testada a
compenetracdo entre a verdade e a
caridade. E ai, precisamente, na acédo
didria, onde o cristdo tomara
consciéncia da importancia do seu
papel de evangelizador, pois € ele
quem, atuando com liberdade e
assumindo a sua responsabilidade,
devera conjugar a verdade e a
caridade no caso concreto.

4. A homilia “O respeito
cristdo pela pessoa e pela sua
liberdade”

a. Abordagem e linhas de forca



A homilia “O respeito cristao pela
pessoa e pela sua liberdade”, datada
de 15 margo de 1961, faz parte de “F
Cristo que passa”, o ultimo dos livros
que Sao Josemaria publicou em vida,
em 1973.

E uma meditacdo sobre a caridade
cristd, a compreensdo e o perdao, e
inclui também uma reflexao sobre
determinados fatos que deixaram
rasto no seu interior, amadurecidos
pela sua caridade e o seu sentido da
liberdade e da justica. Trata-se de um
texto sapiencial.

O tema central ndo é tanto a andlise
das exigéncias praticas da caridade
com 0s outros, mas antes uma
meditacdo sobre o duplo preceito da
caridade. O “amaras Deus” aparece
de modo implicito como fio condutor
do discurso. A sua consequéncia, 0
“amaras o teu proximo”, desenvolve-
se explicitamente, a0 mesmo tempo
que se descobrem algumas



consequéncias derivadas da auséncia
dessa virtude nas relacdes pessoais e
sociais.

O fio condutor € a identificacdo do
cristdo com Cristo no exercicio da
caridade. “A caridade de Cristo ndo é
apenas um bom sentimento em
relacdo ao proximo. (...) A caridade,
infundida por Deus na alma,
transforma por dentro a inteligéncia
e a vontade, da base sobrenatural a
amizade e a alegria de fazer o
bem”[59]. Sdo Josemaria chamava a
esta transformacao progressiva o
“endeusamento bom”[60]. A esséncia
da transformacao é capacitar-nos
para vencer o mal com o bem.

A origem da homilia parece basear-
se nas incompreensdes sofridas, que
partem “da falsa mentalidade de que
o publico (...) tem o direito de
conhecer e interpretar os
pormenores mais intimos da
existéncia dos outros”[61]. Da



insatisfacdo deste desejo insano ou
morbido, ou da interpretacdo torcida
das atuagoes alheias, nascem 0s
ataques as vitimas, que “foram, com
frequéncia e durante longos anos, o
alvo de exercicios de tiro de
murmuracoes, difamacoes e
calunias”[62].

Nesse contexto, Sao Josemaria se
refere a sua propria experiéncia ao
difundir a mensagem do Opus Dei. A
grande maioria das pessoas
entendia-o e outros, embora sem
partilhar os mesmos modos
apostolicos, respeitavam o Fundador
e 0s seus apostolados. “Mas nunca
falta uma minoria sectaria que, nao
entendendo o que eu e tantos outros
amamos, quereria que explicassemos
as coisas de acordo com a sua
mentalidade: exclusivamente
politica, alheia aos valores
sobrenaturais, atenta unicamente ao
equilibrio de interesses e de pressdes
de grupos. Se ndo recebem uma



explicacdo dessa natureza, erronea e
ajeitada a seu gosto, continuam a
pensar que ha mentira, dissimulacao,
planos sinistros”[63].

As calunias procediam sobretudo de
duas origens. A primeira, a falta de
compreensdo da novidade da
mensagem da chamada universal a
santidade no meio do mundo[64] e
um certo ciume pelo trabalho
apostolico desenvolvido pelo
Fundador. Deste ciume e da falta de
compreensdo do fendmeno
apostolico, alguns passavam ao
ataque a Obra ou a pessoa do
Fundador, pensando que minando a
sua reputacdo sofreria também a
fundacdo[65]. A segunda, procedia de
confundir o Opus Dei com um novo
grupo politico ou grupo de pressao,
atribuindo erroneamente a Obra as
atuacodes individuais e livres dos seus
membros na sua atividade
profissional, politica, etc.[66].



A proposito destes dois temas,
desenvolve a sua ideia sobre a
liberdade cristd, o direito a propria
intimidade e os ataques que podem
sofrer. A calunia implica a negacao
da liberdade e frequentemente lesa o
direito a intimidade.

No fim do texto retoma o fio
condutor, a caridade. Se houver
amor de Deus, havera também amor
ao proximo, respeito pela pessoa. A
transformacdo da inteligéncia e a
vontade abrem os olhos para ver que
“a caridade cristd ndo se limita a
socorrer 0s necessitados de bens
econdmicos; leva-nos, antes de mais
nada, a respeitar e a defender cada
individuo enquanto tal, na sua
dignidade intrinseca de homem e de
filho do Criador”[67].

b. A liberdade, o direito a
intimidade e a ser vocé mesmo

Uma das grandes mensagens de Sao
Josemaria é a chamada a



liberdade[68]: a reivindicacdo da
liberdade dos filhos de Deus. Este
santo repete que Deus criou o ser
humano digno, livre e responsavel.
Na sociedade, a liberdade traduz-se
em pluralismo. Entendido assim, o
pluralismo é uma fonte de
riquezal69]. Mas pode ser uma fonte
de conflitos, se houver ataques a
liberdade ou se faltarem a justica e a
caridade. Estas hdo de estar
presentes na formacao da
pluralidade, como um impulso
interior, de dentro de cada pessoa.
Sao Josemaria, mais do que estar de
acordo com o pluralismo, ou tolera-lo
simplesmente, vé com maior
profundidade, sublinhando que se
deve o respeito a pessoa pela sua
dignidade originaria. E preciso
respeitar a pessoa, que € digna e
livre, e, portanto, o pluralismo e as
diferencas que resultam dessa
condigio.



O direito a intimidade, ao evitar ter
que expor a propria vida, é
indispensavel para salvaguardar a
liberdade de atuacdo. Sdo Josemaria
fala da violacdo deste direito, do
sofrimento das vitimas e da
necessidade de defendé-lo: “Perante
os mercadores da suspeita, que ddo a
impressdo de organizarem um
trafico da intimidade, é preciso
defender a dignidade de cada pessoa,
seu direito ao siléncio”[70].

Na sua reivindicacdo do direito a
intimidade e a fama, invocara o
terreno comum da dignidade
humana, que diz respeito a todas as
pessoas, com independéncia da sua
fé. “Costumam estar de acordo nesta
defesa todos os homens honrados,
sejam ou ndo cristdos, porque esta
em jogo um valor comum: a legitima
decisdo de cada qual ser como é, de
ndo se exibir, de conservar em justa
e pudica reserva as suas alegrias, as
suas penas e dores de familia; e



sobretudo de praticar o bem sem
espetaculo, de ajudar os necessitados
por puro amor, sem obrigacdo de
publicar essas tarefas a servigo dos
outros ”[71].

Previne sobre a possivel falta de
coeréncia, de unidade de vida, ante o
perigo de adulterar a caridade até
chegar a injustica. Chamar-se cristao
ndo é garantia de estimar bem as
pessoas. Por isso, diz que “nao nos
deve causar estranheza que muitas
pessoas, mesmo entre as que se
consideram cristas, se comportem de
forma parecida. Antes de mais nada,
imaginam o mal. Sem prova alguma,
pressupdem-no; e nao s6 admitem
essa ordem de pensamentos, como
ainda se atrevem a manifesta-los
num juizo aventurado, diante da
multiddo”[72].

A mensagem do Opus Dei precisa de
liberdade, como € preciso o oxigénio
para viver. Sendo este anuncio uma



chamada a santidade de todas as
pessoas através da santificagdo do
trabalho, da familia e das relagdes
sociais, a liberdade aparece como
coisa prévia, como o unico caldo de
cultivo adequado para a propagacao
da mensagem.

Mas nem todos compreenderam esta
liberdade radical do cristdo. A falta
de compreensdo esta presente
também na origem das calunias. No
nivel mais visivel, a boa fama foi a
primeira vitima. Num nivel mais
profundo, que Sao Josemaria
percebeu imediatamente, a
verdadeira vitima era a liberdade e o
respeito devido a cada pessoa.

Por isso Sdo Josemaria foi um
incansavel defensor da liberdade:
“Podem testemunhar que tenho
passado toda a minha vida pregando
a liberdade pessoal, com igual
responsabilidade pessoal. Procurei-a
e procuro-a por toda a terra, como



Didgenes procurava um homem. E
cada dia que passa amo-a mais, amo-
a sobre todas as coisas da terra: é um
tesouro que nunca saberemos
apreciar suficientemente”[73].

Expora depois a trama da calunia.
Indicara os métodos e
argumentacoes utilizados para
caluniar e como, seguindo um
itinerario perverso, os métodos
converteram-se em usos aceites na
sociedade, destacando-se entre eles a
presuncdo da culpabilidade do outro,
a admissdo da suspeita como norma.
A aceitacdo geral desses métodos e
argumentacoes, contribuiu ao mau
uso que, em algumas ocasides, se fez
dos avangos técnicos nos meios de
comunicacao, servindo as vezes de
veiculo de injusticas.

O final do percurso é a banalizacdo
da calunia, que degrada a dignidade
da pessoa e o respeito para com ela.
A lei da suspeita parece ter-se



imposto nas relac¢des individuais,
sociais, econOmicas, etc., e a
confianc¢a é um valor em baixa.

Atras das consequéncias da
presuncdo de culpabilidade e a
suspeita, surge o meaculpismo,
também descrito por Sao Josemaria:
“Partem muitas vezes do principio de
que todo mundo se comporta mal; e
com base nessa forma errénea de
pensar, surge inevitavel mente o
meaculpismo, a autocritica. Se uma
pessoa ndo joga sobre si mesma uma
tonelada de lama, deduzem que,
além de ser completamente ma, é
hipdcrita e arrogante”[74].

As palavras de Sdo Josemaria soam
hoje com a mesma forga e atualidade
do que na época[75] e destacam a
importancia de que as relacdes
interpessoais assentem na verdade e
na caridade, unico modo e de gerar
confianca no corpo social.

c. A caridade: da escuridao a luz



Sao Josemaria analisara depois a
perturbacdo do ofendido, as suas
reacgoes, a sua situacdo indefesa e o
modo de enfrentar com espirito
cristdo as calunias, com atitude de
perddo. Por ultimo, descrevera como,
ao conhecer Jesus Cristo, inicia-se na
pessoa um processo de
transformacdo que a conduzira a
perceber a dignidade de cada pessoa
e, consequentemente, a uma
mudanca no seu olhar e no seu
relacionamento. O processo vai, do
modo de pensar mal, a justica e a
caridade que levam a respeitar e
amar todos, com consequéncias
concretas.

Sdo Josemaria compara o exercicio e
o0 efeito da caridade com a passagem
da cegueira a visdo. “Entre os que
ndo conhecem Cristo, hd muitos
homens honrados que, por
elementar circunspecc¢ao, sabem
comportar-se delicadamente: sdo
sinceros, cordiais, educados. Se eles e



nos ndo nos opusermos a ser curados
por Cristo da cegueira que ainda
resta em nossos olhos (...)
compreenderemos as realidades
terrenas e vislumbraremos as
eternas sob uma luz nova, a luz da fé;
teremos adquirido um olhar
limpo”[76]. Isso tudo esta de acordo
com a nossa dignidade.

Para isso, partindo da cena da cura
do cego de nascenca narrada por Sao
Jodo[77], centra-se, ndo na cura do
cego, no milagre, mas nas atitudes
das personagens: Jesus, os discipulos
e os fariseus. “Gostaria agora de fixar
a atencao sobre outros aspectos, para
que compreendamos que, quando ha
amor de Deus, o cristdo também nédo
pode permanecer indiferente
perante a sorte dos outros homens e
sabe por sua vez tratar a todos com
respeito; e que, quando esse amor
decai, surge o perigo de se invadir,
fanatica e impiedosamente, a
consciéncia alheia”[78].



As personagens do Evangelho olham
para o cego cada um com o0 seu
coracdo: Jesus vé-o com olhos de
misericordia e pensa cura-lo; os
discipulos perguntam a Jesus quais
sdo os pecados que causaram a
cegueira, se 0s de cego ou 0s dos seus
pais, pressupondo (como era
habitual no contexto religioso-
cultural da época) que se alguém
sofre uma desgraca é porque fez
alguma coisa ma. Os fariseus, pela
sua vez, ndo querem acreditar no
que tém a sua frente, e tentam forgar
a realidade até encaixa-la nos seus
preconceitos.

Sao Josemaria descreve a
transformacdo paulatina dos
discipulos no seu contato com Cristo
e a obstinada rejeicdo de Deus dos
fariseus. Nos primeiros veremos
como o amor de Deus transforma
verdadeiramente as pessoas,
mudando o paradigma da sua
relacdo com os outros. Os segundos,



ao fechar-se em si proprios, ndo
quererdo ver o seu irmdo, o cego, e
expulsa-lo-ao da sinagoga, pois “este
nevoeiro tem resultados imediatos
na vida de relacdo com 0s nossos
semelhantes”[79].

Gracas ao contato com Cristo, o cego
recupera a vista e os discipulos
passam da escuridao a luz:
“comportavam-se na linha do refrdo
infeliz: pensa mal e acertaras.
Depois, chegam a conhecer melhor o
Mestre, apercebem-se do que
significa ser cristdo, e a partir dai
suas opinides inspiram-se na
compreensdo”[80]. Por sua vez, os
fariseus aferram-se a sua cegueira
convencidos, como tantos outros, de
que quem suspeita esta certo e é
superior aos outros. Cristo devolve a
luz ao cego e transforma os seus
discipulos, mas ndo consegue
devolver a luz aos fariseus, e respeita
também a sua liberdade.



Nos ultimos paragrafos da homilia,
Sdo Josemaria convida o leitor a
enfrentar as ofensas com a atitude
propria do cristdo ja transformado:
fazer “propdsito de ndo julgarmos os
outros, de ndo os ofendermos nem
sequer com a duvida, de afogarmos o
mal em abundancia de bem (...), de
nunca nos entristecermos se a nossa
conduta reta for mal-entendida por
outros, se o bem que (...) for
interpretado de um modo retorcido
(...). Perdoemos sempre, com 0
sorriso nos labios. Falemos com
clareza, sem rancor, quando nos
parecer em consciéncia que devemos
falar. E deixemos tudo nas maos do
nosso Pai Deus, com divino siléncio
(...) se se trata de ataques
pessoais”[81].

5. Atitude ante as calunias

a. Justificacao



Examinamos até aqui as fontes que
conformaram a atitude de Sdo
Josemaria para com o perdao.
Corresponde agora deter-se no modo
como viveu essa atitude e como
reagia ante as ofensas, perdoando os
agressores.

As calunias comecaram quando a
Obra, fundada em 1928, comeca a ser
conhecida nos comecos dos anos
trinta em Madri[82]. Apos a guerra,
nos anos quarenta e cinquenta, os
ataques foram especialmente
duros[83]. Por exemplo, entre outros,
testemunhava Mons. Pedro Cantero:
“foi tal a violéncia daquelas calunias
e ataques, que, se a Obra tivesse sido
uma coisa simplesmente humana,
teria sido destruida ou teria ficado
muito maltratada”[84]. Os ataques
continuaram nos anos sessenta e até
ao fim da sua vida em 1975[85].

Queremos centrar-nos nestes fatos
por diversas razoes:



O primeiro é que a permanéncia da
calunia no tempo e cada nova
agressdo, exigiam a Sdo Josemaria
viver de modo heroico a caridade e a
fortaleza. Constata-se nos
testemunhos dos que o conheceram e
nos seus escritos, que a sua atitude
ante as ofensas foi sempre a mesma
até ao fim da sua vida. H4 uma linha
constante de perseveranca e
crescimento na caridade. Como
recordava o Cardeal Bueno Monreal,
“é este um capitulo no qual talvez
Josemaria encontrou a ocasido de
amadurecer, crescendo na pratica
heroica da caridade”[86].

A segunda € que toda aquela época
esta vinculada ao trabalho
fundacional de Sao Josemaria:
estender o Opus Dei, explicar o seu
espirito, proteger o carisma e definir
0 seu enquadramento juridico na
Igreja. As calunias apareciam como
um obstaculo para a expansdo da
Obra, mas ao mesmo tempo estavam



com a primeira expansdo e com a
pessoa do Fundador[87].

A terceira razao é que as ofensas
provinham frequentemente de
outros catolicos, incluindo
eclesiasticos, que deveriam — mesmo
discordando dos seus pontos de vista,
dos seus modos apostolicos ou da sua
espiritualidade - trata-lo com
caridade. O fato de as ofensas virem
de catdlicos ou eclesiasticos
acrescentava gravidade e dor as
mesmas. Estas agressoes distinguem-
se das recebidas durante a guerra
civil, na qual era perseguido por ser
sacerdote.

Em quarto lugar, o tipo de agressao
especialmente ofensivo que constitui
a calunia. A calunia lesa a justica, ao
atacar a honra e a fama. Lesa
também a caridade. E um tipo de mal
cujos efeitos, uma vez ativados pelo
ofensor, ficam de fora da sua
vontade, adquirem vida propria e



propagam-se como uma metastase
que invade um corpo sdo. A calunia
repete-se e é recebida
frequentemente sem comprovar a
sua veracidade ou falsidade. A
repeticdo gera estereotipos, em
forma de clichés, que depois sdo
muito dificeis de apagar. Ainda hoje
persistem residuos de calunias
lancadas naquela época, como ja o
Fundador previra que
aconteceria[88].

E também caracteristico da calinia o
seu potencial de violéncia
psicoldgica. De modo diferente ao
que acontece em outras agressoes,
que duram um tempo determinado e
depois cessam, a calunia atua
continuadamente no tempo e a sua
duracdo é indeterminada,
perpetuando a dor. Isto pode
produzir uma verdadeira tortura
psicoldgica no ofendido, que fica
submetido a uma tensao
permanente. Por ultimo, temos que



sublinhar, em outra ordem de ideias
que, remetendo-nos aos fatos,
refletidos na rapida expansao do
Opus Dei pelo mundo, a imensa
maioria das pessoas entendiam a
novidade da mensagem do Opus Dei:
“Muitos milhares de pessoas —
milhdes — em todo o mundo
compreenderam do que se tratava
”[89].

b. Humildade

A primeira atitude que encontramos
em Sao Josemaria, mais do que uma
atitude é um ponto de chegada que
condicionara o conjunto da sua
resposta as calunias. Os ataques a
sua fama propiciaram o progressivo
desprendimento de si mesmo,
iniciado ja em anos anteriores. Deus
serviu-se das campanhas
difamatdrias para conduzi-lo pela
sua mao em direcdo a humildade, a
purificacdo e a identificacdo com
Cristo na sua Paixdo. Contava-o ele



mesmo, recordando um momento
concreto na época mais dificil, no
comeco dos anos quarenta: “chegou
um momento em que tive que ir
noite ao Sacrario (...), e dizer: Senhor
— custava-me, custava-me muito
porque sou muito soberbo, e me
caiam umas grandes lagrimas... —, se
Tu ndo precisas da minha honra, eu
para que a quero? Desde entdo ja nao
me importo com nada”[90].

Esse “chegou um momento” é
revelador do processo interior de Sdo
Josemaria, das suas possiveis duvidas
e resisténcias interiores para admitir
que a sua fama ficasse destrocada,
como sendo uma coisa que Deus
permitia. As palavras “se Tu ndo
precisas da minha honram eu para
que é que a quero?”, sdo o ponto de
chegada a um grau de humildade a
partir do qual ja ndo se preocupara,
entre outros aspectos, com a sua
fama.



Qual foi entdo a atitude de Sao
Josemaria perante as calunias? A
partir do duplo fundamento da
caridade e da humildade, sintetizou a
sua posicao ante a ofensa num
programa experimentado: “perdoar,
calar, rezar, trabalhar e sorrir”[91].

c. Perdoar e rezar

A atitude de Sdo Josemaria perante
as calunias foi sempre a de perdoar e
desde o primeiro momento[92] e
rezar pelas pessoas que o tinham
ofendido. Era ciente da sua propria
debilidade como homem e dizia que
era capaz de cometer “todos 0s
horrores e todos erros”[93]. Pensava
que Deus o perdoava sempre; que € 0
Deus da mado estendida. Se Ele nos
perdoa assim, o cristdo deveria fazer
a mesma coisa, perdoar também
sempre.

“Pude ver que a sua reacdo ante os
ataques, alguns terriveis, era sempre
sobrenatural e cheia de caridade.



Mas quereria esclarecer que isto nao
supunha nele qualquer coisa como
uma reacao estoica, passiva ou
apatica. A sua reacdo era dinamica,
de muitissima oracao e mortificacdo
(...) e de total confianca em
Deus”[94].

O cumulo de calunias poderia ter
deixado nele um fundo de amargura,
de desconfianga ou de cinismo, mas
gracas ao perddo concedido sempre e
no primeiro momento, tornou-se
uma pessoa profundamente humana
e compreensiva. “Nestas e noutras
circunstancias semelhantes, jamais
vi nele uma reacdo de rancor. Nao
era homem para isso, mas sim para
compreender, perdoar e
esquecer”’[95].

Lembramos o testemunho sobre Sdo
Josemaria de Mons. Juan Hervas,
fundador dos Cursos de Cristandade.
Este prelado sofreu calunias por
causa dos Cursos nos anos cinquenta



do século passado. No meio dessa
contradicdo, teve que viajar a Roma,
porque foi acusado ante o Santo
Oficio. Como era amigo de Sdo
Josemaria, aproveitou para
conversar com ele.

Anos depois, em 1976, recordava o
que lhe disse, depois de lhe contar as
tribulacdes pelas que passava nesse
momento: ““Nao te preocupes, sdo
benfeitores, porque nos ajudam a
purificar-nos. E preciso amé-los e
rezar por eles’, e reforgava as suas
palavras quando me insistia na
necessidade de termos amor aos que
ndo nos compreendem, de rezar
pelos que julgam sem querer
conhecer o assunto, e insistia no
dever de darmos s0 atencdo a voz da
Igreja e ndo aos boatos de rua, e
manter, com a ajuda de Deus, o
coracdo limpo de amarguras e
ressentimentos. Como me fizeram
bem as suas palavras! Eram a
comunicagdo de uma experiéncia



pessoal (...). Aqueles conselhos
tinham uma enorme forga de
convicgdo, pela autenticidade com
que ele proprio os tinha vivido e
continuava a vivé-los na altura”[96].

Como ja vimos, a decisdo de perdoar
traz consigo a libertacdo da carga de
agressoes por parte do ofendido. Esta
libertacdo, do ponto de vistas
psicoldgico, vem reforcada pelo fato
de rezar pelo agressor: desloca o
centro de atengdo de nds proprios
para o outro; experimenta-se uma
mudanca na percepcdo que temos do
agressor[97], afastamos de nos a
sensacdo de vitima, colocamo-nos de
algum modo no seu lugar e
possivelmente compreendemos que
as vezes, podemos ter contribuido
para piorar a relagdo. Rezar por
quem nos agrediu também nos
reafirma na decisdo de perdoar e de
estancar o desejo de vinganca.

d. Tempo de calar



“E deixemos tudo nas maos do nosso
Pai-Deus, com um divino siléncio -
Iesus autem tacebat (Mt, 26, 16), Jesus
calava-se —, se se trata de ataques
pessoais, por mais brutais e
indecorosos que sejam”[98].

Sao Josemaria diferenciava, entre as
calunias, aquelas que iam dirigidas
contra a sua pessoa, das que se
lancavam contra a Igreja e o Opus
Dei.

Se se dirigiam a sua pessoa, tomou a
decisdo de nao se defender. Optou
pelo siléncio, imitando Cristo na sua
Paixao: “ele, pessoalmente, nunca se
defendeu, imitando de modo eximio
0 exemplo do Divino Mestre: Iesus
autem tacebat”[99].

No siléncio de Jesus encontra-se o seu
desejo de acolher todas as formas
possiveis do sofrimento da
humanidade, dando-lhes um sentido
redentor. Aqui parece assumir o
sofrimento dos que ndo podem



defender-se das ofensas, injusticas,
violéncias, etc.; muitas vezes sdo
pessoas inocentes, como as criancas.
O siléncio de Cristo é um siléncio que
da voz aos que ndo a tém, que grita.
Sao Josemaria quis identificar-se com
Jesus também neste sentido, quando
podendo defender-se e tendo direito
a fazé-lo, ndo o fez.

Sdo Josemaria tinha meditado sobre
o siléncio de Jesus, como esta escrito
no Caminho: “Jesus... calado. "Jesus
autem tacebat". - Por que falas tu?
Para te consolares ou para te
desculpares?

Cala-te. Procura a alegria nos
desprezos; sempre serdo menos do
que mereces. Porventura podes tu
perguntar: "Quid enim mali feci?" -
que mal fiz eu?”[100].

O siléncio de que estamos falando é
um siléncio exterior. Por dentro
temos que supor o seu intenso
dialogo com Deus, de identificacao



progressiva, em primeiro lugar para
chegar a decisdo de renunciar a
defesa e, em segundo, para aceitar e
amar cada situacdo caluniosa
concreta que se lhe apresentava. Era
um siléncio voluntdrio, consciente,
que ndo tem nada a ver com a
resignacao.

O siléncio dava-se em dois sentidos.
Por um lado, renunciando a
defender-se dos ataques pessoais.
Por outro, adotando a atitude de nao
falar das calunias, fossem elas
pessoais ou ndo, nem em familia, se
ndo fosse necessario, nem com 0S
estranhos que ndo tinham por que
conhecé-las, evitando de raiz
qualquer possivel falta de caridade.

Na mesma linha, também durante
longos anos, e com a mesma
finalidade de viver a caridade, Sdo
Josemaria manteve siléncio sobre as
campanhas difamatorias que se
abateram sobre ele. Muitos



acontecimentos concretos, com
nomes, datas e circunstancias, foram
com ele para a sepultura.

Quis inculcar nos seus filhos a
mesma linha de conduta, e pediu aos
fiéis da Obra que sofreram calunias
durante a expansao apostolica, que
ndo falassem entre eles desses fatos
para evitar a tentacdo de faltar a
caridade para com as pessoas
envolvidas[101].

e. Tempo de falar

“Falemos com clareza, sem rancor,
quando nos parecer em consciéncia
que devemos falar”[102]. A sua
constancia para perdoar sem
excecoes estava longe de ser uma
simples atitude de evitar conflitos, de
omitir deveres por caridade
sentimental ou de ndo apontar o
erro.

Por isso, quando as ofensas ndo eram
dirigidas contra ele, mas contra a



Igreja ou o Opus Dei, entdo o seu
sentido da justica fazia-o intervir,
atuar e falar com os responsaveis. No
organismo da sua vida interior, a
caridade moderava a aplicacao da
justica e da fortaleza evitando, por
um lado, um falso perdéo, que seria
uma omissao no exercicio da
fortaleza e uma injustica e, por outro,
uma justica ou fortaleza aplicadas
com tal frieza e rigorismo que nao
respeitassem a dignidade do ofensor,
deixando de ser virtudes.

Sao Josemaria tinha uma forte
consciéncia de ser responsavel
diante de Deus de que o carisma
fundacional ficasse nitido e ndo
perdesse integridade durante a sua
transmissdo. As calunias contra a
Obra interpunham-se neste processo
e punham em perigo tanto o espirito
como a propria existéncia da
instituicao, sobretudo nos seus
primeiros momentos de vida.



Por isso, como fundador, defender a
Obra ou os seus filhos espirituais era
um dever de justica. Nestes casos,
entravam em jogo elementos
diferentes dele mesmo: o carisma do
Opus Deli, as pessoas que se
incorporavam a nova fundacéo e
outras que participavam nos seus
apostolados. “Houve momentos em
que incompreensivelmente, alguns
quiseram destruir a Obra ou
dificultar o seu desenvolvimento.
Josemaria punha todos os meios para
esclarecer a verdade, porque era o
imperativo da caridade: ndo deixar
ninguém no erro. Depois, com as
pessoas, compreensdo: jamais o ouvi
falar mal de ninguém”[103].

Distinguia entre o perddo, a justica e
a proclamacéo da verdade. O perdéo
ndo significa renunciar a verdade.
Perdoava os que caluniavam, mas
ndo claudicava do direito a defender
e esclarecer o espirito da Obra.
Escrevia no ano 1961: “Sempre



procurei responder com a verdade,
sem prepoténcia, sem orgulho, ainda
que os que caluniavam fossem mal-
educados, arrogantes, hostis,
desprovidos do menor sinal de
humanidade”[104].

Anos mais tarde, a partir de 1970, em
momentos de grave crise no seio da
Igreja, Sdo Josemaria deu também
provas de valentia, fortaleza e amor
a verdade ao defender publicamente,
ante milhares de pessoas, a Igreja e o
Papa[105].

f. Trabalhar e sorrir

Um dos efeitos da calunia é o seu
poder paralisante. Atua como um
veneno no sistema nervoso central
da alma. A vitima, vendo-se ferida na
reputacdo que tém dela, sente que o
chdo se abre sob os seus pés e o que
mais deseja € passar despercebida.
Os que sofrem a calunia, “ndo sabem
onde por os olhos: ficam apavorados,
ndo as julgam possiveis e perguntam



de si para si se ndo sera tudo um
pesadelo”[106].

Por isso, na hora de fazer o bem, a
calunia representa um obstaculo
formidavel, pois a tentacdo é desistir.
Junto ao abatimento natural, surge o
temor de continuar a atuar e ceder
ao medo € um modo de evitar novos
ataques. A persisténcia das calunias e
a sua generalizagdo também podem
levantar duvidas sobre o proprio
projeto e a certeza de estar a fazer o
bem: “Se tantos estao contra,
incluidas pessoas da Igreja, ndo sera
que eu estou errado?” Parece
razoavel que esta pergunta
espreitasse no seu interior. E dificil,
realmente, por-se no lugar de uma
pessoa caluniada, pelo sofrimento,
temores, angustias e duvidas que se
podem gerar.

A atitude de trabalhar supera o
perigo de paralisia a que convida a
calunia. Trabalhar supunha evitar



lamentos estéreis, ndo perder o
tempo criticando o adversario, ndo
ficar obcecado com a calunia. Nao
era uma resposta feita a partir da
passividade, mas, como anotavamos
acima, uma resposta dinamica, de
determinacdo que, partindo de uma
“total confianca em Deus”[107],
implicava rezar e continuar a
trabalhar. Trabalhar era também
defender a verdade quando e diante
de quem for preciso, transmitir fé e
seguranca aos seus filhos e continuar
com o desenvolvimento dos
apostolados.

Neste sentido refere Mons. Santos
Moro: “Admirou-me muito a sua
atitude de paciéncia e, a0 mesmo
tempo, de fortaleza para continuar o
seu caminhar seguro, firme e sem
desanimos, realizando o que Deus
lhe pedia, com absoluta confianca
n’Ele”[108].



Esta atitude mostra uma fé gigante
em Deus e no carisma recebido,
muita caridade para perdoar,
esperanca em que Deus aplanaria as
dificuldades e, como fruto das trés
virtudes, fortaleza, equilibrio,
seguranca, serenidade, paz interior e
alegria.

Detemo-nos na alegria, que é a
ultima atitude que examinamos e a
que se referia com a palavra sorrir.
Sorrir é consequéncia de amar a
vontade de Deus que permite a
acusacao injusta.

A tristeza, a preocupacao, a falta de
serenidade e talvez a diminuicdo da
confianca em Deus e o pessimismo,
sdo frutos naturais da calunia, pela
posicdo em que coloca a sua vitima.
Sdo Josemaria descrevia a angustia
propria do caluniado recordando “o
episddio de Susana, aquela mulher
casta, falsamente acusada de
desonestidade por dois velhos



corrompidos (...). Quantas vezes as
insidias dos invejosos ou dos
intrigantes ndo colocam muitas
criaturas honestas na mesma
situacdo! Oferecem-lhes esta
alternativa: ou ofenderem o Senhor,
ou verem denegrida a sua honra. A
unica solucdo nobre e digna é ao
mesmo tempo extremamente
dolorosa, e tém que resolver: E
melhor para mim cair sem culpa nas
vossas mdos do que pecar contra o
Senhor (Dan 13, 23)”[109].

Por isso sdo chamativos os
testemunhos dos que o trataram
nessa época, nos quais se reflete uma
estabilidade de animo constante, no
meio do clima calunioso em que
viveu durante tanto tempo: “Eu
proprio admiro-me agora por poder
afirmar que nunca o vi preocupado;
quer dizer, nunca notei que pudesse
estar a passar um momento dificil.
Ndao ha duvida de que a sua fé em
Deus, a sua esperanca no auxilio do



seu Pai Deus e, em consequéncia, a
sua alegria e o seu humor,
permitiam-lhe, ndo s6 ndo perder a
paz mas contagiar os outros com essa
enorme confianca em que se
cumpriria o que Deus queria”[110].

No testemunho de Mons. Pedro
Cantero, que a seguir citamos,
aparece novamente a caracteristica
sacerdotal da identificacdo com
Cristo, agora como fonte da alegria.
Sao Josemaria entendeu assim esta
virtude, como um lucro da adeséao
amorosa a vontade de Deus Pai.

“Admira-me recordar agora que
nunca — fosse como fosse — perdeu o
seu caracteristico sorriso. Nao era
um sorriso facil de homem bonzinho
a quem tudo lhe corre bem, ou o de
quem ndo repara no que esta
acontecendo; era a manifestacao
externa da sua paz interior: a paz
que procedia de abragar, com a
veracidade do seu corac¢do, uma cruz



cujas dimensdes nenhum de nés
conhecia com exatiddo. Era a alegria
e a paz que procede de saber
esconder-se nas chagas do Senhor: de
aceitar, quando as situacdes sdo
duras, a vontade d’Aquele Deus que
quer identificar-nos com o seu Filho
na Cruz”[111].

6. O perdao como estilo de
convivéncia e a cultura da paz

a. Parametros culturais e perdao

A mensagem do perddo, a sua pratica
entre os cristdos e a sua assimilacao
na cultura e na legislacdo, foram
fatores civilizadores da cultura
ocidental. Todavia, o perdao
confronta-se hoje com algumas
correntes culturais predominantes
que o desnaturalizam e o tornam de
dificil compreensdo e mais dificil de
colocar em pratica.



A regressdo do perdao pode-se
encontrar na deterioracdo das
relacdes pessoais, na crescente
incapacidade de restaurar
desentendimentos, no recurso a
justica para os problemas familiares,
ou na preocupacao e no temor de
viver em sociedades polemizadas,
conflituosas e, algumas vezes,
violentas[112].

Recordaremos brevemente trés
dessas correntes, cingindo-nos ao seu
impacto sobre o perdao.

Para o relativismo, a decisdo da
pessoa é a que determina a bondade
ou maldade dos seus atos, sem
referéncias objetivas. Esta
perspectiva subjetivista tende
também a desculpar as proprias
atuacoes e, em consequéncia, a
desbotar e apagar a culpa. Sem
consciéncia da ofensa, ndo ha culpa,
e sem culpa ndo é preciso pedir
perddo[113]. O relativismo conduz



também a banalizacdo do mal, que
reforca a auséncia de culpa, dilui as
fronteiras da ofensa e torna inutil o
perddo. O relativismo dificulta do
mesmo modo a possibilidade de
compartilhar uma base de principios
onde possamos reconhecer o outro,
também quando nos ofende.

O individualismo, por sua vez,
defende a autonomia radical da
pessoa, que ndo concebe a
necessidade de ser salvo por algo ou
por alguém exterior a si proprio,
nem de que a sua atuacdo influa nos
outros[114]. A presenca do perdao
nas relacdes interpessoais pressupde
que é aceite a existéncia de uma
fraternidade universal e a fragilidade
do ser humano, que completa a
verdade sobre a pessoa na sociedade.
Sem o risco de ficarmos
prejudicados, ndo podemos eliminar
artificialmente aquelas realidades
que nos lembram que dependemos
uns dos outros[115].



O individualismo dificulta a atitude
de nos colocarmos no lugar do outro.
“A compreensdo do grande mistério
do pecado opde-se também a nossa
visdo individualista do homem: ja
ndo conseguimos conceber a
representacdo, porque para nos cada
homem se encontra sozinho,
enclausurado na sua casa; o
profundo entrelagcamento de todas as
nossas existéncias e de todas elas
serem atingidas pela existéncia de
um so, o Filho encarnado”[116].

A quem deve perdoar, o
individualismo pode conduzi-lo a
formas distorcidas do perdao, como
pode ser, entre outras, outorga-lo a
partir da vontade de poder e ndo da
gratiddo, como se o destino do
ofensor estivesse nas nossas maos e a
sua libertacdo da culpa dependesse
de nos exclusivamente[117]. A
terceira corrente € o hedonismo, que
leva a evitar o sofrimento, presente
em todos os conflitos, ja que “A culpa



€ uma realidade, uma poténcia
objetiva, que provocou destruicdo e
que deve ser vencida”[118].

No perddo ha sempre dor. “A culpa
deve acabar, deve ser curada, deve
ser vencida. O perddo custa alguma
coisa — em primeiro lugar para quem
perdoa: deve em si vencer o mal que
lhe aconteceu, a0 mesmo tempo
queima-lo interiormente e assim se
renovar de tal modo que entdo
acolha também o outro, o culpado,
neste processo de transformacao, de
intima purificagdo, e ambos se
tornem novos suportando e
vencendo o mal”[119].

Pedir perddo tem também o seu
preco: a expiacdo[120], a reparacao
da ordem quebrada pela ofensa e
reencontrar a verdade sobre a
propria pessoa, atraicoada pela
ofensa cometida. E o processo de
reconhecimento da verdade, o
arrependimento, o pedido de perdéo,



a reparacdo e o compromisso de
evitar novas ofensas[121].

Ndao ha atalhos para o perddo. Tentar
chegar a ele e a libertacdo da culpa
sem assumir a dor, dificulta o perdao
e promove também a proliferacdo de
falsos perddes[122], que ndo fardo
mais do que perpetuar as feridas e
impedir o fim do ciclo de
ofensas[123].

A influéncia destas correntes
culturais na sociedade tem como
resultado a criacdo de uma rede de
relagdes fundamentadas no
interesse. Quando estas relacdes sdo
as dominantes estaremos
construindo uma sociedade que,
culturalmente, ndo compreende bem
a necessidade dos atos gratuitos, e,
portanto, do perddo, ato gratuito por
exceléncia.

Por isso, Bento XVI, detectando estes
sintomas nas nossas sociedades,
disse que “a ‘cidade do homem’ ndo



se move apenas por relacdes feitas de
direitos e de deveres, mas antes e
sobretudo por relacoes de
gratuidade, misericordia e
comunhdo. A caridade manifesta
sempre, mesmo nas relacoes
humanas, o amor de Deus; da valor
teologal e salvifico a todo o
emprenho de justica no
mundo”[124]. A existéncia de atos
gratuitos garante a consisténcia do
amor nas nossas vidas e na
sociedade. A caridade ndo pode
formar parte s6 da periferia das
relacdes sociais, mas tem de estar no
seu centro[125].

b. Efeito global: “semeadores de
paz e de alegria”

O ser humano é relacional e 0
cuidado das pequenas relagoes tem
um efeito capilar e multiplicador. A
caridade atua em circulos
concéntricos, de dentro para fora, ao
contrario do que acontece com o



ciclo da ofensa-vinganca, que
representa uma espiral que absorve
para o seu centro destrutivo o que
encontra na sua passagem.

Bento XVI adverte sobre este ponto
que a caridade “da verdadeira
substancia a relagao pessoal com
Deus e com 0 proximo; é o principio
ndo so das micro relagdes
estabelecidas entre amigos, na
familia, no pequeno grupo, mas
também das macro relagdes como
relacionamentos sociais, econdémicos,
politicos”[126].

O perdao tem de ser um recurso
vivido no terreno, interiorizado a
partir da caridade e praticado no
casamento, na familia[127], na
escola, na amizade, no trabalho, em
todas as situacdes. O perddo deve
deixar de ser um fato pregado e
pouco praticado, e tornar-se uma
experiéncia didria do “estilo de
vida”[128] do cristdo transformado.



O perdao nao é uma formula de
excecao.

A unidade de vida que pregava Sao
Josemaria, que ¢ uma chamada a
coeréncia de vida cristd, exige viver o
perddo sempre e a partir do primeiro
momento. Por isso, o habitual sera
praticar o perddo na vida diaria. De
outro modo, pela propria natureza
da agressdo, da pequena ofensa
passa-se aos sentimentos negativos e
a falta de comunicacao[129].

Diz-se que € preciso aprender a
perdoar[130]. Talvez, pensando na
caridade como fonte do perdao, seria
melhor dizer que é preciso aprender
a amar: amar Deus e, a partir d’Ele,
amar o proximo, mesmo que
ofenda[131]. Se ndo se perdoar, ndo
se ama. O problema do perdéo pode
ser leva-lo a pratica, quando a ofensa
foi cometida e as emocdes se
desencadeiam; ou quando a
vergonha da culpa se apresenta



como um sentimento insuperavel e a
verdade da ofensa aparece
demasiado crua para ser enfrentada.
Nesse sentido, sim pode ser preciso
uma aprendizagem. Como se perdoa?
Que passos é preciso dar? O que é
preciso enfrentar?

Muitos autores, de qualquer ponto de
vista, religioso, psicoldgico, politico,
social, etc. coincidem basicamente
nos mesmos pontos[132]: verdade
(reconhecimento), arrependimento
(dor pelo dano causado), publicidade
(pedir perddo ao ofendido); como
consequéncias, 0 compromisso de
ndo ofender novamente e a
reparacao (restabelecimento da
situacdo anterior)[133].

Para saber o que é o perdao, é
preciso viver a experiéncia de o
conceder e de o receber. Descobrir a
sua compenetracdo com a dignidade
humana, a sua adequacao a nossa
psicologia e afetividade e a beleza



dos seus efeitos. Como escreve
Alejandro Llano, a palavra perddo “é
a unica que semeia paz e que, se for
repetida sinceramente e se as
pessoas procederem em
consequéncia, acaba tendo um efeito
performativo, quer dizer, produz o
que significa”[134].

O ressentimento e a vinganca olham
para o passado e permanecem nele,
produzindo sentimentos agressivos.
Igualmente, a rejeicdo do perdao
concedido prende no passado e pesa
sobre as relacdes do presente e do
futuro. Pelo contrario, o perdao
supera o passado, por via do amor, a
verdade, a justica e o sofrimento,
abrindo novas oportunidades de
futuro, renovando as relagdes a
partir do interior do homem. Com
que compararemos o perdio? E
como um “batismo antropolégico”
que nos regenera para uma nova
vida de relacdo. Veremos, entdo, que
0 perddo, pessoalmente



experimentado, concedido e
recebido, “o perdao da também
testemunho de que, em nosso
mundo, o amor € mais forte que o
pecado”[135].

“Grande é a nossa responsabilidade,
porque ser testemunha de Cristo
implica, antes de mais nada,
procurar comportar-se segundo a sua
doutrina, lutar para que a nossa
conduta recorde Jesus e evoque a sua
figura amabilissima. Temos que
conduzir-nos de tal maneira que, ao
ver-nos, os outros possam dizer: este
é cristdo porque ndo odeia, porque
sabe compreender, por que nao é
fanatico, porque esta acima dos
instintos, porque € sacrificado,
porque manifesta sentimentos de
paz, porque ama”[136].




[1] Ex 21, 23-25; Lv 24, 18-20. Antes
da vinda de Cristo, a lei do Talido ja
tinha sido superada pelo Direito
Romano, que admitia a possibilidade
de pactuar uma reparacao
pecuniaria entre o ofendido e o
ofensor, evitando assim a aplicacado
da lei do Talido, que so se aplicava
em auséncia de pacto.
Posteriormente, o pacto converte-se
em obrigatdrio, e a ofensa em
principio de obrigacdes, afastando-se
ainda mais da lei do Talido. Cfr.
D’Ors, Derecho Privado Romano, 102
edicdo, Eunsa, Pamplona, 2010, § 378.

[2] Mt 18, 21-22.
[3] Mc 12, 29-31.
[4] Cfr. Mt 5, 43-44.

[S] Sdo Jodo Paulo II, Mensagem para
a celebragdo da XXX Jornada Mundial
da Paz, 1/01/1997, Oferece o perddo,
recebe a paz.



[6] Mt 5,3 e11-12

[7] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2841.

[8] Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4. No Pai-Nosso
de Mateus, Jesus Cristo, logo depois
da recitacdo, como na altura das
Bem-aventurancas, repete
novamente a ideia do perdéo (Mt 6,
14).

[9] “Devemos notar que Cristo, ao
revelar o amor-misericordia de Deus,
exigia ao mesmo tempo dos homens
que se deixassem guiar na propria
vida pelo amor de pela misericordia.
Esta exigéncia faz parte da propria
esséncia da mensagem messianica e
constitui a medula do ‘ethos’
evangélico”. Sdo Jodo Paulo II, Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 3.

[10] Lc 23, 34.

[11] o 13, 34.



[12] Sdo Jodo Paulo II, Mensagem
para a celebragdo da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997.

[13] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2843.

[14] Sdo Jodo Cris6stomo, Homilias
sobre Sao Mateus, 19, 7.

[15] S&o Jodo Paulo II, Mensagem
para a celebragdo da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997. Ver
também, para a relacdo perdao-
justica, Sdo Jodo Paulo II, Dives in
misericordia, nn. 12 e 14. No n. 14
diz: “E 6bvio que uma exigéncia tio
grande do perddo ndo anula as
exigéncias objetivas da justica. A
justica retamente entendida
constitui, por assim dizer, a
finalidade do perdao”.

[16] “Estou plenamente consciente de
quanto o perddo possa parecer
contrario a logica humana, que
obedece frequentemente a



dinamismos de contestacdo e
represalia. (...) Mas, se a Igreja ousa
proclamar aquilo que, humanamente
falando, poderia parecer uma
loucura, fa-lo precisamente por
causa da sua confianca inabalavel no
amor infinito de Deus”, Sdo Jodo
Paulo II, Mensagem para a celebragdo
da XXX Jornada Mundial da Paz,
1/01/1997.

[17] S&o Jodo Paulo II, Orar, Planeta
Testimonio, Barcelona, 1988, pag.
142.

[18] Mt 19, 8.

[19] “Recentemente, os terapeutas e
os cientificos reconheceram o poder
curativo do perddo”, Sternberg, J. y
Sternberg, K., La naturaleza del odio,
Paidos, Madri, 2010, pag. 256.

[20] “Convencei-vos de que s6 com a
justica nunca resolvereis os grandes
problemas da humanidade. Quando
se faz apenas justica, nao é de



estranhar que as pessoas se sintam
feridas: a dignidade do homem, que é
filho de Deus, pede muito mais do
que isso”. Sdo Josemaria, Amigos de
Deus, n. 172.

[21] Cfr. Pablo De Greiff (ed.), The
handbook of reparations, The
International Center for Transitional
Justice, Oxford University Press,
Great Britain, 2006; Gabinete do Alto
Comissariado das Nacdes Unidas
para os Direitos Humanos,
Instrumentos do Estado de Direito
para sociedades que sairam de um
conflito, Programa de reparacoes,
Nova York e Genebra, 2008.

[22] “O descobridor do papel do
perddo na esfera dos negocios
humanos foi Jesus de Nazaré. O fato
de que ele tenha feito esta descoberta
num contexto religioso e a tenha
enunciado em linguagem religiosa
ndo é motivo para leva-la menos a
sério num sentido estritamente



secular”. Arendt, H., A condi¢do
humana, Editora Forense
universitaria, Rio de Janeiro, 2007,
pag. 250.

[23] S&o Jodo Paulo I, Mensagem
para a celebragdo da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997.

[24] Alguns autores que se referem
ao perdao no contexto dos direitos
humanos: Tutu, D., No future without
forgiveness, Rider, Great Britain,
1999; Minow, M., Between vengeance
and forgiveness, Facing history after
genocide and mass violence, Beacon
Press, Boston, 1998; Galtung, J., Tras
la violencia, 3R: reconstruccion,
reconciliacion, resolucion, Ed.
Gernika Gogoratuz, 1998; Hayner, P.,
Verdades innombrables, Fondo de
Cultura Economica, México, 2008;
Lopez Guzman, M., Desafios del
perdon después de Auschwitz
Reflexiones de Jankélévitch desde la
Shoa, San Pablo, 2010; Sternberg, J. y



Sternberg, K., La naturaleza, cit.
Outros autores atuais que, a partir de
contextos diferentes, abordam o
perddo ou temas relacionados:
Girard, R., Veo a Satan caer como un
rayo, Anagrama, Barcelona, 2002;
Burggraf, J., Aprender a perdoar.

[25] S&o Jodo Paulo II, Mensagem
para a celebragdo da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997.

[26] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, nn. 67-72.

[27] Também em Caminho, nos
capitulos “Caridade” e “Tribulacgdes”,
0 mesmo autor dedica um bom
numero de pontos a murmuracao, a
critica negativa e a calunia, e a como
deve ser a reacdo de um cristdo
perante elas.

[28] Nesta linha sdo mais
significativos os testemunhos
durante a guerra civil, como por
exemplo, uma carta que escreve aos


https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-perdoar/

seus filhos espirituais, em que
descreve um encontro num trem
entre Utrera e Salamanca: “Um
alferes, que sofreu
extraordinariamente na sua familia e
nos seus haveres com a perseguicao
dos vermelhos, profetiza as suas
proximas vingancas. Digo-lhe que
sofri como ele, nos meus e nos meus
haveres, mas que desejo que 0s
vermelhos vivam e se convertam. As
palavras cristds chocam-se, na sua
alma nobre, com aqueles
sentimentos de violéncia, e vé-se que
reage bem. Recolho-me como posso
e, segundo 0 meu costume, invoco
todos os Anjos da Guarda”. Vazquez
de Prada, A., O Fundador do Opus Dei,
volume II, Quadrante, Sdo Paulo,
2004, Carta aos seus filhos de Burgos
escrita em Cordoba, 19/04/1938, pag.
347.

[29] Cfr. Mt 22, 37-40.



[30] “A teologia da caridade em
Caminho tem a sequéncia do Novo
Testamento: o amor que Deus nos
tem; o “amor de Deus” (do homem a
Deus); e 0 amor ao proximo (por
Deus)”. Sdo Josemaria, Caminho,
Edicdo comentada preparada por
Pedro Rodriguez, Instituto Historico
Josemaria Escriva, Quadrante, Sdo
Paulo, 2014, pag. 493, Introducdo aos
capitulos “Amor de Deus” e
“Caridade”. Como o autor da edicao
comentada destaca na citada
Introducdo, “ambos os blocos sdo
uma unica realidade espiritual, sdo
os dois atos de uma unica virtude — a
caridade —, como afirma a tradigao
teologica”.

[31] Postulacao da causa de
beatificacdo e canonizacao do Servo
de Deus Josemaria Escriva de
Balaguer, Fundador do Opus Dei:
Articulos del Postulador, Roma, 1979,
n. 617, pag. 212.



[32] “Era compreensivo e cordial com
todos e tratava afavelmente mesmo
as pessoas desagradaveis (...). Nao
fazia disting¢do de pessoas”. Del
Portillo, A., Entrevista sobre o
Fundador do Opus Dei, realizada por
Cesare Cavallieri, Quadrante, 1994,
pag. 180-183.

[33] S&o Josemaria, Sulco, n. 804:
“Dizia — sem humildade fingida —
aquele nosso amigo: ‘nao precisei de
aprender a perdoar, porque o Senhor
me ensinou a amar’”.

[34] Mariano Trueba foi aluno de Sao
Josemaria em 1929 na Academia
Cicuéndez (Madri). Relata que, “um
dia, o Fundador do Opus Dei se
apresentou na Academia com a
batina cheia de gesso ou de cal.
Aconteceu o seguinte: estava num
bonde, quando entrou um operario,
que se encostou ostensivamente, com
0 proposito de suja-lo com a sua
roupa de trabalho, perante a



anuéncia ou a covarde compaixao
dos restantes passageiros. Ao chegar
ao seu destino, o Servo de Deus
colocou as maos nos ombros do
operario e, parecendo que a0 menos
iria dar-lhe um bom safanéo, disse-
lhe com muitissima calma: ‘Meu
filho, vamos completar este
trabalho’. E deu-lhe um forte abraco,
que acabou por sujar-lhe toda a
batina. O Servo de Deus desceu
calmamente do bonde, ante o
espanto e a admiracao de todos”.
Articulos del Postulador, cit., pag.
216.

[35] Rm 12, 21.

[36] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 72.

[37] Este foi o caso da ruina
econdmica familiar, devida ao
comportamento dum socio da firma
que dirigia o seu pai. O Sr. José
Escriva reagiu sempre com caridade:
“esse cavalheirismo cristdo revelou-



se no fato de ter perdoado desde o
primeiro momento e com a melhor
boa vontade os causadores da sua
ruina. Rezou por eles e ndo falou do
tema para evitar que surgisse na sua
familia o menor rancor contra essas
pessoas. Além disso, uma vez
decretada a faléncia por sentenca
judicial, e como o patrimoénio social
era insuficiente para pagar aos
credores, pediu conselho para saber
se teria obrigacdo, em estrita justica,
de os ressarcir com os seus bens
pessoais. Responderam-lhe com
clareza que ndo estava moralmente
obrigado a fazé-lo. Apesar disso, o
cavalheiro acolheu-se ao seu modo
pessoal de entender a justiga, e
‘liquidou tudo o que tinha para pagar
aos credores’”. Vazquez de Prada, A.,
O Fundador do Opus Dei, volume I,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, pag. 57.

[38] “O casal ensinou os filhos a
praticar a caridade com atos e sem
ostentacdo. Umas vezes, com uma



palavra de consolo espiritual; outras,
acrescentando uma esmola. (...) o Sr.
José, diz Pascual Albas, ‘era muito
esmoler; todos os sabados formava-
se a sua porta uma grande fila de
pobres, que iam buscar a sua esmola,
pois havia sempre alguma coisa para
cada um’ “. Vazquez de Prada, A., O
Fundador do Opus Dei, volume I,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, pag.
33-34.

[39] O conceito de unidade de vida
também foi utilizado pelo Magistério
recente. Por exemplo, nestas
palavras de Sdo Jodo Paulo II: “O
Concilio Vaticano II convidou todos
os fiéis leigos a viver esta unidade de
vida, ao denunciar com energia a
gravidade da ruptura entre fé e vida,
entre Evangelho e cultura”. Sdo Jodo
Paulo II, Exortacdo Apostolica Pos-
Sinodal Christifideles laici, n. 59.

[40] S&o Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivd, n. 114.



[41] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2842.

[42] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2840.

[43] “Depois de acabada a guerra, um
dia, o sacerdote teve de apanhar um
taxi, em Madri. Como era seu
costume, pos-se logo a conversar com
0 motorista, a falar-lhe de Deus, da
santificacdo do trabalho e da
convivéncia, de esquecer a desgraca
que se abatera sobre a Espanha. O
motorista escutava e ndo abria a
boca. Quando chegou ao seu destino
e o0 Pe. Josemaria descia, aquele
homem perguntou-lhe: — Onde é que
o senhor estava durante época da
guerra? — Em Madri, respondeu o
sacerdote. — Pena que ndo o tenham
matado! - replicou o motorista. O Pe.
Josemaria ndo disse uma palavra,
nem fez o mais leve gesto de
indignac¢do. Com muita paz,
perguntou ao motorista: — O senhor



tem filhos? E como o outro fizesse
um gesto afirmativo, acrescentou ao
preco da corrida uma boa gorjeta: —
Tome, compre uns doces para a sua
mulher e filhos”. Vazquez de Prada,
A., O Fundador do Opus Dei, volume
I1, Quadrante, Sdo Paulo, 2004, pag.
347-348.

[44] Cfr. comentdarios aos pontos
836-838 de Caminho, Edicédo
comentada histdrico-critica. No
comentario ao ponto 838, 1é-se este
texto de Sdo Josemaria: “Penso que
ndo tenho inimigos. Na minha vida,
encontrei-me com pessoas que me
causaram algum mal, um mal
positivo. Nao acho que sejam
inimigos: sou muito pouca coisa para
té-los. No entanto, a partir de agora,
eles e elas ficam incluidos na
categoria dos meus benfeitores, para
que eu peca a Deus por eles
diariamente” (Apontamentos
intimos, Caderno 4, n. 357,
28-10-1931).



[45] Del Portillo, A., Entrevista sobre
o Fundador do Opus Dei, realizada
por Cesare Cavallieri, Quadrante,
1994, pag. 105-106.

[46] “Contou-nos no dia 19 de
Fevereiro de 1959 a resposta que deu
a um rapaz quando este lhe disse que
0 seu pai ia levantar uma cruz, s
para que constasse o lugar em que
mataram um dos seus tios durante a
guerra civil espanhola. —Pois diz ao
teu pai que essa ndo sera a Cruz de
Cristo, mas a cruz do odio; porque so
servird para lembrar que uns
mataram outros. Aconselha-lhe que
empregue esse dinheiro em
donativos para rezarem missas por
uns e por outros. E preciso saber
perdoar!””’Herranz, J., Dios y audacia,
Mi juventud junto a san Josemaria,
Rialp, Madri, 2011, pag. 140-141.

[47] S&o Josemaria, homilia
“Sacerdote para a eternidade”, Amar
a Igreja, n. 38.



[48] S0 Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivd, cit., n. 44.

[49] Del Portillo, A., Entrevista sobre
o Fundador do Opus Dej, realizada
por Cesare Cavallieri, Quadrante,
1994, pag. 146-149.

[50] Palavras de Sdo Josemaria
recolhidas em Tiempo de Caminar,
Sastre, A., Rialp, Madri, 1989, pag.
539.

[51] S&o Josemaria, Carta 16/07/1933,
nn. 3y 26, cit., Vazquez de Prada, A.,
O Fundador do Opus Dei, volume III,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, pag. 211.

[52] S&o Josemaria, homilia “Amar ao
mundo apaixonadamente”, em
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escriva, cit., nn. 117-118.

[53] Sdo Josemaria, homilia “Amar ao
mundo apaixonadamente”, em
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escriva, cit., n. 117.



[54] “Amemos de verdade todos os
homens, acima de tudo amemos
Cristo, e ndo teremos outro remédio
sendo amar a legitima liberdade dos
outros, numa convivéncia pacifica e
sensata”. Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 184.

[55] “Com efeito, todos os diferentes
campos da vida laical estdo
abrangidos pelo designio de Deus,
que os ama como o lugar histérico da
revelacdo e realizacdo da caridade de
Jesus Cristo para gloria do Pai e
servico aos irmdos”. Sdo Jodo Paulo
I1, Christifideles laici, n. 59.

[56] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 74.

[57] S&o Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivd, cit, n. 119.

[58] Cfr. Sdo Josemaria, Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivd, cit, n.
113.



[59] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 71.

[60] S&o Josemaria, Caminho, n. 283:
“e teras intimidade com Deus..., e
conheceras a tua miséria..., e te
endeusaras..., com um
endeusamento que, aproximando-te
de teu Pai, te fara mais irmao dos
teus irmaos, os homens”. Vid.
também comentdrio, n. 457 de
Caminho, Edi¢cdo Comentada.

[61] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 70.

[62] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 68.

[63] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 70.

[64] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por Cesare Cavallieri,
Quadrante, 1994, pag. 118-119.



[65] Peter Berglar diz: “Na campanha
contra a Obra organizada nos anos
quarenta por uns poucos (mas muito
ativos) inimigos, também tinham
papel preponderante — embora possa
ser dificil de acreditar — os ciimes,
pelo grande poder de atracdo que o
apostolado da jovem familia
espiritual exercia em toda Espanha.
Dos ciumes a inveja ha s6 um
pequeno passo, 0 necessario para se
perder o equilibrio que separa a
debilidade da malicia”. Berglar, P.,
OPUS DEI, Vida y obra del Fundador
Josemaria Escriva de Balaguer, Rialp,
Madri, 1987, pag. 225.

[66] E nesta época que alguns
membros do Opus Dei comegaram a
ter relevo publico na vida social ou
politica. Os que caluniavam diziam
que o Opus Dei atuava através destas
pessoas, de acordo com uma
estratégia politica. Sao Josemaria
intervém defendendo um aspecto
essencial do espirito do Opus Dei:



“Ha mais de trinta anos venho
dizendo e escrevendo de mil formas
diferentes que o Opus Dei ndo tem
em vista nenhuma finalidade
temporal, politica; que pretende
unica e exclusivamente difundir
entre multiddes de todas as racas, de
todas as condicdes sociais, de todos
0s paises, o conhecimento e a pratica
da doutrina salvadora de Cristo”. E
Cristo que passa, n. 70. Sobre os
ensinamentos de Sdo Josemaria
acerca da formacdo cristd e a
liberdade em matérias sociais e
politicas, cfr. Angel Rodriguez Lufio,
Consciéncia crista e cultura politica
nos ensinamentos de Sdo Josemaria
Escriva, Conferéncia proferida
durante as 46° Jornadas de Questdes
Pastorais, Secularismo e cultura da
fé, Castelldaura, 25 y 26 de enero de
2011.

[67] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 72.


https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/
https://opusdei.org/pt-br/article/consciencia-crista-e-cultura-politica/

[68] Cfr., para aprofundar mais a
relacdo entre liberdade y missao
apostolica: Rhonheimer, M.,
Transformacion del mundo, La
actualidad del Opus Dei, Rialp, Madri,
2006, cap. IV, pag. 91-116.

[69] A liberdade é um dos temas
centrais da mensagem de Sdo
Josemaria. Neste sentido, escrevia o
filésofo Cornelio Fabro: “Em plena
sintonia com o Concilio Vaticano II -
mais ainda, poderia dizer-se que
superando-o em audacia -
Monsenhor Escriva propde, como
primeiro bem a respeitar e a
estimular, o empenho temporal do
cristdo, precisamente a liberdade
pessoal. ‘Sé se defender a liberdade
individual dos outros com a
consequente responsabilidade
pessoal, poderd, com honradez
humana e crista, defender do mesmo
modo a sua’”, Fabro, C., Um mestre
da liberdade crista, em
“L’Osservatore Romano”, 2-VII-1977.


https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/

[70] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 69.

[71] S&o Josemaria, E Cristo que
passa, n. 69.

[72] S&o Josemaria, E Cristo que
passa, n. 67.

[73] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 184.

[74] S&o Josemaria, E Cristo que
passa, n. 69.

[75] Hoje, mais do que nunca, devido
aos meios técnicos de divulgacao
(principalmente TV e Internet),
crescem simultaneamente a
gravidade da calunia, ao chegar a
mais pessoas, e a sua banalizacao,
pela sua frequéncia e aceitagao.

[76] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 71.

[77] Cfr. Jo 9, 1-41.



[78] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 67.

[79] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 71.

[80] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 72.

[81] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 72.

[82] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por Cesare Cavallieri,
Quadrante, 1994, pag. 118.

[83] Cfr. Vazquez de Prada, A., O
Fundador do Opus Dei, volume II,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, cit., onde
trata amplamente o tema,
especialmente nas pags. 407-498.

[84] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, pag.



79, testimonio de Mons. Pedro
Cantero. Neste livro recolhem-se
testemunhos de pessoas que se
deram pessoalmente com o
Fundador. Os testemunhos relatam a
gravidade das calunias e oferecem
um elenco das atitudes de Sdo
Josemaria diante delas.

[85] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por Cesare Cavallieri,
Quadrante, 1994, pag. 124-125.

[86] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit,
pag. 23, testemunho do Cardeal José
Maria Bueno Monreal.

[87] As calunias estdo unidas a
primeira expansdo porque tiveram o
efeito indireto de que a mensagem
do Opus Dei chegasse a pessoas e
lugares ndo previstos.



[88] “O pior fato esta, certamente,
que estas deformacdes e este modo
falso de interpretar como mas as
cosas mais santas, ficardo arraigados,
incrustados, no espirito de muita
gente e talvez de toda uma geracao. E
poderdo ser a causa de uma
obstinacdo incrivel, em nao
reconhecer a verdade”, Carta 29-
XII-1947 / 14-11-1966, n. 67, citada por
Vazquez de Prada, A., O Fundador do
Opus Dei, volume II, Quadrante, Sdo
Paulo, 2004, pag. 488.

[89] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 70.

[90] Articulos del Postulador, cit, pag.
328-329.

[91] Del Portillo, A., Entrevista sobre
o Fundador do Opus Dej, realizada
por Cesare Cavallieri, Quadrante,
1994, pag. 125.

[92] “Esforca-te, se € preciso, por
perdoar sempre aos que te ofendem,



desde o primeiro instante, ja que, por
maior que seja o prejuizo ou a ofensa
que te facam, mais te tem perdoado
Deus a ti”. Sdo Josemaria, Caminho,
n. 452. Vid., comentario a este ponto
em Caminho, Edicdo Comentada, cit.,
pag. 520.

[93] S&o Josemaria, Caminho, Edicédo
Comentada, cit., comentario ao ponto
45.

[94] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
testemunho de Mons. José Lopez
Ortiz, pag. 228.

[95] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
testemunho del P. Silvestre Sancho
Morales, O.P., pag. 400. Acerca do
perdao e o esquecimento, a questdo
ndo é tanto esquecer ou ndo



esquecer, porque ha fatos que ndo se
podem apagar da memoria. “Nao se
trata de esquecer tudo o que
aconteceu, mas de o reler com
sentimentos novos, aprendendo,
precisamente das experiéncias
sofridas, que apenas o0 amor constroi,
enquanto o ddio produz destruicdo e
ruina. A novidade libertadora do
perddo deve substituir a insisténcia
inquietante da vinganca”. Sao Jodo
Paulo I, Mensagem Jornada Mundial
da Paz, 1/01/1997. No mesmo sentido
de diferenciar a decisdo de perdoar
do aspecto emocional e psicoldgico, o
Compéndio do Catecismo da Igreja
Catolica no n. 595 diz: “A
misericordia penetra no nosso
coracao so se também nos
soubermos perdoar, até aos nossos
inimigos. Ora, mesmo que ao homem
pareca impossivel satisfazer esta
exigéncia, o coragdo que se oferece
ao Espirito Santo pode, como Cristo,
amar até ao extremo do amor,
mudar a ferida em compaixao,



transformar a ofensa em
intercessao”.

[96] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.
Pag. 202, testemunho de Mons. Juan
Hervas Benet.

[97] Vid. n. 802 de Forja, in fine,
onde, depois de referir-se aos que lhe
faziam mal como “benfeitores”, dizia:
“E acontecerd que, a forca de pedir
por eles a Deus, lhes teras simpatia”.

[98] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 72.

[99] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pag. 104, testimonio de Mons.
Laureano Castan Lacoma.



[100] Sao Josemaria, Caminho, n. 671.
Vid. também comentdario de
Caminho, Edicdo Comentada, pag.
667.

[101] A perseguicao e as calunias
desataram-se com muita viruléncia
em Barcelona, no ano de 1941. Em
maio de 1942, S4o Josemaria escrevia
ao diretor do unico centro do Opus
Dei que havia nessa cidade: “+ Jesus
abencoe e me guarde os meus filhos.
Queridissimos: estamos de parabéns,
porque o Senhor nos trata a maneira
divina. Que vos direi? Que estejais
contentes, spe gaudentes!: que
sofrais, cheios de caridade, sem que
da vossa boca saia nunca nem uma
palavra incomoda para ninguém, in
tribulatione patientes!: que estejais
cheios de espirito de oracdo, orationi
instantes! Filhos: ja se vislumbra a
aurora, e quanta colheita, nessa
bendita Barcelona, com a chegada do
novo dia! Sede fiéis. Abencoo-vos.
Um abraco do vosso Padre,



Mariano”. Carta a Rafael Termes
Carrero, de Madri, 2/05/1942, citada
em Vazquez de Prada, A., O Fundador
do Opus Dei, volume II, Quadrante,
Sao Paulo, 2004, pag. 432; para os
acontecimentos de Barcelona, vid.
pag. 428-434.

[102] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 72.

[103] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pag. 56, testemunho de Mons. Abilio
del Campo y de la Barcena. No
mesmo sentido Mons. Laureano
Castan Lacoma, pag. 104.

[104] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 70.

[105] Vazquez de Prada, A., O
Fundador do Opus Dei, volume III,
Quadrante, Sdo Paulo, 20044, cit.,
onde se relatam as viagens



apostolicas a Peninsula Ibérica em
1972, pag. 588-601, e a América do
Sul e Central em 1974 e 1975, pag.

546-632-665.

[106] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 68.

[107] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pag. 228, testemunho de Mons. José
Lopez Ortiz.

[108] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pag. 228, testemunho de Mons.
Santos Moro Briz.

[109] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 68.

[110] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.



Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pag. 23, testemunho do Cardeal José
Maria Bueno Monreal.

[111] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, cit.,
pag. 79-80, testemunho do Mons.
Pedro Cantero.

[112] Cfr. Bauman, Z., Medo liquido,
Zahar, Rio de Janeiro, 2008.

[113] “Parece-me que o nucleo da
crise espiritual do nosso tempo tem
as suas raizes no eclipse da graca do
perddo. (...) O homem néo pode
suportar a moral pura e simples, ndo
pode viver dela; torna-se para ele
uma “lei” que provoca o desejo de
contradizé-la e gera o pecado. Por
isso onde o perdao, o verdadeiro
perddo cheio de eficacia, ndo é
reconhecido e ndo se acredita nele, é
preciso tratar a moral de tal modo



que as condicOes de pecar nunca se
possam verificar propriamente para
o0 individuo. Em linhas gerais pode
dizer-se que a atual discussdo moral
tende a libertar os homens da culpa,
fazendo que nunca se deem as
condig¢Oes da sua possibilidade”.
Ratzinger, J., “Una compafiia en el
camino”, La Iglesia. Una comunidad
en camino, 5, 4, Ed. Paulinas, Madri
1992, pag. 90.

[114] Hannah Arendt destaca o
perdao como interdependéncia entre
as pessoas quando assinala que “na
soliddo e no isolamento (...) o perdao
ndo chega a ter realidade: é, no
maximo um papel que a pessoa
encena para si mesma”. Arendt, H., A
condi¢do humana, Editora Forense
universitaria, Rio de Janeiro, 2007,
pag. 249.

[115] A interdependéncia de todas as
pessoas, pode-se detectar no plano
natural, por exemplo, na base dos



Crimes contra a Humanidade, onde
se entende que quem 0s comete,
atenta nao so contra um ser humano
singular, ou contra una ordem
juridica determinada, mas ofende
toda a humanidade. O conceito de
fraternidade universal encontra-se
também no Ubuntu, caracteristica da
visdo africana do mundo, mais
conhecida atualmente pela sua
influéncia na transicéo da Africa do
Sul. Cfr. Tutu, D., No future, cit., pag.
34-36. Sobre a “dependéncia” como
conceito antropologico relevante, cfr.
MaclIntyre, A., Animales racionales y
dependientes, Paidos, Barcelona,
2001.

[116] Bento XVI, Jesus de Nazaré I,
Planeta, Sdo Paulo, 2007, pag. 145.

[117] Cfr. Burggraf, J., Aprender a
perdoar, cit.

[118] Bento XVI, Jesus de Nazaré I,
Planeta, Sdo Paulo, 2007, pag. 145.



[119] Bento XVI, Jesus de Nazaré I,
Planeta, Sdo Paulo, 2007, pag. 145.

[120] Para uma visdo antropologica
da expiacao, crf. Girard, R. Veo a
Satan, cit.

[121] O fato de que o perdao tenha
como pressupostos a verdade a
justica ndo ofusca a
incondicionalidade do perddo, nem a
sua essencial gratuidade. Do ponto
de vista do ofendido, o perdao deve
outorgar-se de modo incondicionado.
O ofensor ndo obtera o perdao
concedido (a libertacéo da culpa) se
ndo redimir o preco da ofensa
mediante a verdade e a reparacao.
Quando todos os elementos se
completam, abre-se passo para a
reconciliacdo. O perddo facilita assim
a via da justica. Cfr. Compéndio da
Doutrina Social da Igreja, n. 518.

[122] Cfr. Lopez Guzman, M.,
Desafios del perdon después de
Auschwitz, cit., pag. 63-121, onde se



faz uma analise de falsos perddes,
baseados em diferentes causas.

[123] “Culpa chama vingancga; €
assim que se forma uma cadeia dos
culpados na qual o mal da culpa
cresce continuamente e se torna
sempre mais inevitavel. (...): a culpa
pode ser vencida por meio do
perddo, ndo por meio da vinganca”.
Bento XVI, Jesus de Nazaré I, Planeta,
Séo Paulo, 2007, pag. 144.

[124] Bento XVI, Caritas in Veritate, n.
6.

[125] Com a palavra “periferia”
referimo-nos a atividade assistencial,
ONG, e outras. Podia-se pensar, ou
atuar na pratica, como se esse ambito
fosse o proprio dos atos gratuitos,
enquanto o mundo das relacdes de
trabalho, juridicas, econ6micas, etc.,
seria o Ambito dos atos devidos,
uteis, etc., sem que a caridade tivesse
que informa-los. Inversamente, no
ambito assistencial, deve atender-se



antes de mais a justica, ja que “a
justica é a primeira via da caridade
ou, como dizia Paulo VI, a sua
‘medida minima® . Bento XVI,
Caritas in Veritate, n. 6.

[126] Bento XVI, Caritas in Veritate, n.
2

[127] A familia é o lugar
paradigmaético dos atos gratuitos. E
neste ambito de micro perdao, onde
0s mais novos podem experimentar o
perdéo e aprender a reconduzir as
situacdes que podem gerar
agressividade, aprender a evitar as
ofensas. Aprende-se a pedir perddo, a
outorga-lo, a superar o rancor e a
vinganca, a amar de forma gratuita,
a ser compreensivo, a adquirir o
sentido da justica, a respeitar os
outros. E preciso referir-se também a
solidez da familia, que € por si
mesma uma base de aprendizagem
de amor e perddo. Nas rupturas
familiares, os filhos perdem com



frequéncia a referéncia do amor e
dos afetos. Por outro lado, a familia
tem um papel unico, ja que esta na
sua mao cortar a corrente dos ddios
que passam de geracdo em geracao,
de pais a filhos. Com frequéncia, o
rancor herdado convive com a
pratica religiosa, de modo que se
educam os filhos numa religido
degenerada. F preciso purificar a
memdria familiar.

[128] Sao Jodo Paulo I, Mensagem
Jornada Mundial da Paz, 1/01/1997.

[129] “E acontece o mesmo na
convivéncia: comeca-se com uma
pequena falta de atenc¢do e acabamos
por viver de costas uns para o0s
outros, no meio da indiferenca mais
gelada”. Sdo Josemaria, Amigos de
Deus, n. 15.

[130] Sternberg, J. y Sternberg, K., La
naturaleza, cit., pag. 258.



[131] O perdao, tal como se entende
no cristianismo, ndo é
fundamentalmente uma técnica,
uma terapia ou uma experiéncia
salutar, embora possa ter esses
efeitos. O Catecismo da Igreja
Catolica, no contexto do perdao, ao
glosar “como Eu vos amei” (Jo, 13-34),
assinala: “observar o mandamento
do Senhor é impossivel se quisermos
imitar, de fora, o modelo divino.
Trata-se de participar, de forma vital
e “do fundo do cora¢ao”, na
Santidade, na Misericérdia, no Amor
de nosso Deus”. Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2842.

[132] Cfr., por exemplo, Tutu, D., No
future, cit., pag. 218-219; Sternberg, J.
y Sternberg, K., La naturaleza, cit.,
pag. 258-259.

[133] O paralelismo com os atos do
sacramento da reconciliacdo sugere
que este pode ser visto como modelo
do perdao, ndo s6 com respeito a



Deus, mas também entre personas,
instituicdes e até sociedades.

[134] Llano, A., Segunda navegacion,
Memorias 2, Encuentro, Madri, 2010,
pag. 294.

[135] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2844.

[136] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 122.

Jaime Cardenas del Carre

Doutor em Direito Canodnico
(Universidade da Santa Cruz, Roma)

Mestre em Conflitologia (Universitat
Oberta de Catalunya)

Estudo publicado no numero 53
de Romana, boletim oficial da
Prelazia da Santa Cruz e Opus
Dei.




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-
sao-josemaria-escriva/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/

	São Josemaria Escrivá, Mestre de Perdão
	1. Redescobrir a novidade libertadora do perdão
	2. O Grande Amor
	3. No centro da mensagem fundacional
	4. A homilia “O respeito cristão pela pessoa e pela sua liberdade”
	5. Atitude ante as calúnias
	6. O perdão como estilo de convivência e a cultura da paz


