
opusdei.org

O Papa na vida do
cristão

O lema elaborado por são
Josemaria “Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam! – que
todos, bem unidos ao Papa,
vamos a Jesus, por Maria”, não
era apenas uma frase bem
formulada, expressava um
anseio de seu coração, que deve
existir também em todos os
católicos.

18/09/2018

“Nós, os católicos, temos de pensar
que, depois de Deus e da nossa Mãe a



Virgem Santíssima, na hierarquia do
amor e da autoridade, vem o Santo
Padre”.[1] Estas palavras de são
Josemaria Escrivá traçam um
programa muito preciso da
existência cristã, caracterizado pelo
amor, por aquele caminhar na
caridade, que é a contrassenha dos
filhos de Deus[2]. Caridade, cuja
natureza e dinamismo são
determinados por sua fonte, o
próprio Dom que não foi criado – o
amor de Deus foi derramado em
nossos corações pelo Espírito Santo
que nos foi dado[3] – e, por seu
objeto, o próprio Deus, em primeiro
lugar, e, por Ele, todos os filhos de
Deus, primeiramente a Filha, Mãe e
Esposa de Deus e, aqui na Terra,
imediatamente depois, o Papa.

Quanto vale um coração humano? O
valor que tiverem os seus amores. E
o coração do fiel católico é
enobrecido pela chamada a esta
hierarquia do amor: Deus, Nossa



Senhora, o Papa. A caridade,
ordenada desta forma, converte-se
em um potente motor da vida diária,
daquele caminhar na caridade, como
diz são Paulo assumindo um
hebraísmo muito expressivo da
cotidianidade, ou seja, da conduta
cristã que se vive com o ritmo
marcado pela cadência regular dos
dias comuns e de atividades sem
surpresas e não por acontecimentos
extraordinários. Como dar um
destaque para o Papa em nossa vida
se as oportunidades de encontros
pessoal com ele, pelo menos
fisicamente, são tão raras? Não
podendo confiar em momentos tão
singulares para expressar o afeto
pessoal ao Romano Pontífice, é
necessário aprofundar nas razões de
seu lugar tão alto na hierarquia do
amor.

A primeira razão que vem à cabeça é
seu título de Vigário de Cristo. No
entanto, a palavra “vigário”, que



parece dizer muito, precisa de um
enriquecimento na compreensão de
seu conteúdo. Basta pensar que o
Concílio Vaticano II diz dos bispos
que “governam as igrejas
particulares que lhes foram
confiadas como vigários e legados de
Cristo”[4]; e a respeito dos
presbíteros o mesmo Concílio ensina
que “ficam assinalados com um
carácter particular e, dessa maneira,
configurados a Cristo sacerdote, de
tal modo que possam agir em nome
de Cristo cabeça”[5]. Pois bem, não
acho que o povo cristão, com seu
sentido de fé, veja o Papa somente
como o primeiro ne hierarquia
eclesiástica, como aquele que está no
vértice. Ainda que os sacerdotes,
principalmente no momento da
Consagração da Eucaristia, têm uma
particular identificação sacramental
com Cristo e “na pessoa dos Bispos
(...) está presente no meio dos fiéis o
Senhor Jesus Cristo”[6], é preciso
enxergar o ministério papal por



outra perspectiva: para cada fiel o
Papa não é como seu pároco, com um
posto mais elevado ou mais poder,
nem como seu Bispo, só que
revestido de mais dignidade. A
relação é de outro gênero e está
estreitamente ligada à própria
relação com Cristo. É esta relação
que devemos analisar agora, para
extrair dela indicações mais precisas
sobre o que significa para o cristão
que o Papa seja o Vigário de Cristo
sobre a Terra.

Especial pertença a Cristo em
virtude do batismo

O cristão, em virtude do batismo,
pertence a Cristo. É o acontecimento
batismal que o coloca em relação
imediata com Cristo, cujas
características podemos deduzir,
com progressiva luminosidade e
nitidez, por meio da análise de uma
série de textos do Novo Testamento.



O primeiro traço deste pertencer a
Cristo vem da resposta de Pedro à
pergunta dos convertidos no dia de
Pentecostes: “´Irmãos, que devemos
fazer?´ Pedro respondeu:
´Convertei-vos, e cada um de vós seja
batizado em nome de Jesus Cristo,
para o perdão dos vossos pecados. E
recebereis o dom do Espírito Santo
´”[7]. “Em nome de Jesus Cristo”
quer dizer que o batismo é
administrado com a autoridade de
Jesus e é a essa autoridade que se
atribuem os efeitos da remissão dos
pecados e do dom do Espírito
Santo[8].

Os mesmos Atos dos Apóstolos
mostram que o batismo, além de se
basear na autoridade de Jesus,
também implica a invocação do seu
nome[9], ou seja, reconhecer em
Jesus o Cristo e se colocar sob sua
potestade.



As cartas paulinas nos fazem saber
que a potestade de Cristo, que atua
no batismo, alcança uma
profundidade tal, que o batizado é
feito partícipe do mesmo
acontecimento pascal que se realizou
em Cristo, isto é, da sua morte e da
sua ressurreição. A carta aos
Romanos e a carta aos Colossenses
são particularmente explícitas em
relação a isso[10]. Tal participação da
morte e ressurreição do Senhor dá
origem a uma nova vida com Cristo e
em Cristo[11].

E são Paulo não para por aqui.
Recorre a uma metáfora muito
expressiva: “Vós todos que fostes
batizados em Cristo vos revestistes
de Cristo”[12]. Os destinatários da
carta paulina podiam compreender
bem esta metáfora, já que aparece
várias vezes no Antigo Testamento,
no sentido de assumir uma
disposição moral, tanto boa quanto
ruim.[13] A linguagem profana



também conhecia o uso metafórico
do temo “revestir-se”.[14] No
entanto, as palavras do Apóstolo vão
além das disposições morais de
imitação de Cristo, para chegar a
uma certa identificação com Ele.
Tanto é verdade, que nos fazemos
filhos de Deus e nos unimos aos
outros batizados a ponto de ser um
em Jesus Cristo, superando toda
discriminação tanto religiosa (judeu
ou grego), como social (escravo ou
livre) e natural (homem ou mulher)
[15].

São Paulo explica o ser um em Cristo
com a doutrina do corpo que todos os
batizados formam[16]. A imagem da
coletividade como um corpo podia de
certo modo ser familiar aos
destinatários das cartas paulinas, já
que a literatura pagã também a
aplicava tanto ao cosmos como um
todo, quanto à cidade ou a outras
comunidades humanas[17]. No
entanto, são Paulo não fica só no



sentido da metáfora profana e,
superando-a amplamente, apresenta
Cristo como o princípio unificante
deste corpo ao que chama inclusive 
corpo de Cristo[18]. As cartas aos
Efésios e aos Colossenses ainda
deixam claro que Cristo é a cabeça de
seu corpo, que é a Igreja[19].

Corpo de Cristo, pois, porque Ele é
sua cabeça, seu princípio unificante e
vivificante, mas também porque o
homem novo, que inclui em si judeus
e gentios, formou-se no corpo de
Cristo crucificado[20]. O Apóstolo
indica a criação de um único homem
novo em Cristo como finalidade da
atividade redentora do Senhor, e
menciona a Cruz para explicar que é
no corpo de Cristo sobre a Cruz que
ela se realiza[21]. O pano de fundo
batismal de toda a carta aos Efésios
mostra claramente que por meio do
batismo cada fiel é inserido neste
processo salvífico.



Logo depois, usa outra imagem para
apresentar o homem novo criado em
Cristo: a da construção, que tem
como pedra angular o próprio Cristo;
nela os fiéis são edificados como
templo de Deus no Espírito[22]. É
necessário prestar atenção na
comparação com o edifício, porque
ela também está no texto da
promessa do primado de Pedro. Com
esta e outras imagens o Apóstolo nos
faz ver com profundidade, com
fortes traços, diferentes dimensões
deste pertencer a Cristo em virtude
do batismo.

Cristo e Pedro

Mesmo sabendo dos limites da
aproximação que fizemos até aqui,
esboçamos uma resposta à pergunta:
qual é o tipo de relação do cristão
com Cristo? Mas a pergunta inicial se
referia à relação com o Papa. A
resposta passa através do estudo da
relação entre Cristo e Pedro.



Por isso, eu te digo: tu és Pedro, e
sobre esta pedra edificarei a minha
Igreja, e as forças do Inferno não
poderão vencê-la[23]. A autenticidade
destas palavras do Senhor, junto com
o versículo precedente e o seguinte,
está solidamente demonstrada não
só pela sua presença em todos os
códices mais antigos deste Evangelho
– o que já seria mais do que
suficiente –, mas também pelo seu
evidente caráter semítico,
confirmado pelos recentes estudos
comparativos com o vocabulário de
Qumran[24].

O diálogo do Senhor com Simão
Pedro está tão carregado de
referências à própria pessoa do
Apóstolo, que exclui qualquer
interpretação que reduza o sentido
da rocha[25] à simples confissão da
fé no messias ou a Pedro como
representante de todos os que
creem[26]. A metáfora da rocha
referida a Deus é frequente no



Antigo Testamento[27]. Cristo aplica
esta imagem a Pedro e diz que sobre
ele edificará a sua Igreja, dando-lhe
uma função que é própria de Cristo.
São Leão Magno explica assim: “tu és
Pedro. Isto significa que se eu sou a
pedra inviolável, a pedra angular que
fez dos povos um só (Ef 2, 20.14), o
fundamento que ninguém pode
substituir, tu também és pedra
porque minha força te faz firme, e
assim o que me pertence em
potestade, tens em comum comigo
por participação”[28].

A Igreja de Cristo, apresentada como
uma construção erigida por Ele
mesmo, está edificada sobre Pedro
como sobre uma rocha. Cristo
edificou a Igreja não só dotando-a de
meios de salvação e estruturas
organizativas, mas principalmente
criando o homem novo no seu corpo
sobre a Cruz, o novo povo de Deus
herdeiro das promessas[29]. Este
último aspecto fica mais evidente na



primeira carta de são Pedro, sempre
com a imagem da construção:
aproximai-vos do Senhor, pedra viva,
rejeitada pelos homens, mas escolhida
e valiosa aos olhos de Deus. Do
mesmo modo, também vós, como
pedras vivas, formai um edifício
espiritual, um sacerdócio santo, a fim
de oferecerdes sacrifícios espirituais,
agradáveis a Deus, por Jesus Cristo.
(...) Mas vós sois a gente escolhida, o
sacerdócio régio, a nação santa, o
povo que ele adquiriu[30]. São Pedro
aplica aos batizados os mais altos
títulos de nobreza do povo da Antiga
Aliança: agora constituem o novo
povo messiânico, edificado por Cristo
como templo e sacerdócio santo,
povo que Deus adquiriu para si.
Como lemos em At 20, 28, foi uma
aquisição com seu sangue, ou seja,
por meio do sacrifício redentor da
Cruz[31].

A Igreja é de Cristo porque Ele a
adquiriu com o seu sacrifício



redentor e a edificou com o seu
corpo sobre a Cruz. Por isso, quando
Cristo diz: “minha Igreja”, no
adjetivo “minha” vibram as forças e
o drama do Gólgota. Acrescentar
depois “sobre esta pedra edificarei a
minha Igreja” significa associar
Pedro de um modo singular à obra
admirável que terá de realizar sobre
a Cruz. Neste sentido, a expressão
“Cristo na terra”, a qual Santa
Catarina de Sena gostava de designar
ao Papa, é especialmente exata e
acertada[32].

Um texto clássico sobre o ministério
petrino é o diálogo transmitido por Jo
21,15-17: Depois de comerem, Jesus
perguntou a Simão Pedro: “Simão,
filho de João, tu me amas mais do que
estes?” Pedro respondeu: “Sim,
Senhor, tu sabes que te amo”. Jesus
lhe disse: “Cuida dos meus cordeiros”.
E disse-lhe, pela segunda vez: “Simão,
filho de João, tu me amas?”. Pedro
respondeu: “Sim, Senhor, tu sabes que



te amo”. Jesus lhe disse: “Apascenta
minhas ovelhas”. Pela terceira vez,
perguntou a Pedro: “Simão, filho de
João, tu me amas?” Pedro ficou triste,
porque lhe perguntou pela terceira
vez se o amava. E respondeu: “Senhor,
tu sabes tudo; tu sabes que te amo”.
Jesus disse-lhe: “Cuida das minhas
ovelhas. Aqui Pedro não representa
nem todos os discípulos nem o grupo
mais restrito dos Apóstolos, ainda
que todos devem ter uma resposta de
amor e todos os Apóstolos depois
terão um papel na missão de
pastorear os fiéis. Esse diálogo diz
respeito a Pedro de um modo
completamente pessoal: evoca-se,
ainda que sem mencionar
diretamente, a tripla negação na casa
do Sumo Sacerdote, e o que Jesus
pede a Pedro é uma resposta que
corrija profundamente aquelas
negações.

O Senhor corresponde à resposta de
amor de Pedro confiando-lhe seus



cordeiros, suas ovelhas. Esta
linguagem era muito compreensível
à luz do que tinha dito de si mesmo: 
Eu sou o bom pastor. O bom pastor dá
a vida por suas ovelhas[33]. Ao se
servir da imagem do bom pastor,
atribui a si mesmo, como cumprida,
a profecia de Yahveh pastor de seu
povo e, com ele, de seu servo
Davi[34]. No entanto, agora
acrescenta um elemento que não foi
explicitado pela profecia de Ezequiel:
a entrega da sua vida a favor de suas
ovelhas. E além disso, o rebanho
inicial será completo com outras
ovelhas que atualmente não
pertencem a ele: Tenho ainda outras
ovelhas, que não são deste redil;
também a essas devo conduzir, e elas
escutarão a minha voz, e haverá um
só rebanho e um só pastor[35]. A
referência aos gentios é clara, mas é
preciso notar que a ampliação do
rebanho se enlaça com o sacrifício da
própria vida por parte de Jesus, como



se indica tanto no versículo
precedente como no seguinte[36].

Como Jesus disse a Pedro que sobre
ele edificaria a sua Igreja, e isto
sucedeu na Cruz, de um modo
parecido agora lhe confia suas
ovelhas, ou seja, o rebanho reunido
com seu sacrifício. Pedro deu uma
tripla resposta de amor pessoal e
Jesus corresponde de um modo
igualmente pessoal: confia a Pedro
justo o que custou a sua vida sobre o
Gólgota. Então quem é Pedro para os
membros do rebanho confiado a ele?
Novamente a expressão de Santa
Catarina “Cristo na terra” seria a
resposta mais exata.

Pedro está presente em seus
sucessores

Pedro não é apenas o primeiro
elemento de uma cadeia histórica de
Bispos na Sede Romana; ele coexiste
com seus sucessores[37]. No Concílio
de Éfeso de 431, quando o legado



papal proclamou que o Apóstolo
Pedro “vive e julga até agora e para
sempre nos seus sucessores “e que o
papa Celestino “sucede a ele e ocupa
o seu lugar (= vigário = 
topotêrêtês)”[38], expressava com
clareza sintética o sentido da fé da
Igreja[39].

O Papa, Bispo de Roma,
independentemente do nome e da
pessoa, é sempre “Cristo na terra”,
porque permanece nele o ministério
petrino, esse ministério que Jesus
confiou ao Príncipe dos Apóstolos
com acentos tão pessoais. Sobre ele, o
Senhor edificou a sua Igreja e este
fundamento não pode ser substituído
nunca e muito menos suprimido. O
papa são Leão Magno explicava, na
metade do século V, num dos seus
célebres sermões: “Pedro,
perseverando na solidez que
recebeu, não abandona o timão da
Igreja que lhe foi confiado (...). Agora
ele, com maior plenitude e eficácia



realiza tudo o que lhe foi
encomendado e cumpre totalmente
todos os seus ofícios e cuidados
n’Aquele e com Aquele que o
glorificou. Se, portanto, fazemos algo
e decretamos retamente, se obtemos
algo da misericórdia de Deus pelas
orações diárias, é obra e mérito
daquele em cuja sede vive sua
potestade e é grande sua
autoridade”[40].

O fiel cristão, por pertencer a Cristo
pelo batismo, tem uma relação
especial com Pedro; com Pedro aqui
embaixo, na visibilidade própria da
Igreja peregrina, porque o ser “Cristo
na terra”, no modo característico e
próprio que corresponde ao Príncipe
dos Apóstolos, nunca se perde,
apesar do seu martírio e, portanto,
sua desaparição física. Acontece
assim porque nos Romanos
Pontífices permanece o ministério
petrino: eles continuam sendo Pedro
e, portanto, “Cristo na terra”.



Pedro na vida diária do cristão

As considerações anteriores nos
ajudaram a compreender melhor
porque Pedro – dizer o Papa e dizer
Pedro na prática é a mesma coisa –
ocupa um lugar tão alto na
hierarquia do amor. Um lugar tão
próximo de Cristo, precedido apenas
por Nossa Senhora, tem a sua razão
de ser na peculiar relação vicária de
Pedro com Cristo. Pois bem, assim
como o ser Cristo, que consiste na
essência da vida cristã, tem múltiplas
expressões na cotidianidade da nossa
existência, analogamente nossa
relação com o “Cristo na terra” tem
que ser traduzida em atos concretos
igualmente cotidianos.

Mais do que qualquer argumento,
mesmo que bem raciocinado, talvez
seja útil recorrer ao exemplo de vida
vivido por são Josemaria Escrivá.
Sendo um sacerdote ainda jovem,
adquiriu o hábito de rezar o terço



todos os dias pela pessoa e intenções
do Romano Pontífice. Imaginava-se
perto do Papa ao celebrar a Missa, e,
ao terminar, rezava uma comunhão
espiritual com o desejo de receber o
Santíssimo Sacramento de suas
mãos[41]. Esta prova tangível de fé
nos faz compreender que o seu lema 
“Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam! – que todos, bem unidos ao
Papa, vamos a Jesus, por Maria”[42],
não era uma mera frase bem
formulada, mas expressava um
anseio real de seu coração.

A união com Cristo, procurada com
empenho na própria existência, não
pode, não deve estar separada do
“Cristo na terra”. Por muitas razões,
a sua relação com Jesus, como
sucessor de Pedro, é tão singular que
ninguém mais pode compartilhá-la;
mas também é verdade que cada
geração cristã está chamada a
reproduzir a atitude orante da
primeira comunidade de Jerusalém: 



a Igreja orava continuamente a Deus
por ele[43]. A súplica pode subir
incessantemente a Deus porque além
dos momentos de oração – seja
comunitária, como na liturgia da
Missa, ou individual –, todas as
atividades humanas, se são exercidas
com retidão e oferecidas a Deus,
unem-se ao hino ininterrupto de
louvor e ação de graças, de expiação
e de súplica que partindo do Gólgota
se eleva ao Pai Celestial[44].

O edifício da Igreja, construído sobre
Pedro, pode chegar a ser tão pesado
que excederia qualquer força
humana, mas ao mesmo tempo a
oração ininterrupta de toda a Igreja
possui uma força capaz de içar
qualquer carga, mesmo que seja
muito pesada. Se além disso, a oração
se encarna e, por assim dizer,
materializa-se em sacrifício, então se
enriquece mais ainda pela potência
da Cruz. Esta é a convicção que
expressam as palavras de João Paulo



II, na sua meditação sobre o
sofrimento: “a Igreja vê em todos os
irmãos e irmãs de Cristo que sofrem
como que um sujeito multíplice da
sua força sobrenatural. Quantas
vezes os pastores da Igreja recorrem
precisamente a eles e procuram
concretamente neles ajuda e
apoio!”[45]. Nesta alusão aos
pastores, discretamente velada pelo
uso do plural, vem à luz a confiança
do Papa, confirmada pela
experiência pessoal, do sustento
oferecido pela fidelidade na dor de
inúmeros cristãos, anônimos para os
homens, mas cujas orações, bem
conhecidas para Deus, sobem a Ele
como incenso de suavíssimo olor[46].

A união efetiva e afetiva com o Papa
faz com que a oração esteja
acompanhada pela obediência.
“Pensai, queridos irmãos e irmãs,
filhas e filhos meus, que essa
tremenda herança, que Jesus deixou
ao Papa, de pastorear todo o



rebanho, também aquele disperso e
que não o reconhece como pastor,
pode ser suavizada, sustentada e
inclusive dividida pela nossa
obediência e docilidade, por nós, que
temos a honra, o orgulho e a fortuna
de chamar-nos católicos”[47].

Acolher sinceramente os
ensinamentos e as disposições do
sucessor de Pedro é expressão plena
e verdadeira do desejo de união com
Cristo, de aceitação da sua palavra.
Isto incidirá certamente na conduta
pessoal e se converterá, por meio do
exemplo e da palavra esclarecedora,
em apostolado eficacíssimo,
contribuindo eficazmente para a
unidade da Igreja. No caso de que
seja necessário retificar critérios de
ação e opiniões, inclusive enraizadas,
tal fidelidade, que não raramente se
encontrará em contraste com
modismos de pensamento e valores
generalizados, será a demonstração
real de que se está apoiando sobre o



fundamento de rocha da Igreja; e as
forças do Inferno não poderão vencê-
la[48].

Antonio Miralles

Pontifícia Universidade da Santa
Cruz

Estudo de Antonio Miralles, Professor
da Faculdade de Teologia na
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz, publicado em “Romana”, nº 10
(janeiro-junho 1990).

[1] Josemaria Escrivá, Forja, n. 135.

[2] Cfr. Ef 5, 1-2

[3] Rm 5, 5

[4] Const. Dogm. Lumen Gentium, n.
27 a

[5] Decr. Presbyterorum Ordinis, 2c



[6] Const. dogm. Lumen gentium, 21a.

[7] At 2, 37-38

[8]Cfr. C. Spicq, Teologia Moral del
Nuevo Testamento, I, Ed. Universidad
de Navarra, Pamplona 1970, p. 61.

[9] Observe-se a advertência de
Ananias a Saulo: “Levanta-te, recebe
o batismo e purifica-te dos teus
pecados, invocando o seu nome!” (At
22, 16).

[10] Pelo batismo fomos sepultados
com ele na morte, para que, como
Cristo foi ressuscitado dos mortos
pela ação gloriosa do Pai, assim
também nós vivamos uma vida nova.
Pois, se fomos, de certo modo,
identificados a ele por uma morte
semelhante à sua, seremos
semelhantes a ele também pela
ressurreição (Rm 6, 4-5). No batismo,
fostes sepultados com ele, com ele
também fostes ressuscitados, pela fé



na força de Deus que o ressuscitou
dentre os mortos (Col 2, 12).

[11] Viveremos com ele (Rm 6, 8); 
vivos para Deus, no Cristo Jesus (Rm
6, 11).

[12] Gal 3, 27

[13]O Senhor reina, de esplendor se
veste, o Senhor se reveste e se cinge de
poder (Sal 93, 1). Fiquem confusos e
cobertos de ignomínia os que se
alegram com meus males (Sal 35, 26.) 
Eu me cobria da justiça e ela me
revestia (Jó 29, 14).

[14] Cfr. F. Messner, La lettera ai
Galati ("Commentario teologico del
Nuovo Testamento", IX), Paideia,
Brescia 1987, pp. 408-409.

[15] Cfr. Gal 3, 26-29

[16] Como o corpo é um, embora
tenha muitos membros, e como todos
os membros do corpo, embora sejam



muitos, formam um só corpo, assim
também acontece com Cristo. De fato,
todos nós, judeus ou gregos, escravos
ou livres, fomos batizados num só
Espírito, para formarmos um só
corpo, e todos nós bebemos de um
único Espírito (1 Cor 12, 12-13).

[17] Cfr. H. Schlier, La lettera agli
Efesini ("Commentario teologico del
Nuovo Testamento", X/2), Paideia,
Brescia 19732, pp. 132-134.

[18]Vós todos sois o corpo de Cristo e,
individualmente, sois membros desse
corpo (1 Cor 12, 27)

[19] Cfr. Ef 1, 22-23; 4, 15-16; 5, 23; Col
1, 18; 2, 19.

[20] De fato, ele é a nossa paz: de dois
povos fez um só povo, em sua carne
derrubando o muro da inimizade que
os separava e abolindo a Lei com seus
mandamentos e exigências. Ele quis,
assim, dos dois povos formar em si
mesmo um só homem novo,



estabelecendo a paz e reconciliando
os dois com Deus, em um só corpo,
mediante a cruz, na qual matou a
inimizade. (Ef 2, 14-16)

[21] Cfr. Schlier, o.c., pp. 207-209.

[22] Portanto, já não sois estrangeiros
nem forasteiros, mas concidadãos dos
santos e moradores da casa de Deus;
edificados sobre o alicerce dos
apóstolos e dos profetas, tendo como
pedra angular o próprio Cristo Jesus.
Nele, a construção toda, bem travada,
vai crescendo e formando um templo
santo no Senhor. Nele, vós também
sois juntamente edificados para
serdes morada de Deus, no Espírito.
(Ef 2, 19-22)

[23] Mt 16, 18

[24] Cfr. J.M. Casciaro Ramírez,
Qumrân y el Nuevo Testamento
(Aspectos eclesiológicos y
soteriológicos), EUNSA, Pamplona
1982, pp. 64-66, 70-73, 135-139.



[25] Sobre esta pedra (pétra)
edificarei a minha Igreja. Pétra é o
fundamento natural sobre o qual se
apoia o artificial (themélion); a
diferença entre esses dois
fundamentos aparece claramente na
parábola do homem sábio que
construiu sua casa sobre a rocha:é
semelhante a alguém que, para
construir uma casa, cavou fundo e
firmou o alicerce (themélion) sobre a
rocha (epì tên pétran) (Lc 6, 48)

[26] A interpretação dessa passagem
como promessa feita a Pedro do
primado de jurisdição sobre toda a
Igreja foi solenemente definida pelo
Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Pastor Aeternus, 18-VII-1870, cap. 1
(DS 3053-3054)

[27] Cfr. Sal 31, 4; 2 Sam 23, 3; Is 17,
10

[28] Tractatus IV in Natale eiusdem, 2:
CCL 138, p. 19.



[29] É o que vimos acima,
acompanhando os textos de Ef 2, 16,
19-22.

[30] 1 Pe 2, 4-5.9

[31] Cuidai de vós mesmos e de todo o
rebanho sobre o qual o Espírito Santo
vos estabeleceu como guardiães, como
pastores da Igreja de Deus que ele
adquiriu com o seu sangue. (At 20, 28)

[32] “Sabeis bem que Cristo deixou
seu vigário, e fez isso para remédio
de nossas almas; porque não
podemos ter saúde, mais que no
corpo místico da Santa Igreja, cuja
cabeça é Cristo, e nós somos os
membros. E aquele que não seja
obediente a Cristo na terra, o qual faz
às vezes de Cristo no céu, não
participa do fruto de Filho de
Deus” (SANTA CATARINA DE SENA,
Le lettere, III, a cuidado de P.
Misciatelli, COE Giunti — G. Barberà,
Firenze 1970, pp. 207-208)



[33] Jo 10, 11

[34] Pois assim diz o SENHOR Deus:
Eis que eu mesmo buscarei minhas
ovelhas e tomarei conta delas.(...)
Procurarei a ovelha perdida,
reconduzirei a desgarrada, enfaixarei
a quebrada, fortalecerei a doente e
vigiarei a ovelha gorda e forte. Vou
apascentá-las conforme o direito. (...)
Para apascentá-las estabelecerei
sobre elas um único pastor, o meu
servo Davi. Ele as apascentará e lhes
servirá de pastor.

Eu, o SENHOR, serei o seu Deus e o
meu servo Davi será príncipe entre
eles. Eu, o SENHOR, falei. (Ez 34,
11.16.23-24).

[35] Jo 10, 16

[36] Eu dou minha vida pelas ovelhas
(v.15). É por isso que o Pai me ama:
porque dou a minha vida. E assim, eu
a recebo de novo (v.17).



[37] Cfr. M. Guerra, Los nombres del
Papa. Estudio filológico-teológico de
varios nombres del Papa en los
primeros siglos del cristianismo,
("Teología del sacerdocio", 15),
Aldecoa, Burgos 1982, pp. 484-488.

[38] Acta Conciliorum
Œecumenicorum, t. I: Concilium
Universale Ephesenum, vol. I: Acta
Græca, pars III: Collectio Vaticana,
ed. E. Schwartz, Walter de Gruyter,
Berolini-Lipsiæ 1927, p. 60, linhas
32-34.

[39] Uma parte destas palavras do
legado papal, o presbítero Felipe, foi
retomada pelo Concílio Vaticano I,
Const. Dogm. Pastor aeternus de
Ecclesia Christi, cap. 2: DS 3056.

[40] Tractatus III in Natale eiusdem,
3: CCL 138, pp. 12-13

[41] “Durante anos, pela rua, rezei
uma parte do Rosário pela Augusta
Pessoa e pelas intenções do Romano



Pontífice. Ia com a imaginação junto
ao Santo Padre, quando o Papa
celebrava a Missa; eu não sabia, nem
sei, como é a capela do Papa, e, ao
terminar meu terço, fazia uma
comunhão espiritual, desejando
receber de suas mãos Jesus
sacramentado» (Carta, 9-1-1932, n.
20: citado por ANA SASTRE , Tiempo
de caminar. Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, pp. 331-332).

[42] Josemaria Escrivá, Forja, n. 647.

[43] At 12, 5

[44] “Pois todos os seus trabalhos,
orações e empreendimentos
apostólicos, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso do espírito e do corpo, se
forem feitos no Espírito, e as próprias
incomodidades da vida, suportadas
com paciência, se tornam em outros
tantos sacrifícios espirituais,
agradáveis a Deus por Jesus Cristo



(cfr. 1 Ped. 2,5); sacrifícios estes que
são piedosamente oferecidos ao Pai,
juntamente com a oblação do corpo
do Senhor, na celebração da
Eucaristia” (CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, 34b).

[45] João Paulo II, Carta apost.
Salvifici doloris, 11-II-1984, n. 27

[46] Ap 8, 3-4

[47] Álvaro del Portillo, Homilia do
27 de junho de 1988: "Romana" 6
(1988/1) 108.

[48] Mt 16, 18

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-papa-na-
vida-do-cristao/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-papa-na-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-papa-na-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-papa-na-vida-do-cristao/

	O Papa na vida do cristão

