
opusdei.org

O Papa Francisco em
Myanmar e
Bangladesh

Intervenções do Papa Francisco
durante sua viagem apostólica
a Myanmar e Bangladesh (26/11
a 02/12). Textos atualizados no
dia 04.

04/12/2017

Domingo, 26 de novembro de 2017

Saída de avião desde o aeroporto de
Roma/Fiumicino até Rangún



Encontro com os jornalistas durante
o voo a Myanmar

Segunda, 27 de novembro de 2017

Recepção

Terça, 28 de novembro de 2017

Encontro com os líderes religiosos

Naipyidó: Ceremônia de bem vinda,
no Palácio Presidencial

Visita de cortesia ao Presidente

Encontro com a Conselheira de
Estado e Ministra de Assduntos
Exteriores

Encontro com as autoridades
governamentais, com a sociedade
civil e com o corpo Diplomático

Quarta, 29 de novembro de 2017

Rangún: Santa Missa na Kyaikkasan
Ground



Encontro com o Conselho Supremo
da Sangha dos monges budistas em
Kaba Aye Centre

Encontro com os bispos de Myanmar
em um salão da Catedral de Santa
María

Quinta, 30 de novembro de 2017

Santa Missa com os jovens na
Catedral de Santa Maria

Despedida oficial no aeroporto
internacional de Rangún

Saída de avião até Daca, Bangladesh

Daca: Cerimônia de boas vindas

Visita a monumento dos Mártires
Nacionais de Savar

Homenagem ao Padre da Pátria em
Bangabandhu Memorial Museum e
assinatura no Livro de honra



Visita de cortesia ao Presidente no
Palácio Presidencial

Encontro com as autoridades, a
sociedade civil e o Corpo Diplomático
no Palácio Presidencial

Sexta, 1 de dezembro de 2017

Santa Missa e ordenação sacerdotal
no Suhrawardy Udyan Park

Visita do Primeiro Ministro na
Nunciatura Apostólica

Visita a Catedral

Encontro com os bispos de
Bangladesh no lar para sacerdotes
jubilados

Encontro inter religioso e ecumênico
pela paz no jardim do arcebispado

Sábado, 2 de dezembro de 2017

Visita privada a Casa Madre Teresa
de Tejgaon



Encontro com os sacerdotes,
religiosos, consagrados, seminaristas
e noviças na igleja do Santo Rosário

Visita ao cemitério paroquial e a
antigua igreja do Santo Rosário

Encontro com os jovens em Notre
Dame College de Daca

Despedida oficial no aeroporto
internacional de Daca

Saída de avião até Roma/Fiumicino

Fuso horario

Brasília: - 3h GMT

Rangún: +6h 30’ GMT

Naipyidó: +6h 30’ GMT

Daca: +6h GMT



*****

Encontro com os jovens em Notre
Dame College de Daca

Amados jovens, queridos amigos, boa
tarde!

Sinto-me grato a todos pela vossa
calorosa receção. Agradeço a D.
Gervas [Rozario] as suas amáveis
palavras, a Upasana e Anthony os
seus testemunhos. Há qualquer coisa
de único nos jovens: vós estais
sempre cheios de entusiasmo,
sempre. E isto é bom! E eu sinto-me
rejuvenescer sempre que vos
encontro. Upasana, falaste disto no
teu testemunho, quando disseste que
eras verdadeiramente «muito
entusiasta» e posso vê-lo e também
notá-lo. Este entusiasmo juvenil está
ligado com o espírito de aventura.
Expressou-o um dos vossos poetas
nacionais, Kazi Nazrul Islam, ao
definir a juventude do país como
«arrojada», «habituada a arrancar a



luz do ventre das trevas». Isto é belo!
Os jovens estão sempre prontos para
avançar, fazer com que as coisas
aconteçam e correr riscos. Encorajo-
vos a avançar com este entusiasmo
nas circunstâncias boas e nas más. 
Avançar, especialmente nos
momentos em que vos sentis
oprimidos pelos problemas e pela
tristeza e, olhando para fora, parece
que Deus não Se faz ver no
horizonte.

Mas, ao avançar, certificai-vos de
escolher o caminho certo. Que
significa isto? Significa saber viajar
na vida, nãovagar sem rumo.
Pergunto-vos: vós viajais ou vagais?
Que fazeis: viajais ou vagais sem
rumo. A nossa não é vida sem
direção; tem um objetivo, um
objetivo que nos foi dado por Deus.
Ele guia-nos, orientando-nos com a
sua graça. É como se tivesse colocado
dentro de nós um software, que nos
ajuda a discernir o seu programa



divino e a responder-lhe livremente.
Mas, como qualquer software,
também este precisa de ser
constantemente atualizado. 
Mantende atualizado o vosso
programa, prestando ouvidos ao
Senhor e aceitando o desafio de fazer
a sua vontade. O software atualizado.
É triste quando o software não está
atualizado; e mais triste ainda
quando está avariado e deixa de
servir.

Anthony, fizeste referência a este
desafio no teu testemunho, quando
disseste que sois homens e mulheres
que estais a «crescer num mundo
frágil que clama por sabedoria».
Usaste a palavra sabedoria e, com
ela, forneceste-nos a chave. Quando
se passa do viajar ao vagar sem
rumo, perdeu-se toda a sabedoria! A
única coisa que nos orienta e faz
avançar pelo caminho certo é a
sabedoria, a sabedoria que nasce da
fé. Não é a falsa sabedoria deste



mundo. É a sabedoria que se
vislumbra nos olhos dos pais e dos
avós, que puseram a sua confiança
em Deus. Como cristãos, podemos
ver nos seus olhos a luz da presença
de Deus, a luz que descobriram em
Jesus, que é a própria sabedoria de
Deus (cf. 1 Cor 1, 24). Para receber
esta sabedoria, devemos ver o
mundo, as nossas situações, os
nossos problemas… tudo com os
olhos de Deus. Recebemos esta
sabedoria quando começamos a ver
as coisas com os olhos de Deus, a
escutar os outros com os ouvidos de
Deus, a amar com o coração de Deus
e a avaliar as coisas com os valores
de Deus.

Esta sabedoria ajuda-nos a
identificar e rejeitar as promessas
falsas de felicidade. Há tantas! Uma
cultura que faz promessas falsas não
pode libertar; conduz apenas a um
egoísmo que enche o coração de
escuridão e amargura. Pelo



contrário, a sabedoria de Deus ajuda-
nos a saber como acolher e aceitar
aqueles que agem e pensam de
forma diferente de nós. É triste
quando começamos a fechar-nos no
nosso pequeno mundo e nos
retraímos em nós próprios. Então
adotamos o princípio «ou é como
digo eu, ou não se faz nada». Isto é
um princípio mau: «ou é como digo
eu, ou não se faz nada». Isto não
ajuda. E quando usamos este
princípio, acabamos enredados,
fechados em nós mesmos. Quando
um povo, uma religião ou uma
sociedade se tornam um «pequeno
mundo», perdem o melhor que têm e
precipitam numa mentalidade
presunçosa, que faz dizer «eu sou
bom, tu és mau». Upasana, destacaste
as consequências desta maneira de
pensar, quando disseste: «perdemos
a direção e perdemo-nos a nós
mesmos» e «a vida torna-se
insensata». Disseste bem. A
sabedoria de Deus abre-nos aos



outros. Ajuda-nos a olhar para além
das nossas comodidades pessoais e
das falsas seguranças que nos
deixam cegos perante os grandes
ideais que tornam a vida mais bela e
digna de ser vivida.

Alegro-me por estarem connosco, ao
lado dos católicos, muitos jovens
amigos muçulmanos e doutras
religiões. Com o facto de vos
encontrardes aqui hoje, mostrais a
vossa determinação de promover um
clima de harmonia, onde se estende a
mão aos outros, apesar das vossas
diferenças religiosas. Isto lembra-me
uma experiência que tive em Buenos
Aires, numa nova paróquia situada
numa área extremamente pobre. Um
grupo de estudantes estava a
construir alguns locais para a
paróquia e o padre convidara-me
para ir encontrá-los. Fui e, quando
cheguei à paróquia, o padre
apresentou-mos um a um, dizendo:
«Este é o arquiteto, é judeu, este é



comunista, este é católico
praticante» ( Saudação aos Jovens do
Centro Cultural P. F. Varela, Havana,
20 de setembro de 2015). Aqueles
estudantes eram todos diferentes,
mas estavam todos a trabalhar para
o bem comum. Isto é importante!
Não vos esqueçais: diferentes, mas
trabalhando para o bem comum, em
harmonia. Compreendestes? Esta é a
bela harmonia que se nota aqui no
Bangladesh. Aqueles estudantes,
diferente entre si, estavam abertos à 
amizade social e decididos a dizer
não a qualquer coisa que pudesse
afastá-los do propósito de estarem
juntos e se ajudarem uns aos outros.

A sabedoria de Deus ajuda-nos
também a olhar para além de nós
mesmos para intuir a bondade do
nosso património cultural. A vossa
cultura ensina-vos a respeitar os
idosos. Isto é muito importante.
Como disse antes, os idosos ajudam-
nos a apreciar a continuidade das

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html


gerações. Possuem a memória e a
sabedoria feita de experiência, que
nos ajudam a evitar a repetição dos
erros do passado. Os idosos têm o
«carisma de colmar as distâncias»,
assegurando que os valores mais
importantes sejam transmitidos aos
filhos e aos netos. Através das suas
palavras, do seu amor, do seu
carinho e da sua presença,
compreendemos que a história não
começou connosco, mas somos parte
de um antigo «viajar» e que a
realidade é maior do que nós. Falai
com os vossos pais e os vossos avós,
não passeis o dia inteiro com o
telemóvel, ignorando o mundo ao
vosso redor! Falai com os avós, dar-
vos-ão sabedoria.

Upasana e Anthony, terminastes os
vossos testemunhos com palavras de 
esperança. A sabedoria de Deus
fortalece em nós a esperança e ajuda-
nos a enfrentar o futuro com
coragem. Nós, cristãos, encontramos



esta esperança no encontro pessoal
com Jesus na oração e nos
Sacramentos, e no encontro concreto
com Ele nos pobres, doentes,
atribulados e abandonados. Em
Jesus, descobrimos a solidariedade
de Deus, que caminha
constantemente ao nosso lado.

Amados jovens, queridos amigos, ao
olhar os vossos rostos, sinto-me cheio
de alegria e esperança: alegria e
esperança para vós, para o vosso
país, para a Igreja e para as vossas
comunidades. Que a sabedoria de
Deus continue a inspirar o vosso
compromisso de crescer no amor, na
fraternidade e na bondade. Ao
despedir-me hoje do vosso país,
asseguro-vos da minha oração para
que todos possais continuar a crescer
no amor de Deus e do próximo. E,
por favor, não vos esqueçais de rezar
por mim. Isshór Bangladeshké
ashirbád Korun [Deus abençoe o
Bangladesh).



****

Encontro com os Sacerdotes,
Religiosos e Religiosas,
Consagrados, Seminaristas e
Noviças - Discurso (improvisado)
aos sacerdotes, consagrados,
seminaristas e noviços

Amados irmãos e irmãs!

Agradeço ao Arcebispo Costa a sua
introdução, e também as vossas
intervenções. Aqui tenho preparado
um discurso de oito páginas... Mas
viestes aqui para escutar o Papa; não
para vos aborrecerdes! Por isso,
entregarei o discurso ao senhor
Cardeal, que vo-lo dará depois de o
fazer traduzir em bengali; entretanto
dir-vos-ei o que me dita o coração.
Não sei se será melhor ou pior, mas
asseguro-vos que será menos
aborrecido!

Quando estava a entrar e vos ia
saudando, veio-me à mente uma

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/december/documents/papa-francesco_20171202_viaggioapostolico-bangladesh-religiosi.html#DISCURSO_DO_SANTO_PADRE_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/december/documents/papa-francesco_20171202_viaggioapostolico-bangladesh-religiosi.html#DISCURSO_DO_SANTO_PADRE_


imagem do profeta Isaías, que
encontraremos precisamente como
primeira Leitura na próxima terça-
feira: «Naqueles dias, brotará um
pequeno rebento da casa de Israel.
Este rebento crescerá, crescerá, e
será cheio do Espírito de Deus:
Espírito de sabedoria, de inteligência,
de ciência, de piedade, de temor de
Deus» (cf. Is 11, 1-2). De certo modo,
Isaías descreve aqui os aspetos
pequenos e grandes da vida de fé, da
vida de serviço a Deus. E, ao falar de
vida de fé e de serviço a Deus, estais
incluídos vós, que sois homens e
mulheres de fé e servis a Deus.

Comecemos pelo rebento. Brota o
que está no seio da terra, e isto é a
semente. A semente não é tua nem
minha: a semente, semeia-a Deus, e é
Deus que a faz crescer. Cada um de
nós pode dizer: «Eu sou um rebento».
Sim, mas não por teu mérito: é
mérito da semente que te faz crescer.



E eu, que devo fazer? Regá-la, regá-la
para te fazer crescer e chegar à
plenitude do espírito. Tal é o
testemunho que deveis dar.

Como se pode regar esta semente?
Cuidando dela. Cuidando da semente
e cuidando do rebento que começa a
crescer! Cuidar da vocação que
recebemos. Como se cuida duma
criança, como se cuida dum doente,
como se cuida duma pessoa idosa. A
vocação cuida-se com ternura
humana. Se falta esta dimensão de
ternura humana nas nossas
comunidades, nos nossos
presbitérios, o rebento fica raquítico,
não cresce e pode até secar. É preciso
cuidar dela com ternura, porque
cada irmão do presbitério, cada
irmão da Conferência Episcopal,
cada irmão e irmã da minha
comunidade religiosa, cada irmão
seminarista é uma semente de Deus.
E Deus olha-a com ternura de pai.



É verdade que, de noite, vem o
inimigo e deita outra semente, e a
boa semente corre o risco de ficar
sufocada pela cizânia. Como é feia a
cizânia nos presbitérios! Como é feia
a cizânia na Conferência Episcopal!
Como é feia a cizânia nas
comunidades religiosas e nos
Seminários! Cuidai do rebento, o
rebento da boa semente, e vede como
cresce; vede como difere da má
semente e da erva daninha.

Um de vós – creio que foi Marcel –
disse: «ir discernindo cada dia para
ver como cresce a minha vocação».
Cuidar é discernir. E dar-se conta de
que a planta que cresce, se vai por
este lado e a controlo todos os dias,
cresce bem; mas, se vai para outro
lado e me descuido, cresce mal. E
dar-me conta de quando cresce mal
ou quando há companhias, pessoas
ou situações que ameaçam o
crescimento. Discernir… Mas só se
pode discernir, quando a pessoa tem



um coração orante. Rezar. Cuidar é
rezar. É pedir Àquele que deitou a
semente, que me ensine a regá-la. E
se eu estiver em crise ou me tiver
adormentado, que a regue um
pouquinho por mim. Rezar é pedir
ao Senhor que cuide de nós, que nos
dê a ternura que temos de dar aos
outros. Esta é a primeira ideia que
gostaria de vos dar: a ideia de cuidar
da semente, para que o rebento
cresça até à plenitude da sabedoria
de Deus. Cuidá-la com solicitude,
cuidá-la com a oração, cuidá-la com
discernimento. Cuidá-la com ternura.
Porque é assim que Deus cuida de
nós: com ternura de pai.

A segunda ideia que me vem: neste
jardim do Reino de Deus, não há
apenas um rebento; existem
milhares e milhares de rebentos,
todos nós somos rebentos. E não é
fácil fazer comunidade. Não é fácil.
Sempre as paixões humanas, os
defeitos, as limitações ameaçam a



vida comunitária, ameaçam a paz. A
comunidade de vida consagrada, a
comunidade do Seminário, a
comunidade do presbitério e a
comunidade da Conferência
Episcopal devem saber-se defender
de qualquer tipo de divisão. Ontem,
agradecemos a Deus pelo exemplo
que dá o Bangladesh no campo do
diálogo inter-religioso. Um dos que
falaram citou uma frase do Cardeal
Tauran: o Bangladesh é o melhor
exemplo de harmonia no diálogo
inter-religioso [ aplausos]. E este
aplauso é para o Cardeal Tauran. Se
ontem dissemos isso a propósito do
diálogo inter-religioso, não vamos
fazer o contrário dentro da nossa fé,
da nossa confissão católica, das
nossas comunidades! Também aqui
deve ser exemplo de harmonia o
Bangladesh.

São muitos os inimigos da harmonia;
são muitos. Gosto de citar um,
suficiente como exemplo. Talvez



alguém me possa criticar por ser
repetitivo, mas para mim é
fundamental: o inimigo da harmonia
numa comunidade religiosa, num
presbitério, num Episcopado, num
Seminário é o espírito da
maledicência. E isto não é novidade
minha; disse-o, dois mil anos atrás,
um tal São Tiago numa Carta que
escreveu à Igreja. A língua, irmãos e
irmãs, a língua! O que destrói uma
comunidade é falar mal dos outros;
assinalar os defeitos dos outros. E
não o dizer à pessoa interessada, mas
dizê-lo aos outros, criando assim um
ambiente de desconfiança, um
ambiente de suspeita, um ambiente
onde não há paz, mas divisão. Há
uma imagem que gosto de usar para
dizer o que é o espírito da
maledicência: é terrorismo. Sim,
terrorismo. Pois quem fala mal
doutro, não o faz publicamente. O
terrorista não diz publicamente:
«Sou um terrorista». E quem fala mal
doutro, fá-lo às escondidas: fala com



um, atira a bomba e vai-se embora. E
aquela bomba destrói. E ele vai,
tranquilamente, atirar outra bomba.
Querida irmã, querido irmão,
quando tiveres vontade de falar mal
doutrem, morde-te a língua; o mais
provável é que ela se inche um
pouco, mas não causarás dano ao teu
irmão ou à tua irmã.

O espírito de divisão. Quantas vezes,
nas Cartas de São Paulo, se lê a
tristeza que ele sentia quando
entrava este espírito na Igreja.
Entretanto poderíeis perguntar-me:
«Mas, padre, se vejo um defeito num
irmão, numa irmã, e quero corrigi-lo,
ou quero dizê-lo, mas não posso
atirar a bomba, que posso fazer?»
Podes fazer duas coisas (nunca as
esqueças!). A primeira: se for
possível – porque nem sempre o é –,
di-lo à pessoa, cara a cara. Assim nos
aconselha Jesus. É verdade que
algum de vós me pode dizer: «Não,
não se pode fazer, padre, porque é



uma pessoa complicada».
Complicada…, como tu! Está bem;
pode ser que, por prudência, não
convenha. Segundo princípio: se não
o podes dizer à pessoa, di-lo a quem
pode pôr remédio e a mais ninguém.
Ou o dizes diretamente à pessoa, ou
então di-lo à pessoa que lhe possa
pôr remédio, mas privadamente,
com caridade. Quantas comunidades
– e não falo por ter ouvido dizer, mas
porque vi – quantas comunidades vi
destruírem-se pelo espírito da
maledicência! Por favor, mordei-vos
a língua a tempo!

E a terceira coisa que queria dizer-
vos (assim pelo menos não é tão
aborrecido; tereis depois a parte
aborrecida no texto escrito) é
procurar ter – pedir e ter – um 
espírito de alegria. Sem alegria, não
se pode servir a Deus. Pergunto a
cada um de vós (mas respondei para
vós próprios, não em voz alta):
«Como é a tua alegria?» Asseguro-vos



que é verdadeiramente triste
encontrar sacerdotes, consagrados,
consagrados, seminaristas, bispos
amargosos, com um rosto tão triste,
que apetece perguntar: «Com que
fizeste a refeição desta manhã, com
vinagre?» Rosto de vinagre. Aquele
amargor do coração, quando vem a
semente má e diz: «Mas olha! Àquele
fizeram-no superior, àquela fizeram-
na superiora, àquele fizeram-no
bispo... e a mim deixam-me de lado».
Aí não há alegria. Santa Teresa – a
grande – tem uma frase que é uma
maldição; di-la às suas monjas: «Ai
da monja que diz: Fizeram-me uma
injustiça (usa a palavra espanhola 
sinrazón, ou seja, fizeram-me algo
que não é razoável). Quando
encontrava – dizia ela – monjas que
estavam a lamentar-se porque «não
me deram o que me deviam dar», ou
«não me promoveram», «não me
fizeram Priora» ou coisa parecida,
concluía: vão por mau caminho.



Alegria. Alegria, mesmo nos
momentos difíceis. Uma alegria que,
embora não possa sorrir porque a
dor é grande, é paz. Vem-me à mente
um caso da outra Teresa, a pequena,
Teresa do Menino Jesus. Ela tinha de
acompanhar, todas as noites, até ao
refeitório uma monja idosa
intratável, sempre irritada, muito
doente, uma infeliz, que se queixava
de tudo. Em qualquer ponto que a
tocasse, dizia: «Não, que me dói!»
Certa noite, enquanto a
acompanhava através do claustro,
ouviu, vinda duma casa vizinha, a
música duma festa, a música de
pessoas que se divertiam bem, boas
pessoas – como ela fizera e tinha
visto as suas irmãs fazer –, e,
imaginando as pessoas que
dançavam, disse: «A minha grande
alegria é esta, e por nada a troco».
Mesmo nos momentos
problemáticos, momentos de
dificuldade na comunidade –
suportar às vezes um superior ou



uma superiora um pouco
«esquisitos» – mesmo então dizer:
«Estou contente, Senhor. Estou
contente», como dizia Santo Alberto
Hurtado.

A alegria do coração. Asseguro-vos
que me dá muita ternura quando
encontro sacerdotes, bispos ou irmãs
idosas, que viveram a vida em
plenitude. Os seus olhos são
indescritíveis. Estão cheios de alegria
e de paz! Quanto àqueles que não
viveram a sua vida assim, Deus é
bom, Deus cuida deles, mas falta-lhes
aquele brilho nos olhos que possuem
as pessoas que foram alegres na vida.
Tentai procurar este brilho – vê-se
sobretudo nas mulheres – tentai
procurá-lo nas irmãs idosas,
naquelas que passaram toda a vida a
servir com tanta alegria e paz:
possuem olhos sagazes e brilhantes...
Porque têm a sabedoria do Espírito
Santo.



O pequeno rebento, nestes idosos,
nestas idosas, tornou-se a plenitude
dos sete dons do Espírito Santo. Na
próxima terça-feira, quando ouvirdes
a Leitura na Missa, lembrai-vos de
perguntar a vós mesmos: Cuido do
rebento? Rego o rebento? Cuido do
rebento nos outros? Tenho medo de
ser terrorista e, por isso, nunca falo
mal dos outros e abro-me ao dom da
alegria?

Desejo a todos vós que a vida, como
sucede ao vinho bom, vos faça
amadurecer até ao fim, e que os
vossos olhos brilhem daquela
sagacidade, alegria e plenitude do
Espírito Santo.

Rezai por mim, como eu rezo por
vós.

****

Encontro com os Sacerdotes,
Religiosos e Religiosas,



Consagrados, Seminaristas e
Noviças - Discurso do Santo Padre

Amados irmãos e irmãs!

Sinto-me muito feliz por estar
convosco. Agradeço ao Arcebispo
Moses [Costa] a calorosa saudação
que me fez em vosso nome. Estou
especialmente agradecido a quantos
ofereceram os seus testemunhos e
partilharam connosco o seu amor a
Deus. Expresso a minha gratidão
também ao Padre Mintu [Palma] por
ter composto a oração que, em breve,
recitaremos a Nossa Senhora. Como
sucessor de Pedro, é meu dever
confirmar-vos na fé. Mas gostaria
que soubésseis que hoje, através das
vossas palavras e da vossa presença,
também vós me confirmais na fé e
me dais uma grande alegria.

A Comunidade católica no
Bangladesh é pequena. Mas sois
como o grão de mostarda que Deus,
no tempo devido, fará árvore



perfeita (cf. Mt 13, 31-32). Alegro-me
por ver como cresce este grão e por
ser testemunha direta da fé profunda
que Deus vos deu. Penso nos
missionários dedicados e fiéis que
plantaram e cuidaram deste grão de
fé durante quase cinco séculos. Em
breve, visitarei o cemitério e rezarei
por estes homens e mulheres que
serviram, com tanta generosidade,
esta Igreja local. Pousando os olhos
em vós, vejo missionários que
continuam esta santa obra. Vejo
também muitas vocações nascidas
nesta terra: são um sinal das graças
com que o Senhor a está a abençoar.
Uma alegria particular me dão as
irmãs de clausura com a sua
presença entre nós e as suas orações.

É significativo que o nosso encontro
tenha lugar nesta antiga Igreja do
Santo Rosário. O Rosário é uma
meditação magnífica sobre os
mistérios da fé que são a seiva vital
da Igreja; uma oração que forja a



vida espiritual e o serviço apostólico.
Quer sejamos sacerdotes, religiosos,
consagrados, seminaristas ou
noviços, a oração do Rosário
incentiva-nos a dar as nossas vidas
completamente a Cristo, em união
com Maria. Convida-nos a participar
na solicitude de Maria para com Deus
no momento da Anunciação, na 
compaixão de Cristo por toda a
humanidade quando está pregado na
cruz e na alegria da Igreja quando
recebe, do Senhor ressuscitado, o
dom do Espírito Santo.

A solicitude de Maria. Terá havido, ao
longo da história, uma pessoa tão
solícita como Maria no momento da
Anunciação? Deus preparou-A para
aquele momento e Ela respondeu
com amor e confiança. Assim
também o Senhor preparou cada um
de nós e nos chamou pelo nome.
Responder a tal chamada é um
processo que dura toda a vida. Cada
dia, somos chamados a aprender a



ser mais solícitos para com o Senhor
na oração, meditando as suas
palavras e procurando discernir a
sua vontade. Sei que o trabalho
pastoral e o apostolado exigem muito
de vós e que muitas vezes as vossas
jornadas são longas e vos deixam
cansados. Mas não podemos levar o
nome de Cristo ou participar na sua
missão, sem sermos antes de tudo
homens e mulheres radicados no
amor, inflamados pelo amor, através
do encontro pessoal com Jesus na
Eucaristia e nas palavras da Sagrada
Escritura. Isto mesmo nos lembraste,
Padre Abel, quando falaste da
importância de intensificar uma
relação íntima com Jesus, porque
nela experimentamos a sua
misericórdia e dela recebemos uma
nova energia para servir os outros.

A solicitude pelo Senhor permite-nos
ver o mundo através dos olhos d’Ele
e, deste modo, tornar-nos mais
sensíveis às necessidades daqueles a



quem servimos. Começamos a
entender as suas esperanças e
alegrias, os medos e pesos, vemos de
forma mais clara os numerosos
talentos, carismas e dons que trazem
para construir a Igreja na fé e na
santidade. Irmão Lawrence, ao
falares do teu eremitério, ajudaste-
nos a compreender a importância de
cuidar das pessoas procurando
saciar a sua sede espiritual. Que
todos vós possais, na grande
variedade dos vossos serviços de
apostolado, ser uma fonte de
restauração espiritual e de
inspiração para aqueles que servis,
tornando-os capazes de partilhar
cada vez mais plenamente os seus
dons entre eles, promovendo a
missão da Igreja.

A compaixão de Cristo. O Rosário
introduz-nos na meditação da paixão
e morte de Jesus. Penetrando mais
profundamente nestes mistérios
dolorosos, chegamos a conhecer a



sua força salvífica e sentimo-nos
confirmados na vocação de tomar
parte neles com as nossas vidas, com
a compaixão e o dom de nós mesmos.
O sacerdócio e a vida religiosa não
são carreiras. Não são veículos para
avançar. São um serviço, uma
participação no amor de Cristo que
Se sacrifica pelo seu rebanho.
Configurando-nos diariamente
Àquele que amamos, chegamos a
apreciar o facto de que as nossas
vidas não nos pertencem. Já não
somos nós que vivemos, mas é Cristo
que vive em nós (cf. Gal 2, 20).

Encarnamos esta compaixão quando
acompanhamos as pessoas,
especialmente nos seus momentos de
sofrimento e provação, ajudando-as
a encontrar Jesus. Obrigado, Padre
Franco, por teres colocado este
aspeto em primeiro plano: cada um
de nós é chamado a ser um
missionário, levando o amor
misericordioso de Cristo a todos,



especialmente a quantos estão nas
periferias das nossas sociedades.
Sinto-me particularmente
agradecido, porque muitos de vós
estão comprometidos, de tantos
modos, nos campos do serviço social,
da saúde e da educação, atendendo
às necessidades das vossas
comunidades locais e dos numerosos
migrantes e refugiados que chegam
ao país. O vosso serviço à
comunidade humana mais alargada,
especialmente àqueles que estão
mais necessitados, é precioso para
construir uma cultura do encontro e
da solidariedade.

A alegria da Igreja. Por fim, o Rosário
enche-nos de alegria pelo triunfo de
Cristo sobre a morte, pela sua
ascensão à direita do Pai e a efusão
do Espírito Santo sobre o mundo.
Todo o nosso ministério tem em vista
proclamar a alegria do Evangelho.
Na vida e no apostolado, todos
estamos bem cientes dos problemas



do mundo e dos sofrimentos da
humanidade, mas nunca perdemos a
confiança no facto que a força do
amor de Cristo prevalece sobre o mal
e sobre o Príncipe da mentira, que
nos procura enganar. Nunca vos
deixeis desanimar pelas vossas
falhas ou pelos desafios do
ministério. Se permanecerdes
solícitos para com o Senhor na
oração e perseverardes na oferta da
compaixão de Cristo aos vossos
irmãos e irmãs, então o Senhor
encherá certamente os vossos
corações com a alegria reconfortante
do seu Espírito Santo.

Irmã Mary Chandra, partilhaste
connosco a alegria que brota da tua
vocação religiosa e do carisma da tua
Congregação. Marcelius, também tu
nos falaste do amor que tu e os teus
companheiros do Seminário tendes
pela vocação ao sacerdócio.
Lembrastes-nos, ambos, que todos
somos chamados dia-a-dia a renovar



e aprofundar a nossa alegria no
Senhor, esforçando-nos por imitá-Lo
cada vez mais plenamente. Ao
princípio, isto pode parecer árduo,
mas enche os nossos corações de
alegria espiritual. Com efeito, cada
dia torna-se uma oportunidade para
começar mais uma vez, responder de
novo ao Senhor. Nunca desanimeis,
porque a paciência do Senhor é para
nossa salvação (cf. 2 Ped 3, 15).
Alegrai-vos sempre no Senhor!

Queridos irmãos e irmãs, agradeço a
vossa fidelidade em servir a Cristo e
à sua Igreja, através do dom da vossa
vida. Asseguro a minha oração por
todos vós e peço a vossa por mim.
Voltemo-nos agora para Nossa
Senhora, para a Rainha do Santo
Rosário, pedindo-Lhe que nos
obtenha, a todos, a graça de crescer
em santidade e ser testemunhas
sempre mais alegres da força do
Evangelho, para levar cura,
reconciliação e paz ao nosso mundo.



****

Encontro Inter-religioso e
Ecumênico pela Paz

Ilustres Convidados,

Queridos Amigos!

O nosso encontro, que reúne os
representantes das diversas
comunidades religiosas deste país,
constitui um momento muito
significativo da minha visita ao
Bangladesh. Reunimo-nos para
aprofundar a nossa amizade e para
expressar o desejo comum do dom
duma paz genuína e duradoura.

A minha gratidão ao Cardeal
D'Rozario pelas suas amáveis
palavras de boas-vindas e a quantos
me acolheram calorosamente em
nome das comunidades muçulmana,
hindu, budista cristã e também da
sociedade civil. Agradeço ao Bispo
anglicano de Daca a sua presença, às



várias Comunidades cristãs e a todos
aqueles que contribuíram para
tornar possível este encontro.

As palavras que ouvimos e também
os cânticos e danças que animaram a
nossa assembleia falaram-nos
eloquentemente do desejo de
harmonia, fraternidade e paz
encarnado nos ensinamentos das
religiões do mundo. Que o nosso
encontro desta tarde seja um sinal
claro dos esforços empreendidos
pelos líderes e seguidores das
religiões presentes neste país para
viverem juntos no respeito mútuo e
na boa vontade. No Bangladesh, onde
o direito à liberdade religiosa é um
princípio fundamental, que este
compromisso seja um apelo
respeitoso, mas firme, a quem
procura fomentar divisão, ódio e
violência em nome da religião.

Constitui um sinal particularmente
reconfortante dos nossos tempos o



facto de os crentes e pessoas de boa
vontade se sentirem cada vez mais
chamados a cooperar na formação
duma cultura do encontro, diálogo e
colaboração ao serviço da família
humana. Isto requer mais do que
simples tolerância; estimula-nos a
estender a mão ao outro numa
atitude de mútua confiança e
compreensão, para construir uma
unidade que considere a diversidade,
não como ameaça, mas como
potencial fonte de enriquecimento e
crescimento. Anima a exercitar-nos
na abertura do coração, para ver os
outros como um caminho e não como
um obstáculo.

Permiti-me explorar, brevemente,
algumas características essenciais
desta «abertura do coração», que é a
condição para uma cultura do
encontro.

Em primeiro lugar, é uma porta. Não
é uma teoria abstrata, mas uma



experiência vivenciada. Permite-nos
empreender, não um mero
intercâmbio de ideias, mas um
diálogo de vida. Requer boa vontade
e acolhimento, mas não deve ser
confundida com a indiferença ou a
hesitação em expressar as nossas
convicções mais profundas.
Comprometer-se frutuosamente com
o outro significa partilhar as nossas
diferentes identidades religiosas e
culturais, mas sempre com
humildade, honestidade e respeito.

A abertura do coração é semelhante
também a uma escada que alcança o
Absoluto. Ao lembrar esta dimensão
transcendente da nossa atividade,
damo-nos conta da necessidade de
purificar os nossos corações, para
podermos ver todas as coisas na sua
verdadeira perspetiva. Passo a passo,
ir-se-á tornando mais clara a nossa
visão e receberemos a força para
perseverar no compromisso de
compreender e valorizar os outros e



o seu ponto de vista. Assim,
encontraremos a sabedoria e a força
necessárias para estender a todos a
mão da amizade.

A abertura do coração é também um
caminho, que leva à busca de
bondade, justiça e solidariedade.
Induz a procurar o bem do nosso
próximo. Assim exortou São Paulo,
na sua carta aos cristãos de Roma:
«Não te deixes vencer pelo mal, mas
vence o mal com o bem» (12, 21).
Trata-se de um sentimento que todos
nós podemos imitar. A solicitude
religiosa pelo bem do nosso próximo,
que brota dum coração aberto, flui
como um grande rio, irrigando as
terras áridas e desertas do ódio, da
corrupção, da pobreza e da violência
que lesa imenso as vidas humanas,
divide as famílias e desfigura o dom
da criação.

As várias comunidades religiosas do
Bangladesh abraçaram de modo



particular este caminho no
compromisso pelo cuidado da terra,
nossa casa comum, e na resposta aos
desastres naturais que afligiram a
nação nos últimos anos. Penso
também na manifestação coletiva de
pesar, oração e solidariedade que se
seguiu ao trágico desabamento do 
Rana Plaza, que permanece gravado
na mente de todos. Nestas
expressões, vemos como o caminho
da bondade leva à cooperação no
serviço dos outros.

Um espírito de abertura, aceitação e
cooperação entre os crentes não é
simplesmente mais um contributo
para uma cultura de harmonia e de
paz; é o seu coração pulsante. Quanto
necessita o nosso mundo que este
coração bata com força, para
contrastar o vírus da corrupção
política, as ideologias religiosas
destrutivas, a tentação de fechar os
olhos às necessidades dos pobres, dos
refugiados, das minorias perseguidas



e dos mais vulneráveis! Quanta
abertura é necessária para acolher as
pessoas ao nosso redor,
especialmente os jovens que às vezes
se sentem sozinhos e confusos na
busca do sentido da vida!

Queridos amigos, agradeço os vossos
esforços por promover a cultura do
encontro e rezo para que, com a
demonstração do compromisso
comum dos seguidores das religiões
por discernir o bem e pô-lo em
prática, possamos ajudar todos os
crentes a crescerem na sabedoria e
na santidade e a cooperarem para
construir um mundo sempre mais
humano, unido e pacífico.

Acolho-vos a todos vós no meu
coração e agradeço mais uma vez o
vosso acolhimento. Lembremo-nos
uns dos outros, nas nossas orações.

****



Encontro com os bispos de
Bangladesh no lar para sacerdotes
jubilados - Discurso do Santo Padre

Eminência,

Amados Irmãos no Episcopado!

Como é bom podermos estar juntos!
Agradeço ao Cardeal Patrick
[D'Rozario] as palavras de exórdio
com que apresentou as mais variadas
atividades espirituais e pastorais da
Igreja no Bangladesh. Agradou-me de
modo particular a sua referência ao
clarividente Plano Pastoral de 1985,
que pôs em evidência os princípios
evangélicos e as prioridades que
guiaram a vida e a missão da
comunidade eclesial nesta jovem
nação. A minha experiência pessoal
de Aparecida, onde se lançou a
Missão Continental na América do
Sul, convenceu-me da fecundidade
de tais planos, que envolvem todo o
povo de Deus num processo contínuo
de discernimento e ação.



Gosto também da duração deste
plano pastoral, porque uma das
doenças dos planos pastorais é que
morrem jovens. Mas este está vivo
desde 1985: Parabéns! Bom sucesso!
Vê-se que foi bem feito, reflete a
realidade do país e as necessidades
pastorais; e reflete também a
perseverança dos bispos.

No coração do Plano Pastoral, esteve
a realidade da comunhão, que
continua a inspirar o zelo
missionário que carateriza a Igreja
no Bangladesh. A vossa própria guia
episcopal esteve tradicionalmente
marcada pelo espírito de
colegialidade e apoio mútuo. Isto é
admirável! Este espírito de afeto
colegial é compartilhado pelos vossos
sacerdotes e, através deles,
propagou-se pelas paróquias, pelas
comunidades e pelos multiformes
serviços de apostolado das vossas
Igrejas locais. Nas vossas dioceses,
expressa-se na seriedade com que



vos dedicais às visitas pastorais e
demonstrais um real interesse pelo
bem do vosso povo. Peço-vos para
perseverardes neste ministério de
presença. Quero destacar o que se
quer dizer com isto: não significa
apenas fazer-se ver – pode-se fazer
ver através da TV -, mas é uma
presença semelhante à de Deus em
nós: uma presença que se fez
vizinhança, que se fez proximidade
na Encarnação do Verbo, na
condescendência, a condescendência
do Pai que enviou o Filho para Se
fazer um de nós. Gosto de como
cunhastes esta expressão:
«ministério de presença». O bispo é
alguém que está presente e está
próximo. Sempre. Repito: perseverar
neste ministério de presença, o único
que pode estreitar laços de
comunhão unindo-vos aos vossos
sacerdotes, que são vossos irmãos,
filhos e colaboradores na vinha do
Senhor, e aos religiosos e religiosas
que prestam uma contribuição



fundamental para a vida católica
neste país.

Gostaria de pôr em relevo a essência
dos religiosos. Estamos acostumados
a dizer: Sim, há dois caminhos de
santificação na Igreja, ou seja, o
caminho presbiteral e o caminho
laical. Mas as Irmãzinhas, que são?
Leigas? Não. Por favor, é preciso
desenvolver a ideia de que há um
terceiro caminho de santificação: o
caminho da vida consagrada. E não
se trata de um adjetivo – «este é um
leigo consagrado, esta é uma leiga
consagrada» – mas de um
substantivo: «Este é um consagrado,
esta é uma consagrada». Tal como
dizemos: «Este é um leigo, ou esta é
uma leiga», e «este é um sacerdote».
Isto é importante.

Ao mesmo tempo, pedir-vos-ia para
mostrardes uma proximidade ainda
maior aos fiéis leigos. Eles têm de
crescer. É preciso promover a sua



real participação na vida das vossas
Igrejas particulares, nomeadamente
através das estruturas canónicas que
asseguram que as suas vozes sejam
ouvidas e as suas experiências
apreciadas. Reconhecei e valorizai os
carismas dos leigos, homens e
mulheres, e encorajai-os a colocarem
os seus dons ao serviço da Igreja e do
conjunto da sociedade. Penso aqui
nos numerosos e zelosos catequistas
desta nação – os catequistas são os
pilares da evangelização –, cujo
apostolado é essencial para o
crescimento da fé e para a formação
cristã das novas gerações. São
verdadeiros missionários e guias de
oração, especialmente nas áreas mais
remotas. Cuidai das suas
necessidades espirituais e da sua
constante formação na fé. Os
catequistas. Mas também os leigos
que nos ajudam e acompanham, os
conselheiros: os conselheiros
pastorais, os conselheiros nos
assuntos económicos. Numa reunião



que houve há seis meses, ouvi dizer
que talvez pouco mais de metade das
dioceses – metade ou pouco mais –
teria os dois conselhos que o Direito
Canónico nos pede para ter: o
pastoral e o dos assuntos
económicos. E a outra metade? Isso
não pode ser. Não é questão apenas
duma lei, não é só uma ajuda; é
espaço para os leigos.

Nestes meses de preparação para a
próxima assembleia do Sínodo dos
Bispos, todos somos instados a
pensar como tornar os nossos jovens
mais participantes da alegria,
verdade e beleza da nossa fé. O
Bangladesh foi abençoado com
vocações para o sacerdócio – vimo-lo
hoje – e para a vida religiosa; é
importante garantir que os
candidatos sejam bem preparados
para comunicar as riquezas da fé aos
outros, particularmente aos seus
coetâneos. Num espírito de
comunhão que une as gerações,



ajudai-os a ocupar-se com alegria e
entusiasmo do trabalho que outros
começaram, sabendo que um dia
serão eles próprios chamados a
transmiti-lo.Esta disposição interior
de receber a herança, fazê-la crescer
e transmiti-la é o espírito apostólico
de um presbitério. Que os jovens
saibam que o mundo não começa
com eles, que devem procurar as
raízes, devem procurar as raízes
históricas, religiosas... Fazer crescer
aquelas raízes e transmitir os frutos.
Ensinai os jovens a não ser
desarraigados; ensinai-os a
conversar com os idosos. Quando
entrei aqui [na Casa Episcopal],
encontrei os alunos do Seminário
Médio. Devia ter-lhes feito duas
perguntas, breves, mas fiz apenas
uma. A primeira, a mais natural:
«Jogais futebol?». Todos: «Sim!». A
segunda era: «Ides visitar os avós, os
sacerdotes anciãos? Para ouvir as
histórias da sua vida, do seu
apostolado?» Os formadores do



Seminário devem educar os jovens
seminaristas para ouvir os
sacerdotes anciãos: ali estão as
raízes, ali está a sabedoria da Igreja.

Na Igreja do Bangladesh, é notável a
atividade social voltada para a
assistência das famílias e,
especificamente, o empenho na
promoção das mulheres. O povo
desta nação é conhecido pelo seu
amor à família, pelo seu sentido de
hospitalidade, pelo respeito que
demonstra para com os pais e os avós
e os cuidados que reserva aos idosos,
aos doentes e aos mais inermes. Estes
valores são confirmados e
sublimados pelo Evangelho de Jesus
Cristo. Uma expressão de especial
gratidão é devida a todos aqueles que
trabalham, silenciosamente, por
apoiar as famílias cristãs na sua
missão de dar testemunho diário do
amor reconciliador do Senhor e
tornar conhecido o seu poder de
redenção. Como assinalou a



Exortação Ecclesia in Asia, a família
«não é simplesmente objeto dos
cuidados pastorais da Igreja, mas um
dos mais eficazes agentes da
evangelização» (n.º 46).

Um objetivo significativo indicado no
Plano Pastoral – intuição que se
demonstrou verdadeiramente
profética – é a opção pelos pobres. A
Comunidade católica no Bangladesh
pode orgulhar-se da sua história de
serviço aos pobres, especialmente
nas áreas mais remotas e nas
comunidades tribais; continua
diariamente este serviço através das
suas obras de apostolado
educacional, dos seus hospitais,
clínicas e centros de saúde, e das
obras socio-caritativas em toda a sua
variedade. Contudo não cessam de
aumentar, especialmente à luz da
atual crise dos refugiados, as
necessidades a colmar. A inspiração
para as vossas obras de assistência
aos necessitados deve ser sempre a

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html


caridade pastoral, que se mostra
solícita no reconhecimento das
feridas humanas procurando
responder com generosidade a cada
pessoa individualmente.
Trabalhando por criar uma «cultura
de misericórdia» (Carta ap. 
Misericordia et misera, 20), as vossas
Igrejas locais demonstram – com este
trabalho - a sua opção pelos pobres,
reforçam a sua proclamação da
misericórdia infinita do Pai e
contribuem consideravelmente para
o desenvolvimento integral da sua
pátria.

Um momento importante da minha
visita pastoral ao Bangladesh é a
reunião inter-religiosa e ecuménica
que terá lugar imediatamente depois
deste nosso encontro. A vossa é uma
nação onde a diversidade étnica
reflete a diversidade das tradições
religiosas. O esforço da Igreja por
fazer avançar a compreensão inter-
religiosa, através de seminários e

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


programas didáticos e também por
meio de contactos e convites
pessoais, contribui para a difusão da
boa vontade e da harmonia.
Trabalhai incessantemente por
construir pontes e promover o
diálogo, porque estes esforços não só
facilitam a comunicação entre
diferentes grupos religiosos, mas
despertam também as energias
espirituais necessárias para a obra
de construção da nação na unidade,
na justiça e na paz.

Quando os líderes religiosos se
pronunciam publicamente, a uma só
voz, contra a violência revestida de
religiosidade e procuram substituir a
cultura do conflito pela cultura do
encontro, inspiram-se nas raízes
espirituais mais profundas das
respetivas tradições. Prestam
também um serviço inestimável ao
futuro dos seus países e do nosso
mundo, ensinando aos jovens o
caminho da justiça: «é preciso



acompanhar e fazer amadurecer
gerações que, à lógica incendiária do
mal, respondam com o crescimento
paciente do bem» ( Discurso aos
participantes na Conferência
Internacional em prol da Paz, Al-
Azhar, Cairo, 28/IV/2017).

Queridos Irmãos Bispos, agradeço ao
Senhor estes momentos de diálogo e
partilha fraterna. Estou contente
também por esta viagem apostólica,
que me trouxe ao Bangladesh, me ter
permitido testemunhar a vitalidade e
o ardor missionário da Igreja nesta
nação. Ao apresentar ao Senhor as
alegrias e as dificuldades das vossas
comunidades locais, peçamos juntos
uma renovada efusão do Espírito
Santo, para que nos conceda «a força
para anunciar a novidade do
Evangelho com ousadia ( parresia),
em voz alta e em todo o tempo e
lugar, mesmo
contracorrente» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 259). Que os sacerdotes, as

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cap%C3%ADtulo_V_EVANGELIZADORES_COM_ESP%C3%8DRITO_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cap%C3%ADtulo_V_EVANGELIZADORES_COM_ESP%C3%8DRITO_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cap%C3%ADtulo_V_EVANGELIZADORES_COM_ESP%C3%8DRITO_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cap%C3%ADtulo_V_EVANGELIZADORES_COM_ESP%C3%8DRITO_


pessoas consagradas e os fiéis leigos
confiados aos vossos cuidados
pastorais possam experimentar uma
força constantemente renovada nos
seus esforços por serem
«evangelizadores que anunciem a
Boa Nova, não só com palavras mas
sobretudo com uma vida
transfigurada pela presença de
Deus» ( Ibid., 259). Com grande afeto,
concedo a todos vós a minha bênção
e peço-vos, por favor, que rezeis por
mim. Obrigado.

****

Encontro com os bispos de
Bangladesh no lar para sacerdotes
jubilados - Palavras
(improvisadas) do Santo Padre
antes de entrar na Catedral

Boa tarde!

Agradeço a presença de todos vós,
líderes cristãos, leigos que trabalhais
na construção do Reino de Deus.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cap%C3%ADtulo_V_EVANGELIZADORES_COM_ESP%C3%8DRITO_


Quando me disseram para vos
saudar, veio-me à mente uma
palavra que quero partilhar
convosco e que o apóstolo Paulo dizia
sentir dentro de si: «Ai de mim, se
não evangelizar!»

Cremos que o Evangelho se vive
como uma graça, como um tesouro
que recebemos gratuitamente.
Devemos pedir ao Senhor que nos dê
a graça de sentir o mesmo que Paulo:
sentir aquele fogo, sentir no coração
aquela ânsia de evangelizar. Não se
trata de proselitismo; isso não. A
Igreja, Reino de Deus, não cresce com
proselitismo, cresce com o
testemunho. Trata-se de mostrar com
a palavra e a vida o tesouro que nos
foi dado. Isto é evangelizar. Eu vivo
assim, vivo esta palavra, e que os
outros vejam; mas não é fazer
proselitismo.

Agradeço o que fazeis, agradeço o
vosso compromisso, agradeço por



mostrardes o presente que Deus nos
deu.

Atrevo-me a pedir-vos um favor:
guardai o tesouro que Deus nos deu
no Evangelho. E a melhor maneira
para o conseguirdes é a graça de
Deus. Por isso vos peço: rezai muito,
rezai muito para receberdes a graça
de cuidar daquele tesouro.

Continuemos a caminhar, fazendo
ver este tesouro que Deus nos deu
gratuitamente e que, gratuitamente,
devemos oferecer aos outros. Agora
como irmãos, todos juntos, peçamos
uns para os outros esta graça,
rezando a oração que Jesus nos
ensinou.

[Pai Nosso]

Que o Senhor vos abençoe e proteja.
Faça brilhar o seu rosto sobre vós e
vos mostre a sua graça. Que Ele vos
mostre o seu rosto e vos dê a sua
graça. Amen.



Não vos esqueçais de rezar por mim.

***

Santa Missa e ordenação
sacerdotal no Suhrawardy Udyan
Park

Irmãos caríssimos!

No momento em que estes nossos
filhos, que são familiares e amigos
vossos, vão entrar na Ordem dos
presbíteros, ponderai com atenção o
grau do ministério a que eles são
elevados.

É certo que todo o povo santo de
Deus se torna, em Cristo, um
sacerdócio real. No entanto, o nosso
grande Sacerdote, Jesus Cristo,
escolheu alguns discípulos para
desempenharem na Igreja, em seu
nome, o ministério sacerdotal em
favor dos homens. Enviado pelo Pai,
Ele mesmo enviou os Apóstolos por
todo o mundo a fim de continuar, por



meio deles e dos Bispos que lhes
haviam de suceder, a sua missão de
Mestre, Sacerdote e Pastor. Ora os
presbíteros são constituídos
cooperadores dos Bispos e,
associados a eles na missão
sacerdotal, são chamados ao serviço
do povo de Deus.

Estes irmãos, depois de séria e
prolongada reflexão, vão ser
ordenados para o sacerdócio na
Ordem dos presbíteros, para
servirem a Cristo, Mestre, Sacerdote
e Pastor, por cujo ministério o seu
Corpo, que é a Igreja, cresce e se
edifica como templo santo e povo de
Deus.

Vós, queridos filhos, que ides entrar
na Ordem dos presbíteros,
exercereis, no que vos compete, o
sagrado múnus de ensinar em nome
de Cristo, nosso Mestre. Distribuí a
todos a palavra de Deus que vós
mesmos recebestes com alegria.



Meditando na lei do Senhor, procurai
crer o que ledes, ensinar o que
credes e viver o que ensinais.

Seja o vosso ensino alimento para o
povo de Deus, e o vosso viver motivo
de alegria para os fiéis de Cristo, para
edificardes, pela palavra e pelo
exemplo, a casa que é a Igreja de
Deus.

Exercereis também, em Cristo, o
múnus de santificar. Pelo vosso
ministério se realiza plenamente o
sacrifício espiritual dos fiéis, unido
ao sacrifício de Cristo, que,
juntamente com eles, é oferecido
pelas vossas mãos sobre o altar, de
modo sacramental, na celebração dos
santos mistérios. Tomai, pois,
consciência do que fazeis, imitai o
que realizais. Celebrando o mistério
da morte e da ressurreição do
Senhor, esforçai-vos por fazer
morrer em vós todo o mal e por
caminhar na vida nova.



Ao fazer entrar os homens no povo
de Deus pelo Batismo, ao perdoar os
pecados em nome de Cristo e da
Igreja no sacramento da Penitência,
ao aliviar os enfermos com o óleo
santo, ao celebrar os ritos sagrados,
ao oferecer, nas horas do dia, o
louvor com ações de graças e
súplicas, não só pelo povo de Deus
mas também por todo o mundo,
lembrai-vos de que fostes assumidos
de entre os homens e postos ao
serviço dos homens nas coisas que
são de Deus. Realizai, pois, com
verdadeira caridade e alegria
constante, o ministério de Cristo
Sacerdote, não procurando os vossos
interesses, mas sim os de Jesus
Cristo.

Finalmente, ao exercer, na parte que
vos compete, o ministério de Cristo,
Cabeça do Corpo da Igreja e Pastor
do seu povo, procurai, filhos
caríssimos, unidos e atentos ao Bispo,
congregar os fiéis numa só família, a



fim de poderdes conduzi-los a Deus
Pai, por Cristo, no Espírito Santo.
Trazei sempre diante de vós o
exemplo do Bom Pastor que veio não
para ser servido mas para servir e
para buscar e salvar o que estava
perdido.

Agora quero dirigir-me a vós,
queridos irmãos e irmãs que viestes
a esta festa, a esta grande festa de
Deus que é a Ordenação destes
irmãos sacerdotes. Sei que muitos de
vós vieram de longe, precisando de
viajar mais de dois dias. Obrigado
pela vossa generosidade! Isto mostra
o amor que tendes pela Igreja; isto
mostra o amor que tendes por Jesus
Cristo. Muito obrigado! Muito
obrigado pela vossa generosidade,
muito obrigado pela vossa fidelidade.
Continuai a caminhar, com o espírito
das Bem-aventuranças. E
recomendo-vos, especialmente hoje
vos recomendo que rezeis sempre
pelos vossos sacerdotes,



especialmente por aqueles que hoje
vão receber o sacramento das Sacras
Ordens. O povo de Deus apoia os
sacerdotes com a oração. Tendes a
responsabilidade de apoiar os
sacerdotes. Alguém de vós poderia
perguntar-me: «Mas, padre, como se
faz para apoiar um sacerdote?»
Deixai-vos guiar pela vossa
generosidade. O coração generoso
que tendes, dir-vos-á como apoiar os
sacerdotes. Mas o primeiro apoio ao
sacerdote é a oração. O povo de Deus
– isto é, todos, todos – apoia o
sacerdote com a oração. Nunca vos
canseis de rezar pelos vossos
sacerdotes. Eu sei que o fareis. Muito
obrigado! E agora vamos continuar o
rito da Ordenação destes diáconos,
que serão os vossos sacerdotes.
Obrigado.

Encontro com as autoridades, a
sociedade civil e o Corpo
Diplomático no Palácio
Presidencial



Senhor Presidente,

Ilustres Autoridades de Estado e
Civis,

Vossa Eminência, amados Irmãos no
Episcopado,

Distintos membros do Corpo
Diplomático,

Senhoras e Senhores!

A primeira leitura de hoje, do livro
de Daniel, ajuda-nos a ver como era
limitada a sabedoria do rei Baltasar e
dos seus videntes. Sabiam como
louvar «os deuses de ouro, de prata,
de bronze, de ferro, de madeira e de
pedra» ( Dn 5, 4), mas não possuíam a
sabedoria para louvar a Deus em
cujas mãos está a nossa vida e a
nossa respiração. Ao contrário,
Daniel tinha a sabedoria do Senhor e
era capaz de interpretar os seus
grandes mistérios.



O intérprete definitivo dos mistérios
de Deus é Jesus. Ele é a sabedoria de
Deus em pessoa (cf. 1 Cor 1, 24). Jesus
não nos ensinou a sua sabedoria com
longos discursos ou por meio de
grandes demonstrações de poder
político ou terreno, mas com a oferta
da sua vida na cruz. Às vezes,
podemos cair na armadilha de
confiar na nossa própria sabedoria,
mas a verdade é que facilmente
perdemos o sentido da direção.
Então é necessário lembrar-nos de
que dispomos, à nossa frente, duma 
bússola segura: o Senhor crucificado.
Na cruz, encontramos a sabedoria,
que pode guiar a nossa vida com a
luz que provém de Deus.

E da cruz vem também a cura. Lá,
Jesus ofereceu as suas feridas ao Pai
por nós: mediante as suas feridas,
somos curados (cf. 1 Pd 2, 4). Que
nunca nos falte a sabedoria de
encontrar, nas feridas de Cristo, a
fonte de toda a cura! Sei que muitos



no Myanmar carregam as feridas da
violência, quer visíveis quer
invisíveis. A tentação é responder a
estas lesões com uma sabedoria
mundana que, como a do rei na
primeira leitura, está profundamente
deturpada. Pensamos que a cura
possa vir do rancor e da vingança.
Mas o caminho da vingança não é o
caminho de Jesus.

O caminho de Jesus é radicalmente
diferente. Quando o ódio e a rejeição
O conduziram à paixão e à morte, Ele
respondeu com o perdão e a
compaixão. No Evangelho de hoje, o
Senhor diz-nos que, à sua
semelhança, podemos também
deparar-nos com a rejeição e tantos
obstáculos, mas nessa ocasião dar-
nos-á uma sabedoria a que ninguém
pode resistir (cf. Lc 21, 15). Aqui Ele
fala do Espírito Santo, por Quem o
amor de Deus foi derramado nos
nossos corações (cf. Rm 5, 5). Com o
dom do Espírito, Jesus torna cada um



de nós capaz de ser sinal da sua
sabedoria, que triunfa sobre a
sabedoria deste mundo, e da sua
misericórdia, que dá alívio mesmo às
feridas mais dolorosas.

Na véspera da sua paixão, Jesus deu-
Se aos Apóstolos sob as espécies do
pão e do vinho. No dom da
Eucaristia, com os olhos da fé, não só
reconhecemos o dom do seu corpo e
sangue, mas aprendemos também a 
encontrar repouso nas suas feridas,
sendo nelas purificados de todos os
nossos pecados e extravios. Buscando
refúgio nas feridas de Cristo, possais
vós, queridos irmãos e irmãs,
experimentar o bálsamo salutar da
misericórdia do Pai e encontrar a
força de o levar aos outros, ungindo
cada uma das suas feridas e
dolorosas lembranças. Deste modo,
sereis testemunhas fiéis da
reconciliação e da paz que Deus quer
que reine em cada coração humano e
em todas as comunidades.



Eu sei que a Igreja no Myanmar já
está a fazer muito para levar o
bálsamo salutar da misericórdia de
Deus aos outros, especialmente aos
mais necessitados. Há sinais claros
de que, mesmo com meios muito
limitados, numerosas comunidades
proclamam o Evangelho a outras
minorias tribais, sem nunca forçar
ou constringir, mas sempre
convidando e acolhendo. No meio de
tanta pobreza e inúmeras
dificuldades, muitos de vós prestam
assistência prática e solidariedade
aos pobres e aos doentes. Através das
canseiras diárias dos seus bispos,
sacerdotes, religiosos e catequistas, e
particularmente mediante o louvável
trabalho do Catholic Karuna
Myanmar e da generosa assistência
prestada pelas Pontifícias Obras
Missionárias, a Igreja neste país está
a ajudar um grande número de
homens, mulheres e crianças, sem
distinções de religião ou de origem
étnica. Posso testemunhar que aqui a



Igreja está viva, que Cristo está vivo e
está aqui convosco e com os vossos
irmãos e irmãs das outras
Comunidades cristãs. Encorajo-vos a
continuar a partilhar com os outros a
inestimável sabedoria que
recebestes, o amor de Deus que brota
do Coração de Jesus.

Jesus quer dar esta sabedoria em
abundância. Ele premiará
certamente os vossos esforços por
espalhar sementes de cura e
reconciliação nas vossas famílias,
comunidades e na sociedade
alargada desta nação. Porventura
não nos disse Ele que a sua sabedoria
é irresistível (cf. Lc 21, 15)? A sua
mensagem de perdão e misericórdia
obedece a uma lógica que nem todos
quererão compreender, e que
encontrará obstáculos. Contudo o seu
amor, revelado na cruz, é
definitivamente imparável. É como
um GPS espiritual que nos guia



infalivelmente rumo à vida íntima de
Deus e ao coração do nosso próximo.

A Santíssima Virgem Maria seguiu o
seu Filho mesmo na escura subida ao
monte Calvário e acompanha-nos em
todos os passos da nossa viagem
terrena. Que Ela nos obtenha sempre
a graça de ser mensageiros da 
verdadeira sabedoria, profundamente
misericordiosos para com os
necessitados, com a alegria que brota
de repousar nas feridas de Jesus, que
nos amou até ao fim.

Deus vos abençoe a todos! Deus
abençoe a Igreja no Myanmar!
Abençoe esta terra com a sua paz!
Deus abençoe o Myanmar!

*****

Encontro com o Conselho Supremo
da Sangha dos monges budistas em
Kaba Aye Centre



Sinto grande alegria por estar
convosco. Agradeço ao Ven.
Bhaddanta Kumarabhivamsa,
Presidente da Comissão Estatal
Sangha Maha Nayaka, as suas
palavras de boas-vindas e os seus
esforços na organização da minha
visita aqui hoje. Ao saudar-vos a
todos, permiti-me manifestar
particular apreço pela presença de
Sua Excelência Thura Aung Ko,
Ministro dos Assuntos Religiosos e da
Cultura.

O nosso encontro é uma ocasião
importante para renovar e fortalecer
os laços de amizade e respeito entre
budistas e católicos. É também uma
oportunidade para afirmar o nosso
empenho pela paz, o respeito da
dignidade humana e a justiça para
todo o homem e mulher. E não é só
no Myanmar, mas em todo o mundo,
que as pessoas precisam deste
testemunho comum dos líderes
religiosos. Com efeito, quando



falamos a uma só voz afirmando o
valor perene da justiça, da paz e da
dignidade fundamental de todo o ser
humano, oferecemos uma palavra de
esperança. Ajudamos os budistas, os
católicos e todas as pessoas a lutarem
por uma maior harmonia nas suas
comunidades.

Em cada idade, a humanidade
experimenta injustiças, momentos de
conflito e desigualdade entre as
pessoas. No nosso tempo, porém,
estas dificuldades parecem ser
particularmente graves. Embora a
sociedade tenha conseguido um
grande progresso tecnológico e, em
todo o mundo, as pessoas estejam
cada vez mais conscientes da sua
humanidade e destino comuns, as
feridas dos conflitos, da pobreza e da
opressão persistem e criam novas
divisões. A estes desafios, não
devemos jamais resignar-nos. Pois
sabemos, com base nas nossas
respetivas tradições espirituais, que



existe realmente um caminho para
avançar, há um caminho que leva à
cura, à mútua compreensão e
respeito; um caminho baseado na
compaixão e no amor.

Quero expressar a minha estima a
todos aqueles que vivem, no
Myanmar, segundo as tradições
religiosas do Budismo. Através dos
ensinamentos de Buda e do
testemunho zeloso de tantos monges
e monjas, o povo desta terra foi
formado nos valores da paciência,
tolerância e respeito pela vida, bem
como numa espiritualidade solícita e
profundamente respeitadora do meio
ambiente. Como sabemos, estes
valores são essenciais para um
desenvolvimento integral da
sociedade, a começar pela unidade
mais pequena e mais essencial que é
a família para depois se estender à
rede de relações que nos põem em
estreita conexão – relações essas
radicadas na cultura, na pertença



étnica e nacional, e, em última
análise, na pertença à humanidade
comum. Numa verdadeira cultura do
encontro, estes valores podem
fortalecer as nossas comunidades e
ajudar o conjunto da sociedade a
irradiar a tão necessária luz.

O grande desafio dos nossos dias é
ajudar as pessoas a abrir-se ao
transcendente; ser capazes de olhar-
se dentro em profundidade,
conhecendo-se de tal modo a si
mesmas que sintam a sua
interconexão com todas as pessoas;
dar-se conta de que não podemos
permanecer isolados uns dos outros.
Se devemos estar unidos, como é
nosso propósito, ocorre superar
todas as formas de incompreensão,
intolerância, preconceito e ódio.
Como podemos consegui-lo? As
palavras de Buda oferecem a cada
um de nós uma guia: «Vence o rancor
com o não-rancor, vence o malvado
com a bondade, vence o avarento



com a generosidade, vence o
mentiroso com a verdade» ( 
Dhammapada, XVII, 223).
Sentimentos semelhantes se
expressam nesta oração atribuída a
São Francisco de Assis: «Senhor,
fazei-me instrumento da vossa paz.
Onde houver ódio fazei que eu leve o
amor, onde houver ofensa que eu
leve o perdão, (...) onde houver
trevas que eu leve a luz, e onde
houver tristeza que eu leve a
alegria».

Que esta Sabedoria continue a
inspirar todos os esforços para
promover a paciência e a
compreensão e curar as feridas dos
conflitos que, ao longo dos anos,
dividiram pessoas de diferentes
culturas, etnias e convicções
religiosas. Tais esforços não são em
caso algum prerrogativa apenas de
líderes religiosos, nem são de
competência exclusiva do Estado.
Mas é a sociedade inteira, são todos



aqueles que estão presentes na
comunidade que devem partilhar o
trabalho de superar o conflito e a
injustiça. No entanto, é
responsabilidade particular dos
líderes civis e religiosos garantir que
cada voz seja ouvida, de tal modo
que os desafios e as necessidades
deste momento possam ser
claramente compreendidos e
confrontados num espírito de
imparcialidade e mútua
solidariedade. A propósito,
congratulo-me com o trabalho que a 
Panglong Peace Conference está a
fazer, e rezo por aqueles que guiam
este esforço para que possam
promover uma participação cada vez
maior de todos os que vivem no
Myanmar. Isto contribuirá
certamente para o compromisso de
promover a paz, a segurança e uma
prosperidade que seja inclusiva de
todos.



Para que estes esforços produzam
frutos duradouros, tornar-se-á
necessária, sem dúvida, uma maior
cooperação entre líderes religiosos. A
este respeito, quero que saibais que a
Igreja Católica é um parceiro
disponível. As oportunidades de
encontro e diálogo entre os líderes
religiosos revelam-se um fator
importante na promoção da justiça e
da paz no Myanmar. Bem sei que, no
passado mês de abril, a Conferência
dos Bispos Católicos organizou um
encontro de dois dias sobre a paz, em
que participaram os chefes das
diferentes comunidades religiosas,
juntamente com embaixadores e
representantes de agências não-
governamentais. Devendo
aprofundar o nosso conhecimento
mútuo e afirmar a nossa interligação
e destino comum, são essenciais tais
encontros. A verdadeira justiça e a
paz duradoura só podem ser
alcançadas, quando forem garantidas
a todos.



Queridos amigos, possam os budistas
e os católicos caminhar juntos por
esta senda de cura e trabalhar lado a
lado pelo bem de cada habitante
desta terra. Nas Escrituras cristãs, o
apóstolo Paulo desafia os seus
ouvintes a alegrar-se com os que
estão alegres, a chorar com os que
choram (cf. Rm 12, 15), carregando
humildemente os pesos uns dos
outros (cf. Gal 6, 2). Em nome dos
meus irmãos e irmãs católicos,
expresso a nossa disponibilidade
para continuar a caminhar convosco
e a espalhar sementes de paz e de
cura, de compaixão e de esperança
nesta terra.

De novo vos agradeço por me terdes
convidado para estar hoje aqui
convosco. Sobre todos vós, invoco a
bênção divina da alegria e da paz.

*****

Encontro com os bispos de
Myanmar



Eminência, queridos Irmãos Bispos!

Hoje foi, para todos nós, um dia
sobrecarregado mas de grande
alegria! De manhã, celebramos a
Eucaristia juntamente com os fiéis
vindos de todo o país e, de tarde,
encontramos os líderes da
comunidade maioritária budista.
Gostaria que o nosso encontro, nesta
noite, fosse um momento de serena
gratidão por estas bênçãos e de
tranquila reflexão sobre as alegrias e
os desafios do vosso ministério de
pastores do rebanho de Cristo neste
país. Agradeço a D. Félix [Lian Khen
Thang] as palavras de saudação que
me dirigiu em vosso nome; a todos
vos abraço com grande afeto no
Senhor.

Desejo agrupar os meus
pensamentos à volta de três palavras:
cura, acompanhamento e profecia.

A primeira, cura. O Evangelho, que
pregamos, é sobretudo uma



mensagem de cura, reconciliação e
paz. Por meio do sangue de Cristo na
cruz, Deus reconciliou consigo o
mundo e enviou-nos para ser
mensageiros daquela graça
sanadora, graça de cura. Aqui no
Myanmar, esta mensagem tem uma
ressonância especial, pois o país está
empenhado em superar divisões
profundamente radicadas e construir
a unidade nacional. O vosso rebanho
traz os sinais deste conflito e gerou
valorosas testemunhas da fé e das
tradições antigas; assim, para vós, a
pregação do Evangelho não deve ser
apenas uma fonte de consolação e
fortaleza, mas também um apelo a
favorecer a unidade, a caridade e a
cura na vida do povo. A unidade, que
partilhamos e celebramos, nasce da
diversidade (não esqueçamos isto:
nasce da diversidade); valoriza as
diferenças entre as pessoas como
fonte de mútuo enriquecimento e de
crescimento; convida-as a
reencontrarem-se umas com as



outras, numa cultura do encontro e
da solidariedade.

Que o Senhor vos conceda, no vosso
ministério episcopal, experimentar
constantemente a sua guia e ajuda no
compromisso de favorecer a cura e a
comunhão em todos os níveis da vida
da Igreja, de modo que o santo Povo
de Deus, o vosso rebanho, possa,
através do seu exemplo de perdão e
amor reconciliador, ser sal e luz para
os corações que anelam por aquela
paz que o mundo não lhes pode dar.
A comunidade católica no Myanmar
pode-se orgulhar do seu testemunho
profético de amor a Deus e ao
próximo, que se traduz no
compromisso a favor dos pobres,
daqueles que estão privados de
direitos e sobretudo, nestes tempos, a
favor dos inúmeros desalojados que,
por assim dizer, jazem feridos na
beira da estrada. Peço-vos que
transmitais a minha gratidão a todos
aqueles que, como o Bom



Samaritano, trabalham com
generosidade para levar o bálsamo
da cura a eles e ao próximo que
passa necessidade, sem olhar a
religião nem etnia.

O vosso ministério de cura encontra
uma expressão particular no
empenho pelo diálogo ecuménico e a
colaboração inter-religiosa. Rezo
para que produzam abundantes
frutos, na reconciliação da vida do
país, os vossos incessantes esforços
por construir pontes de diálogo e vos
unir aos seguidores doutras religiões
tecendo relações de paz. A
conferência inter-religiosa de paz,
realizada em Rangum na primavera
passada, foi um testemunho
importante, aos olhos do mundo, da
determinação das religiões a viver
em paz e rejeitar qualquer ato de
violência e de ódio perpetrado em
nome da religião.



E, neste ministério de cura, lembrai-
vos que a Igreja é um «hospital de
campo». Curar, curar feridas, curar
as almas, curar. A vossa primeira
missão é esta: curar, curar os feridos.

A segunda palavra, que vos deixo
nesta noite, é acompanhamento. Um
bom pastor está constantemente 
presente no seu rebanho, guiando-o
enquanto caminha a seu lado. Gosto
de lembrar que o pastor deveria
possuir o odor das ovelhas; mas
também o odor de Deus. Não vos
esqueçais: também o odor de Deus.
Nos nossos dias, somos chamados a
ser uma «Igreja em saída» a fim de
levar a luz de Cristo a todas as
periferias (cf. Evangelii gaudium, 20).
Como bispos, as vossas vidas e o
vosso ministério são chamados a
conformar-se a este espírito de
envolvimento missionário, sobretudo
através das visitas pastorais
regulares às paróquias e
comunidades que formam as vossas

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB


Igrejas locais. Este é um meio
privilegiado para acompanhar, como
pais amorosos, os vossos sacerdotes
no compromisso diário de fazer
crescer o rebanho em santidade,
fidelidade e espírito de serviço. Falei
de acompanhar os sacerdotes:
mantende-vos próximo dos
sacerdotes; não esqueçais que o
próximo mais próximo que um bispo
tem, é o sacerdote. Que cada
sacerdote não só conheça, mas sinta
que ele tem um pai no bispo.

Pela graça de Deus, a Igreja no
Myanmar herdou, daqueles que
trouxeram o Evangelho a essa terra,
uma fé sólida e uma ardente ânsia
missionária do trabalho. Sobre estes
fundamentos estáveis e em
comunhão com os presbíteros e os
religiosos, continuai a permear o
laicado com o espírito dum autêntico
discipulado missionário e a procurar
uma sábia inculturação da
mensagem evangélica na vida diária



e nas tradições das vossas
comunidades locais. A este respeito,
é essencial a contribuição dos
catequistas; o seu enriquecimento
formativo deve permanecer para vós
uma prioridade. E não esqueçais que
os catequistas são os pilares da
evangelização em cada paróquia.

Sobretudo quero pedir-vos um
empenhamento especial no
acompanhamento dos jovens. Velai
pela sua formação nos sãos
princípios morais que os guiarão ao
enfrentar os desafios dum mundo
ameaçado pelas colonizações
ideológicas e culturais. O próximo
Sínodo dos Bispos não tratará apenas
destes aspetos, mas interpelará
diretamente os jovens, escutando as
suas histórias e envolvendo-os no
discernimento comum sobre o modo
como proclamar melhor o Evangelho
nos anos futuros. Uma das grandes
bênçãos da Igreja no Myanmar é a
sua juventude e, em particular, o



número de seminaristas e noviços. E
por isso agradecemos a Deus. No
espírito do Sínodo, por favor,
envolvei-os e sustentai-os no seu
percurso de fé, pois, através do seu
idealismo e entusiasmo, são
chamados a ser evangelizadores
felizes e convincentes dos seus
coetâneos.

A minha terceira palavra, para vós, é 
profecia. A Igreja no Myanmar dá
testemunho diariamente do
Evangelho, através das suas obras
educativas e caritativas, da sua
defesa dos direitos humanos, do seu
apoio aos princípios democráticos.
Oxalá possais colocar a comunidade
católica em condições de continuar a
ter um papel construtivo na vida da
sociedade, fazendo ouvir a sua voz
nas questões de interesse nacional,
nomeadamente insistindo no
respeito pela dignidade e os direitos
de todos, particularmente dos mais
pobres e vulneráveis. Tenho



confiança que o quinquénio de
estratégia pastoral, que a Igreja
desenvolveu no contexto mais amplo
da construção do Estado, produzirá
fruto abundante não só para o futuro
das comunidades locais mas também
do país inteiro. Aludo especialmente
à necessidade de proteger o meio
ambiente e assegurar uma correta
utilização dos ricos recursos naturais
do país a bem das gerações futuras. A
custódia do dom divino da criação
não pode ser separada duma sã
ecologia humana e social. De facto,
«o cuidado autêntico da nossa
própria vida e das nossas relações
com a natureza é inseparável da
fraternidade, da justiça e da
fidelidade aos outros» ( Laudato si’,
70).

Queridos Irmãos Bispos, agradeço a
Deus este momento de comunhão e
rezo para que este nosso encontro
nos fortaleça no compromisso de
sermos pastores fiéis e servidores do

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70


rebanho que Cristo nos confiou. Sei
que o vosso ministério é exigente e
que muitas vezes sentis, tal como os
vossos sacerdotes, «o cansaço do dia
e o seu calor» ( Mt 20,12). Exorto-vos
a manter o equilíbrio tanto na saúde
física como na espiritual, e a
preocupar-vos paternalmente com a
saúde dos vossos sacerdotes.

E, falando de saúde espiritual,
lembrai-vos do primeiro dever do
bispo. Quando chegaram aos
primeiros cristãos as queixas dos
helenistas porque eram descuradas
as suas viúvas e os filhos, os
apóstolos reuniram-se e
«inventaram» os diáconos. E Pedro,
ao proclamar esta notícia, anuncia
também o dever do bispo, nestes
termos: «A nós, compete-nos a oração
e o anúncio da Palavra» (cf. At 6, 1-6).
A oração é o primeiro dever do
bispo. À noite, no exame de
consciência, cada um de nós, bispos,



deverá interrogar-se: «Quantas horas
rezei hoje?»

Queridos irmãos, exorto-vos a
manter o equilíbrio na saúde física e
na espiritual. Sobretudo encorajo-vos
a crescer todos os dias na oração e na
experiência do amor reconciliador
de Deus, porque é a base da vossa
identidade sacerdotal, a garantia da
solidez da vossa pregação e a fonte
da caridade pastoral com que
conduzis o povo de Deus pelas
sendas da santidade e da verdade.
Com grande afeto, invoco a graça do
Senhor sobre vós, sobre os
sacerdotes, os religiosos e sobre
todos os leigos das vossas Igrejas
locais. Peço, por favor, que não vos
esqueçais de rezar por mim.

E agora convido-vos a rezarmos
todos juntos – vós em birmanês, eu
em espanhol – a Ave Maria a Nossa
Senhora.

[Ave Maria]



Abençoe-vos Deus Todo-Poderoso
Pai, Filho e Espírito Santo.

Libreria Editrice Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-papa-
francisco-em-myanmar-e-bangladesh/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-papa-francisco-em-myanmar-e-bangladesh/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-papa-francisco-em-myanmar-e-bangladesh/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-papa-francisco-em-myanmar-e-bangladesh/

	O Papa Francisco em Myanmar e Bangladesh

