opusdei.org

O “mundo” que
amamos

Sao Josemaria ensinava que é
possivel um amor apaixonado
ao mundo, ja que pode se
converter em lugar de encontro
com Deus. Este texto, do
“Diccionario de san Josemaria
Escriva de Balaguer” explica o
significado de “mundo” em seus
ensinamentos.

04/11/2024

1. Amor ao mundo criado
2. Mundo, pecado e redencao



3. Mundo, graca, santificacdo e
consciéncia de pecado

Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente — pronunciada em
8 de outubro de 1967 em Pamplona,
no Campus da Universidade de
Navarra — Sdo Josemaria, remetendo-
se a mensagem que vinha difundindo
desde 2 de outubro de 1928, afirmou
com forga: “Ensinei-o
constantemente com palavras da
Santa Escritura: o mundo ndo é mau,
porque saiu das maos de Deus,
porque € criatura dele, porque Javé o
olhou e viu que era bom (cfr. Gn 1, 7
ss). Somos nos, homens, que o
tornamos mau e feio, com nossos
pecados e nossas infidelidades. Nao
duvideis, meus filhos: qualquer
forma de evasdo das honestas
realidades diarias é para vos,
homens e mulheres do mundo, coisa



oposta a vontade de
Deus” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escriva, 114).

Esta passagem esta enraizada nas
Escrituras, remontando ao relato do
Génesis onde se diz que, depois de
ter criado o mundo, “Deus
contemplou toda a sua obra, e viu
que tudo era muito bom” (2 Gn 1,31).
De forma esquematica o
ensinamento que ele contém pode
ser estruturado da seguinte forma: 1)
o mundo é bom; 2) é bom, porque foi
criado; 3) ndo pode sair nada mau
das maos de Deus; 4) tudo o que €é
mau e deformado procede dos
pecados e das infidelidades dos
homens; 5) esta deformacao e esta
maldade nao podem justificar a
evasdo para fora deste mundo; 6)
além disso, nem tudo é mau, pois ha
muitas realidades e atividades
cotidianas boas e honestas.



Amor ao mundo criado

A relacdo do homem com o mundo
permaneceu teologicamente obscura
nas culturas alheias a Revelacao
judaico-cristd. O mundo, submetido a
lei da ananké, a um destino cego,
estava abandonado a si mesmo por
deuses incapazes de vencer a forca
do destino. A religido, ao prestar
culto a uma divindade longinqua e
andnima, ficava relegada ao
ritualismo, gracas ao qual a
sociedade podia viver numa ordem
que lhe trazia uma paz relativa. Nao
restava ao homem sendo chorar sua
sorte tragica e ‘divertir-se’ no sentido
de Pascal, ou seja, fugir da dureza de
sua condigdo através da cacga, guerra
ou de obras de arte com as quais
exorcizava seu mal-estar por meio de
cancoes.

Por sua vez, o povo da Biblia,
louvava a um Deus que se dirigia
pessoalmente a eles através dos



profetas, e finalmente, com a
Encarnacdo do Verbo, tornando-se
Ele mesmo presente e levando a
revelacdo divina a plenitude. Deus se
mostrava ndo apenas benévolo e
atento ao homem, mas chegava até a
dar seu Filho unigénito por amor: o
“Verbo se fez carne” (Jo 1, 14) e
assumiu plenamente nossa condigao,
indo até a morte. Tal é a realidade
inaudita e revolucionaria narrada
pelo Evangelho. O mundo, que 0s
pagaos acreditavam estar dominado
por forcas impessoais ou
abandonado por deuses que
habitavam no empireo, foi visitado
por seu Criador! Nada do que é
humano, exceto o pecado, é estranho
para Deus feito homem em Cristo. O
mundo converteu-se no lugar de
encontro entre o homem e Deus.

O contexto material dessa homilia de
1967 contribui para sublinhar esse
sentido teoldgico da relacdo do
homem com o mundo a luz da



criacdo divina. Quando a
pronunciou, So Josemaria estava
celebrando a Missa num templo
singular, tendo “um campus
universitario como nave e a
biblioteca da universidade como
retabulo”. Nessa Missa, como em
todas celebrava-se “o ato mais
sagrado e mais transcendente” que
os homens podem realizar nesta
vida: a unido com Deus mediante a
comunhdo com o Corpo e Sangue de
Cristo. E isso aconteceu ao ar livre,
no mundo, em meio a edificios e
lugares em que o homem trabalha.

Tendo dito - na mesma homilia - que
“comungar com o Corpo e o Sangue
do Senhor, vem a ser em certo
sentido como que desligar-nos de
nossos lacos de terra e de tempo,
para estar ja com Deus no Céu, onde
0 proprio Cristo enxugara as
lagrimas de nossos olhos e onde nédo
havera morte, nem pranto, nem grito
de fadiga, porque o mundo velho ja



terd terminado (cfr. Ap 21, 4)”.
(Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivd, 113), Sao Josemaria
prossegue afirmando: “esta verdade
tdo consoladora e profunda, este
significado escatologico da
Eucaristia, como os tedlogos
costumam denomina-la, poderia, no
entanto, ser mal-entendida: e o foi,
sempre que se quis apresentar a
existéncia cristd como algo somente
espiritual — quero dizer,
espiritualista — proprio de pessoas
puras, extraordinarias que nao se
misturam com as coisas despreziveis
deste mundo, ou, no maximo, que as
toleram como algo necessariamente
justaposto ao espirito, enquanto
vivemos aqui” (Ibidem).

Estas linhas transmitem uma
mensagem de raiz teologica, precisa
e densa. Evocam um duplo obstaculo
que é preciso evitar: 1) pensar que a
vida espiritual so pode ser
desenvolvida fora do mundo,



rejeitado como mau ou, pelo menos,
como daninho ou pouco proprio para
0 desenvolvimento da
espiritualidade; 2) decidir-se a viver
no mundo, renunciando a toda vida
espiritual, contentando-se com o
imediato. Tanto num caso como no
outro, afirma-se uma separacgao
radical sem unido possivel entre o
mundo, o homem e Deus. Essas duas
atitudes opostas sdo superadas ao
considerar o mundo como criado e,
em consequéncia, bom e amado por
seu Criador.

Evita-se assim um duplo mal-
entendido: a) considerar o homem
como um ser lancado em um mundo
fechado em si mesmo e,
consequentemente, sem sentido; b)
compreender o mundo
exclusivamente com base na queda
do pecado, sem considerar que ele foi
criado por Deus, que é infinitamente
bom e dotou a criagdo de uma
bondade que se pode ser danificada,



mas ndo destruida. E,
consequentemente, o cristdo deseja
“informar o mundo inteiro do
espirito de Jesus, colocar Cristo no
amago de todas as coisas. Si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jo 12, 32), quando for
levantado ao alto sobre a terra, tudo
atrairei a mim. Cristo, com a sua
encarnacao, com a sua vida de
trabalho em Nazaré, com a sua
pregacdo e milagres pelas terras da
Judeia e da Galileia, com a sua morte
na Cruz, com a sua Ressurreicdo, é o
centro da Criacdo, Primogénito e
Senhor de toda criatura” (E Cristo
que passa, 105).

Mundo, pecado e redencao

O pecado é, sem duvida, uma
realidade e as palavras de Sdo Jodo
permanecem irrevogaveis: “Nao
ameis 0o mundo nem as coisas do
mundo. Se alguém ama o mundo,
ndo esta nele o amor do Pai. Porque



tudo o que hd no mundo —a
concupiscéncia da carne, a
concupiscéncia dos olhos e a soberba
da vida — ndo procede do Pai, mas do
mundo. O mundo passa com as suas
concupiscéncias, mas quem cumpre
a vontade de Deus, permanece
eternamente” (1 Jo 2, 15-17). Esse
mundo é - comenta Santo Agostinho
— o0 mundo de quem ndo conhece a
Cristo nem o cristdo; mais
radicalmente, o mundo que “nédo nos
conheceu porque nao conheceu
Deus. Nosso Senhor Jesus Cristo
andou por ele. Ele foi Deus
encarnado sob as aparéncias da
fraqueza humana. Por que ele ndo
foi conhecido? Porque ele censurou
todos os vicios

humanos” (Comentdrio a 12 Carta de
Sdo Jodo, 1V, 4).

F um erro grave tentar compreender
o mundo a partir do pecado; mas
também é um erro grave tentar
compreendé-lo sem levar em conta a



realidade do pecado e suas
implicag¢des; ou sem olhar para Cristo
e sua obra redentora. Em suma, a
partir de uma perspectiva crista
deve-se compreender o mundo tendo
em conta ao mesmo tempo a criacao,
0 pecado e a graca, uma vez que
essas trés realidades constituem a
estrutura da historia que se
desenvolve, sob a providéncia
amorosa de Deus, desde o comeco da
criacdo.

Vamos reproduzir a esse respeito um
texto de Sdo Josemaria, semelhante
em alguns aspectos a passagem da
homilia de 1967 citado no comeco:
“Cristo, Nosso Senhor, continua
empenhado nesta semeadura de
salvacdo dos homens e de toda a
criacdo, deste nosso mundo, que é
bom porque saiu bom das maos de
Deus. Foi a ofensa de Adao, o pecado
da soberba humana, que rompeu a
divina harmonia da Criacdo. Mas
Deus Pai, quando chegou a plenitude



dos tempos, enviou o seu Filho
Unigénito, que, por obra do Espirito
Santo, tomou carne em Maria
sempre virgem para restabelecer a
paz, para que, redimindo o homem
do pecado, adoptionem filiorum
reciperemus (Gl 4, 5), féssemos
constituidos filhos de Deus, capazes
de participar da intimidade divina;
para que assim fosse concedido a
este homem novo, a esta nova estirpe
dos filhos de Deus (cfr. Rm 6, 4-5), o
poder de libertar todo o universo da
desordem, restaurando em Cristo
todas as coisas (cfr. Ef. 1,9-10), que os
reconciliou com Deus (cfr. Cl 1,20).
Foi para isso que nos, os cristaos,
fomos chamados, essa é a nossa
tarefa apostolica e a preocupacao
que deve consumir a nossa alma:
conseguir que o reino de Cristo se
torne realidade (...). Pecamos hoje ao
nosso Rei que nos faca colaborar
humilde e fervorosamente no divino
propasito de unir o que se quebrou,
de salvar o que esta perdido, de



ordenar o que o homem desordenou,
de levar a seu termo o que se
extraviou, de reconstruir a concordia
em toda a Criacdo” (E Cristo que
passa, 183).

Na Sagrada Escritura a palavra
“mundo” e outras analogas sao
usadas em diversos sentidos. As
vezes indicam o universo, a
totalidade do que existe; mais
especificamente, a totalidade do que
foi criado por Deus, ja que Deus
transcende o mundo. Outras vezes
designam o ambiente em que o
homem vive, ou diretamente a
sociedade humana. Outras vezes
ainda, a partir do inicio da literatura
apocaliptica, falam do mundo sob a
perspectiva da dialética entre pecado
e redencdo. E assim falam “deste
mundo” ou do “mundo presente”
para referir-se a sociedade e a
histéria humanas enquanto
marcadas pelo pecado e destinadas,
portanto, a desaparecer quando vier



0 Messias e se instaurar o “mundo
futuro”. Com Cristo, as coisas e o
modo de falar mudam, porque com
Ele, Verbo de Deus feito homem, o
mundo futuro e definitivo ja
comecou. Distingue-se, portanto, ndo
entre duas etapas uma depois da
outra, mas — os escritos de Sao Paulo
ou de Sdo Jodo sdo muito claros neste
sentido — entre duas realidades
coexistentes ou entre os dois niveis
ou dimensdes da realidade, ja que o
mundo do pecado, embora derrotado
na Cruz, ndo desapareceu e continua
fustigando o cristdo, e o mundo
futuro, embora presente, ainda nao
se manifesta com toda a sua
plenitude. A situacdo do cristdo —e
do homem em geral - é, portanto,
uma situacdo de tensdo e de luta,
uma vez que, participando de
alguma forma do mundo futuro ou
definitivo, deve enfrentar os ataques
e as dificuldades que provém da
sobrevivéncia do mal e do pecado.
Dai a peticdo que Cristo dirige a Deus



Pai referindo-se a seus discipulos:
“Nao peco que os tires do mundo,
mas sim que os preserve do mal” (Jo
17, 15).

A tradicdo teologica refletiu
amplamente sobre essa doutrina
neotestamentaria. As vezes, ela o fez
a partir de uma perspectiva
eclesiologica e de teologia da histdria,
considerando a distincdo e as
relacOes entre a Igreja e o mundo. As
formulacdes a que se chegou foram
numerosas e variadas, mas podemos
nos limitar a dois exemplos de
particular importancia: na época
antiga, Santo Agostinho em sua De
civitate Dei, e, na época
contemporanea, do Magistério, a
Const. Past. Gaudium et Spes, do
Concilio Vaticano II.

No terreno da teologia espiritual
também se manteve o modo de falar
biblico, embora no que diz respeito
ao uso do termo “mundo”, ele seja



utilizado no sentido negativo,
deixando em segundo plano a tensdo
escatologica e recorrendo a palavra
“mundo” para designar direta e
formalmente a sociedade humana na
medida em que nela esta presente o
pecado; mais ainda, na medida em
que, em um ou em outro grau, essa
sociedade esta, em suas instituicoes e
em seus modos de pensar,
impregnada pelo pecado e a ele
incitando. O mundo, assim
entendido, sera considerado como
um dos “trés inimigos da alma”, ou
seja, como uma das fontes principais
—com a carne e o demonio — de
tentacdes e de incitacdo ao pecado.

Sdo Josemaria retoma
expressamente esta terminologia em
certos momentos, como nesse ponto
de Caminho: “ O mundo, o demonio e
a carne sdo uns aventureiros que,
aproveitando-se da fraqueza do
selvagem que trazes dentro de ti,
querem que, em troca do ficticio



brilho de um prazer — que nada vale
—lhes entregues o ouro fino e as
pérolas e os brilhantes e os rubis
embebidos no sangue vivo e redentor
do teu Deus, que sdo o prego e o
tesouro da tua eternidade” (Caminho,
708). E pressupde este uso em outros
lugares onde recorre a palavra
“mundo” para referir-se a ambientes
onde imperam atitudes e
comportamentos imorais ou, pelo
menos, superficiais e frivolos (cfr.
por exemplo, Caminho, 185, 482,
633).

Na&o é esse, no entanto, o uso da
palavra “mundo” que predomina nos
textos de Sao Josemaria. Importa
sublinhar, sobretudo, que o pano de
fundo espiritual no qual se situam
suas referéncias ao tema, quer em
seus escritos, quer em sua pregacao
ndo é constituido por sentimentos de
retraimento ou de pusilanimidade, e
sim, ao contrario, de
responsabilidade e de apostolado; ou



seja, pelo desejo de santidade, pela
decisdo de se esforcar, com base na
vitdria sobre o pecado obtida por
Cristo sobre o pecado, em santificar-
se, e ndo de qualquer forma, mas,
precisamente, santificando o mundo.
Em resumo: trata-se de permanecer
no mundo, na vida normal dos
homens, enfrentando a tentacdo ou o
perigo da frivolidade (“sede homens
e mulheres do mundo, mas nao sejais
homens ou mulheres mundanos”:
Caminho, 939), e dando testemunho
com a propria vida de que, também
no meio do mundo — no meio da rua,
como Sao Josemaria gostava de dizer
— pode-se, ainda que nao faltem
defeitos e quedas, procurar e
alcancar, com a graca de Deus, a
santidade. “Influi tanto o ambiente!’,
disseste-me. E tive que responder: -
Sem duvida. Por isso é mister que
seja tal a vossa formacao, que saibais
levar convosco, com naturalidade, o
V0SS0 proprio ambiente, para dar o
‘vosso tom’ a sociedade em que



viveis. — E entdo, se aprendeste esse
espirito, tenho a certeza de que me
dirds com o pasmo dos primeiros
discipulos, ao contemplarem as
primicias dos milagres que se
operavam por suas maos em nome
de Cristo: ‘Influimos tanto no
ambiente!”” (Caminho, 376)

Mundo, graca, santificacao e
consciéncia de sentido

A criacdo é boa. As infidelidades e os
pecados dos homens a deformam,
mas nunca poderdo converter em
absolutamente perverso aquilo que,
tendo sido criado por Deus, é bom
por natureza. A Encarnacdo do Verbo
—a graca de Cristo que é uma nova
criacdo — pode devolver toda a
bondade ao que estava danificado,
até mesmo profundamente, pelo mal.
A graca € intrinsicamente boa;
podemos perdé-la, mas ndo se
corrompe e pode vencer a corrupc¢ao.



Sao Josemaria referiu-se a Eucaristia
como a “acdo mais sagrada e
transcendente que nds homens
podemos realizar nesta

vida” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escriva, 113) E insistiu
sempre na transcendéncia infinita de
Deus: “Considera o que ha de mais
formoso e grande na terra..., 0 que
apraz ao entendimento e as outras
poténcias..., 0 que € recreio da carne
e dos sentidos... E o mundo, e 0s
outros mundos que brilham na noite:
o Universo inteiro.

E isso, mais todas as loucuras do
coracdo satisfeitas..., nada vale, é
nada e menos que nada, ao lado
deste Deus meu! - teu! — tesouro
infinito, pérola preciosissima,
humilhado, feito escravo, aniquilado
sob a forma de servo no curral onde
quis nascer, na oficina de José, na
Paixao e na morte ignominiosa..., e
na loucura de Amor da Sagrada
Eucaristia” (Caminho 432). Palavras



que, indo do plano espiritual ao
metafisico, podem levar-nos a evocar
um conhecido dito de Sdo Tomas de
Aquino: “o bem da graca inclusive de
uma so pessoa € maior que o bem
natural de toda a criacdo” (S.Th., 1-2,
q. 113, a. 9, ad 2).

Com a graga, que nos é comunicada
com 0s sacramentos, e de modo
particular com a Eucaristia, é
introduzida no homem uma
“novidade divina”, com ela “foi-nos
dado um principio novo de energia,
uma raiz poderosa, enxertada no
Senhor” (E Cristo que passa, 155). O
fundamento da existéncia crista esta
na Encarnacdo do Verbo, no fato de
que Deus se fez presente no mundo
assumindo uma natureza humana.
Jesus Cristo, narra Sao Jodo, disse aos
judeus: “vos sois ca de baixo, eu sou
14 de cima” (Jo 8, 23). Ele afirma néo
ser deste mundo, e o afirma estando
neste mundo. Estd no mundo sem ser
do mundo, ndo s6 porque nele nao



ha nada que tenha a ver com o
pecado, mas porque € Deus: ao
encarnar-se Deus ndo passa por uma
metamorfose, mas continua sendo
Deus, perfeito Deus, sendo ao mesmo
tempo perfeito homem, perfectus
Deus, perfectus homo, segundo a
expressdo do simbolo Quicumque
citada com frequéncia por Sdo
Josemaria (cfr. por exemplo, E Cristo
que passa, 13).

Isto quer dizer que Deus ndo se
confunde com o mundo, porém, ao
mesmo tempo, que podemos
encontrar a Deus no mundo. Que
Deus, que se fez presente no mundo,
nao se afastou do mundo. Cristo
venceu o pecado e a morte, e,
ressuscitado e sentado a direita do
Pai, vem ao nosso encontro atuando
na Igreja e na alma. Envia-nos o
Espirito Santo e comunica-nos a
graca, chamando-nos a comunicacao
com Ele a todo momento, hoje, agora,
enquanto estamos no mundo e


https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/

somos do mundo, que ja ndo € um
pano de fundo escuro e opaco que
impede de chegar a Deus, mas
contexto e matéria de nosso encontro
com Ele. A teologia catdlica ensina
que a natureza conserva, embora
obscurecida, sua bondade nativa e
que o dom da graca, totalmente
gratuito, mas realmente comunicado,
nos leva a vida de Deus. E faz isso
tanto diante daqueles que afirmam
que a natureza esta totalmente
corrompida pelo pecado de modo
que a graca ndo a pode curar, como
daqueles que sustentam que a
natureza € a tal ponto perfeita, pura
e completa, que ndo precisa receber
de Deus seu aperfeicoamento; tanto
diante daqueles que postulam o
absoluto predominio da pecabilidade
e da queda, como daqueles que
vivem na superficialidade e na
dispersdo ou daqueles que conhecem
a angustia do homem de Deus, ou
daqueles que vivem o drama da
separacdo da sua causa criadora, da



soliddo causada pela espessura de
um mundo no qual esta preso.

Em plena continuidade com a
tradicdo catolica, e aprofundando
nela gracas as luzes recebidas de
Deus a partir de 2 de outubro de
1928, o fundador do Opus Dei prega
que, sem menoscabo da referéncia a
Deus, é possivel um amor
apaixonado ao mundo, ja que, em
Cristo e com Cristo, o mundo deixou
de ser causa de separacdo e pode se
converter em ambito e matéria do
encontro com Deus. “Ha um algo
santo, divino, escondido nas
situacdes mais comuns, que cabe a
cada um de vos

descobrir” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivd, 114). Esse algo
divino é o proprio Deus, que espera
em cada momento — em cada
instante, em cada atividade — uma
resposta que a graca torna possivel
descobrir e realizar.



Qual é o lugar da existéncia crista?
Pergunta-se o fundador do Opus Dei
na mesma homilia. E em seguida
responde: “Meus filhos, onde estao
vossos irmaos os homens, onde estdo
vossas aspiracoes, vosso trabalho,
V0SS0s amores, esta o lugar de vosso
encontro diario com Cristo. E em
meio das coisas mais materiais da
terra, que devemos santificar-nos,
servindo a Deus e a todos 0s
homens” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escriva, 113). E um pouco
mais a frente: “Nao ha outro
caminho, meus filhos: ou sabemos
encontrar o Senhor em nossa vida
normal, ou ndo o encontraremos
nunca. Posso dizer, por isso, que
nossa época precisa devolver a
matéria e as situacdes que parecem
mais comuns seu nobre e original
sentido, po-las a servico do Reino de
Deus, espiritualiza-las, fazendo delas
meio e ocasido de nosso encontro
continuo com Jesus



Cristo” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escriva, 114).

Sao Josemaria manifesta de muitos
modos essa superacdo das propostas
que, postulando uma absoluta
heterogeneidade entre Deus e o
mundo, decretam como impossivel a
unido da criatura com seu Criador e
Redentor. Por exemplo, em sua
afirmacdo de que Marta e Maria,
acdo e contemplacdo, podem se
harmonizar em virtude do vinculo
que une o homem com Deus em
Cristo, o Filho de Deus feito homem
para que possamos nos tornar filhos
de Deus. A realidade da filiacdo
divina do cristdo concilia Marta ativa
com Maria contemplativa, a terra
com o céu. E faz isso em virtude de
uma espiritualidade encarnada no
cotidiano. Nem estar-fechado-no-
mundo, confinado na subjetividade
nem estar-fora-do-mundo, separado
do acontecer, mas estar no mundo
estando ao mesmo tempo em Deus,



atuar no mundo e saber-se amado
por Deus e referido a Ele. “Devemos
ter presente — escreve Sdo Josemaria
— a importancia santificadora do
trabalho e sentir a necessidade de
compreender a todos para servir a
todos, sabendo que somos filhos do
Pai Nosso que estad nos céus”, até unir
“de uma forma que acaba por ser
conatural, a vida contemplativa com
a ativa” (Carta 1, 24/03/1930, n. 10;
cfr. Amigos de Deus, 67, 149, 238, 296,
308-309, 316).

Divinizado pela graca, abrindo
completamente a sua liberdade ao
amor que vem de Deus, o homem
santifica o mundo, de modo que em
seu coragao se unam o céu e a terra,
e a vida inteira acabe por estar sob o
sinal de uma unidade que deriva de
Deus. Dai que Sdo Josemaria
proclame: “Ndo pode haver uma vida
dupla, ndo podemos ser como que
esquizofrénicos, se queremos ser
cristdos: ha uma unica vida, feita de



carne e espirito, e é essa que tem que
ser — na alma e no corpo - santa e
cheia de Deus: a esse Deus invisivel
nads o encontramos nas coisas mais
visiveis e materiais” (Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivd, 114).

Parte do pensamento moderno
considerou o mundo, como sendo
dobrado sobre si mesmo e isolado
como um espaco fechado, ou pelo
contrario, como uma abertura
infinita na linha de um tempo sem
fim. Tanto num caso como no outro,
o0 homem submetido ao “destino”, ou
livre para “projetar” uma existéncia
que se fecha sobre si mesma,
encontra-se sozinho, abandonado as
suas forgas. Existir no mundo reduz-
se entdo a atuar, a trabalhar e a
satisfazer as necessidades que o
existir implica. A vida tem como
limite o mundo que nos rodeia com
tudo o que contém: desde as
realidades mais comuns, utensilios,
alimentos, etc., até os grandes



espacos e os grandes abismos, tudo
fica incluido numa falta de sentido.
Vive-se para vier, come-se para
continuar vivendo, sem finalidade,
sem interioridade, sem um porqueé.
Tudo remete ao mero fato de existir
ou a um desejo de existir que, em
ultima analise, se identifica com a
necessidade.

E grande o contraste entre a visdo
segundo a qual o homem foi
“langado” a um mundo sem sentido,
e a concepcao cristd do mundo como
realidade criada por um Deus ao
mesmo tempo onipotente e que ama,
Criador e Pai. Para o cristdo o mundo
ndo é o horizonte intransponivel de
uma existéncia humana fechada a
transcendéncia, mas caminho que,
em virtude da graca de Cristo, pode
levar a unido com Deus.

A luz da fé cristd, da verdade
exaltante e consoladora da filiacdo
divina, o homem compreende a si



mesmo como criatura chamada a
santificar-se no mundo, santificando
o mundo. O martelo remete, por um
lado, ao prego, por outro, ao cabo, e o
cabo a mao, que por sua vez remete a
inteligéncia e a vontade. E a Deus,
desde que, ao procurar a perfeigao
da propria tarefa, a pessoa procure a
gloria divina, 0 amor e o servico.
“Asseguro-vos, meus filhos, que
quando um cristdo desempenha com
amor a mais intranscendente das
acoes diarias, aquilo transborda da
transcendéncia de Deus. Por isso vos
repeti, com um repetido martelar
que a vocacgao crista consiste em
fazer endecassilabos da prosa de
cada dia. Na linha do horizonte,
meus filhos, parecem unir-se o céu e
a terra. Mas nao, onde de verdade se
unem € em vossos coracoes, quando
viveis santamente a vida

diaria...” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escriva, 116)

Hervé PASQUA



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-
amamos/ (17/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-amamos/

	O “mundo” que amamos
	Amor ao mundo criado
	Mundo, pecado e redenção
	Mundo, graça, santificação e consciência de sentido


