
opusdei.org

O “mundo” que
amamos

São Josemaria ensinava que é
possível um amor apaixonado
ao mundo, já que pode se
converter em lugar de encontro
com Deus. Este texto, do
“Diccionario de san Josemaria
Escrivá de Balaguer” explica o
significado de “mundo” em seus
ensinamentos.

04/11/2024

Amor ao mundo criado
Mundo, pecado e redenção

1. 
2. 



Mundo, graça, santificação e
consciência de pecado

Na homilia Amar o mundo
apaixonadamente – pronunciada em
8 de outubro de 1967 em Pamplona,
no Campus da Universidade de
Navarra – São Josemaria, remetendo-
se à mensagem que vinha difundindo
desde 2 de outubro de 1928, afirmou
com força: “Ensinei-o
constantemente com palavras da
Santa Escritura: o mundo não é mau,
porque saiu das mãos de Deus,
porque é criatura dele, porque Javé o
olhou e viu que era bom (cfr. Gn 1, 7
ss). Somos nós, homens, que o
tornamos mau e feio, com nossos
pecados e nossas infidelidades. Não
duvideis, meus filhos: qualquer
forma de evasão das honestas
realidades diárias é para vós,
homens e mulheres do mundo, coisa

3. 



oposta à vontade de
Deus” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 114).

Esta passagem está enraizada nas
Escrituras, remontando ao relato do
Gênesis onde se diz que, depois de
ter criado o mundo, “Deus
contemplou toda a sua obra, e viu
que tudo era muito bom” (2 Gn 1,31).
De forma esquemática o
ensinamento que ele contém pode
ser estruturado da seguinte forma: 1)
o mundo é bom; 2) é bom, porque foi
criado; 3) não pode sair nada mau
das mãos de Deus; 4) tudo o que é
mau e deformado procede dos
pecados e das infidelidades dos
homens; 5) esta deformação e esta
maldade não podem justificar a
evasão para fora deste mundo; 6)
além disso, nem tudo é mau, pois há
muitas realidades e atividades
cotidianas boas e honestas.



Amor ao mundo criado

A relação do homem com o mundo
permaneceu teologicamente obscura
nas culturas alheias à Revelação
judaico-cristã. O mundo, submetido à
lei da ananké, a um destino cego,
estava abandonado a si mesmo por
deuses incapazes de vencer a força
do destino. A religião, ao prestar
culto a uma divindade longínqua e
anônima, ficava relegada ao
ritualismo, graças ao qual a
sociedade podia viver numa ordem
que lhe trazia uma paz relativa. Não
restava ao homem senão chorar sua
sorte trágica e ‘divertir-se’ no sentido
de Pascal, ou seja, fugir da dureza de
sua condição através da caça, guerra
ou de obras de arte com as quais
exorcizava seu mal-estar por meio de
canções.

Por sua vez, o povo da Bíblia,
louvava a um Deus que se dirigia
pessoalmente a eles através dos



profetas, e finalmente, com a
Encarnação do Verbo, tornando-se
Ele mesmo presente e levando a
revelação divina à plenitude. Deus se
mostrava não apenas benévolo e
atento ao homem, mas chegava até a
dar seu Filho unigênito por amor: o
“Verbo se fez carne” (Jo 1, 14) e
assumiu plenamente nossa condição,
indo até a morte. Tal é a realidade
inaudita e revolucionária narrada
pelo Evangelho. O mundo, que os
pagãos acreditavam estar dominado
por forças impessoais ou
abandonado por deuses que
habitavam no empíreo, foi visitado
por seu Criador! Nada do que é
humano, exceto o pecado, é estranho
para Deus feito homem em Cristo. O
mundo converteu-se no lugar de
encontro entre o homem e Deus.

O contexto material dessa homilia de
1967 contribui para sublinhar esse
sentido teológico da relação do
homem com o mundo à luz da



criação divina. Quando a
pronunciou, São Josemaria estava
celebrando a Missa num templo
singular, tendo “um campus
universitário como nave e a
biblioteca da universidade como
retábulo”. Nessa Missa, como em
todas celebrava-se “o ato mais
sagrado e mais transcendente” que
os homens podem realizar nesta
vida: a união com Deus mediante a
comunhão com o Corpo e Sangue de
Cristo. E isso aconteceu ao ar livre,
no mundo, em meio a edifícios e
lugares em que o homem trabalha.

Tendo dito – na mesma homilia – que
“comungar com o Corpo e o Sangue
do Senhor, vem a ser em certo
sentido como que desligar-nos de
nossos laços de terra e de tempo,
para estar já com Deus no Céu, onde
o próprio Cristo enxugará as
lágrimas de nossos olhos e onde não
haverá morte, nem pranto, nem grito
de fadiga, porque o mundo velho já



terá terminado (cfr. Ap 21, 4)”.
(Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 113), São Josemaria
prossegue afirmando: “esta verdade
tão consoladora e profunda, este
significado escatológico da
Eucaristia, como os teólogos
costumam denominá-la, poderia, no
entanto, ser mal-entendida: e o foi,
sempre que se quis apresentar a
existência cristã como algo somente
espiritual – quero dizer,
espiritualista – próprio de pessoas
puras, extraordinárias que não se
misturam com as coisas desprezíveis
deste mundo, ou, no máximo, que as
toleram como algo necessariamente
justaposto ao espírito, enquanto
vivemos aqui” (Ibidem).

Estas linhas transmitem uma
mensagem de raiz teológica, precisa
e densa. Evocam um duplo obstáculo
que é preciso evitar: 1) pensar que a
vida espiritual só pode ser
desenvolvida fora do mundo,



rejeitado como mau ou, pelo menos,
como daninho ou pouco próprio para
o desenvolvimento da
espiritualidade; 2) decidir-se a viver
no mundo, renunciando a toda vida
espiritual, contentando-se com o
imediato. Tanto num caso como no
outro, afirma-se uma separação
radical sem união possível entre o
mundo, o homem e Deus. Essas duas
atitudes opostas são superadas ao
considerar o mundo como criado e,
em consequência, bom e amado por
seu Criador.

Evita-se assim um duplo mal-
entendido: a) considerar o homem
como um ser lançado em um mundo
fechado em si mesmo e,
consequentemente, sem sentido; b)
compreender o mundo
exclusivamente com base na queda
do pecado, sem considerar que ele foi
criado por Deus, que é infinitamente
bom e dotou a criação de uma
bondade que se pode ser danificada,



mas não destruída. E,
consequentemente, o cristão deseja
“informar o mundo inteiro do
espírito de Jesus, colocar Cristo no
âmago de todas as coisas. Si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jo 12, 32), quando for
levantado ao alto sobre a terra, tudo
atrairei a mim. Cristo, com a sua
encarnação, com a sua vida de
trabalho em Nazaré, com a sua
pregação e milagres pelas terras da
Judeia e da Galileia, com a sua morte
na Cruz, com a sua Ressurreição, é o
centro da Criação, Primogênito e
Senhor de toda criatura” (É Cristo
que passa, 105).

Mundo, pecado e redenção

O pecado é, sem dúvida, uma
realidade e as palavras de São João
permanecem irrevogáveis: “Não
ameis o mundo nem as coisas do
mundo. Se alguém ama o mundo,
não está nele o amor do Pai. Porque



tudo o que há no mundo – a
concupiscência da carne, a
concupiscência dos olhos e a soberba
da vida – não procede do Pai, mas do
mundo. O mundo passa com as suas
concupiscências, mas quem cumpre
a vontade de Deus, permanece
eternamente” (1 Jo 2, 15-17). Esse
mundo é – comenta Santo Agostinho
– o mundo de quem não conhece a
Cristo nem o cristão; mais
radicalmente, o mundo que “não nos
conheceu porque não conheceu
Deus. Nosso Senhor Jesus Cristo
andou por ele. Ele foi Deus
encarnado sob as aparências da
fraqueza humana. Por que ele não
foi conhecido? Porque ele censurou
todos os vícios
humanos” (Comentário à 1ª Carta de
São João, IV, 4).

É um erro grave tentar compreender
o mundo a partir do pecado; mas
também é um erro grave tentar
compreendê-lo sem levar em conta a



realidade do pecado e suas
implicações; ou sem olhar para Cristo
e sua obra redentora. Em suma, a
partir de uma perspectiva cristã
deve-se compreender o mundo tendo
em conta ao mesmo tempo a criação,
o pecado e a graça, uma vez que
essas três realidades constituem a
estrutura da história que se
desenvolve, sob a providência
amorosa de Deus, desde o começo da
criação.

Vamos reproduzir a esse respeito um
texto de São Josemaria, semelhante
em alguns aspectos à passagem da
homilia de 1967 citado no começo:
“Cristo, Nosso Senhor, continua
empenhado nesta semeadura de
salvação dos homens e de toda a
criação, deste nosso mundo, que é
bom porque saiu bom das mãos de
Deus. Foi a ofensa de Adão, o pecado
da soberba humana, que rompeu a
divina harmonia da Criação. Mas
Deus Pai, quando chegou a plenitude



dos tempos, enviou o seu Filho
Unigênito, que, por obra do Espírito
Santo, tomou carne em Maria
sempre virgem para restabelecer a
paz, para que, redimindo o homem
do pecado, adoptionem filiorum
reciperemus (Gl 4, 5), fôssemos
constituídos filhos de Deus, capazes
de participar da intimidade divina;
para que assim fosse concedido a
este homem novo, a esta nova estirpe
dos filhos de Deus (cfr. Rm 6, 4-5), o
poder de libertar todo o universo da
desordem, restaurando em Cristo
todas as coisas (cfr. Ef. 1,9-10), que os
reconciliou com Deus (cfr. Cl 1,20).
Foi para isso que nós, os cristãos,
fomos chamados, essa é a nossa
tarefa apostólica e a preocupação
que deve consumir a nossa alma:
conseguir que o reino de Cristo se
torne realidade (...). Peçamos hoje ao
nosso Rei que nos faça colaborar
humilde e fervorosamente no divino
propósito de unir o que se quebrou,
de salvar o que está perdido, de



ordenar o que o homem desordenou,
de levar a seu termo o que se
extraviou, de reconstruir a concórdia
em toda a Criação” (É Cristo que
passa, 183).

Na Sagrada Escritura a palavra
“mundo” e outras análogas são
usadas em diversos sentidos. Às
vezes indicam o universo, a
totalidade do que existe; mais
especificamente, a totalidade do que
foi criado por Deus, já que Deus
transcende o mundo. Outras vezes
designam o ambiente em que o
homem vive, ou diretamente a
sociedade humana. Outras vezes
ainda, a partir do início da literatura
apocalíptica, falam do mundo sob a
perspectiva da dialética entre pecado
e redenção. E assim falam “deste
mundo” ou do “mundo presente”
para referir-se à sociedade e à
história humanas enquanto
marcadas pelo pecado e destinadas,
portanto, a desaparecer quando vier



o Messias e se instaurar o “mundo
futuro”. Com Cristo, as coisas e o
modo de falar mudam, porque com
Ele, Verbo de Deus feito homem, o
mundo futuro e definitivo já
começou. Distingue-se, portanto, não
entre duas etapas uma depois da
outra, mas – os escritos de São Paulo
ou de São João são muito claros neste
sentido – entre duas realidades
coexistentes ou entre os dois níveis
ou dimensões da realidade, já que o
mundo do pecado, embora derrotado
na Cruz, não desapareceu e continua
fustigando o cristão, e o mundo
futuro, embora presente, ainda não
se manifesta com toda a sua
plenitude. A situação do cristão – e
do homem em geral – é, portanto,
uma situação de tensão e de luta,
uma vez que, participando de
alguma forma do mundo futuro ou
definitivo, deve enfrentar os ataques
e as dificuldades que provêm da
sobrevivência do mal e do pecado.
Daí a petição que Cristo dirige a Deus



Pai referindo-se a seus discípulos:
“Não peço que os tires do mundo,
mas sim que os preserve do mal” (Jo
17, 15).

A tradição teológica refletiu
amplamente sobre essa doutrina
neotestamentária. Às vezes, ela o fez
a partir de uma perspectiva
eclesiológica e de teologia da história,
considerando a distinção e as
relações entre a Igreja e o mundo. As
formulações a que se chegou foram
numerosas e variadas, mas podemos
nos limitar a dois exemplos de
particular importância: na época
antiga, Santo Agostinho em sua De
civitate Dei, e, na época
contemporânea, do Magistério, a
Const. Past. Gaudium et Spes, do
Concilio Vaticano II.

No terreno da teologia espiritual
também se manteve o modo de falar
bíblico, embora no que diz respeito
ao uso do termo “mundo”, ele seja



utilizado no sentido negativo,
deixando em segundo plano a tensão
escatológica e recorrendo à palavra
“mundo” para designar direta e
formalmente a sociedade humana na
medida em que nela está presente o
pecado; mais ainda, na medida em
que, em um ou em outro grau, essa
sociedade está, em suas instituições e
em seus modos de pensar,
impregnada pelo pecado e a ele
incitando. O mundo, assim
entendido, será considerado como
um dos “três inimigos da alma”, ou
seja, como uma das fontes principais
– com a carne e o demônio – de
tentações e de incitação ao pecado.

São Josemaria retoma
expressamente esta terminologia em
certos momentos, como nesse ponto
de Caminho: “ O mundo, o demônio e
a carne são uns aventureiros que,
aproveitando-se da fraqueza do
selvagem que trazes dentro de ti,
querem que, em troca do fictício



brilho de um prazer – que nada vale
– lhes entregues o ouro fino e as
pérolas e os brilhantes e os rubis
embebidos no sangue vivo e redentor
do teu Deus, que são o preço e o
tesouro da tua eternidade” (Caminho,
708). E pressupõe este uso em outros
lugares onde recorre à palavra
“mundo” para referir-se a ambientes
onde imperam atitudes e
comportamentos imorais ou, pelo
menos, superficiais e frívolos (cfr.
por exemplo, Caminho, 185, 482,
633).

Não é esse, no entanto, o uso da
palavra “mundo” que predomina nos
textos de São Josemaria. Importa
sublinhar, sobretudo, que o pano de
fundo espiritual no qual se situam
suas referências ao tema, quer em
seus escritos, quer em sua pregação
não é constituído por sentimentos de
retraimento ou de pusilanimidade, e
sim, ao contrário, de
responsabilidade e de apostolado; ou



seja, pelo desejo de santidade, pela
decisão de se esforçar, com base na
vitória sobre o pecado obtida por
Cristo sobre o pecado, em santificar-
se, e não de qualquer forma, mas,
precisamente, santificando o mundo.
Em resumo: trata-se de permanecer
no mundo, na vida normal dos
homens, enfrentando a tentação ou o
perigo da frivolidade (“sede homens
e mulheres do mundo, mas não sejais
homens ou mulheres mundanos”: 
Caminho, 939), e dando testemunho
com a própria vida de que, também
no meio do mundo – no meio da rua,
como São Josemaria gostava de dizer
– pode-se, ainda que não faltem
defeitos e quedas, procurar e
alcançar, com a graça de Deus, a
santidade. “’Influi tanto o ambiente!’,
disseste-me. E tive que responder: -
Sem dúvida. Por isso é mister que
seja tal a vossa formação, que saibais
levar convosco, com naturalidade, o
vosso próprio ambiente, para dar o
‘vosso tom’ à sociedade em que



viveis. – E então, se aprendeste esse
espírito, tenho a certeza de que me
dirás com o pasmo dos primeiros
discípulos, ao contemplarem as
primícias dos milagres que se
operavam por suas mãos em nome
de Cristo: ‘Influímos tanto no
ambiente!’” (Caminho, 376)

Mundo, graça, santificação e
consciência de sentido

A criação é boa. As infidelidades e os
pecados dos homens a deformam,
mas nunca poderão converter em
absolutamente perverso aquilo que,
tendo sido criado por Deus, é bom
por natureza. A Encarnação do Verbo
– a graça de Cristo que é uma nova
criação – pode devolver toda a
bondade ao que estava danificado,
até mesmo profundamente, pelo mal.
A graça é intrinsicamente boa;
podemos perdê-la, mas não se
corrompe e pode vencer a corrupção.



São Josemaria referiu-se à Eucaristia
como a “ação mais sagrada e
transcendente que nós homens
podemos realizar nesta
vida” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 113) E insistiu
sempre na transcendência infinita de
Deus: “Considera o que há de mais
formoso e grande na terra..., o que
apraz ao entendimento e às outras
potências..., o que é recreio da carne
e dos sentidos... E o mundo, e os
outros mundos que brilham na noite:
o Universo inteiro.

E isso, mais todas as loucuras do
coração satisfeitas..., nada vale, é
nada e menos que nada, ao lado
deste Deus meu! – teu! – tesouro
infinito, pérola preciosíssima,
humilhado, feito escravo, aniquilado
sob a forma de servo no curral onde
quis nascer, na oficina de José, na
Paixão e na morte ignominiosa..., e
na loucura de Amor da Sagrada
Eucaristia” (Caminho 432). Palavras



que, indo do plano espiritual ao
metafisico, podem levar-nos a evocar
um conhecido dito de São Tomás de
Aquino: “o bem da graça inclusive de
uma só pessoa é maior que o bem
natural de toda a criação” (S.Th., 1-2,
q. 113, a. 9, ad 2).

Com a graça, que nos é comunicada
com os sacramentos, e de modo
particular com a Eucaristia, é
introduzida no homem uma
“novidade divina”, com ela “foi-nos
dado um princípio novo de energia,
uma raiz poderosa, enxertada no
Senhor” (É Cristo que passa, 155). O
fundamento da existência cristã está
na Encarnação do Verbo, no fato de
que Deus se fez presente no mundo
assumindo uma natureza humana.
Jesus Cristo, narra São João, disse aos
judeus: “vós sois cá de baixo, eu sou
lá de cima” (Jo 8, 23). Ele afirma não
ser deste mundo, e o afirma estando
neste mundo. Está no mundo sem ser
do mundo, não só porque nele não



há nada que tenha a ver com o
pecado, mas porque é Deus: ao
encarnar-se Deus não passa por uma
metamorfose, mas continua sendo
Deus, perfeito Deus, sendo ao mesmo
tempo perfeito homem, perfectus
Deus, perfectus homo, segundo a
expressão do símbolo Quicumque
citada com frequência por São
Josemaria (cfr. por exemplo, É Cristo
que passa, 13).

Isto quer dizer que Deus não se
confunde com o mundo, porém, ao
mesmo tempo, que podemos
encontrar a Deus no mundo. Que
Deus, que se fez presente no mundo,
não se afastou do mundo. Cristo
venceu o pecado e a morte, e,
ressuscitado e sentado à direita do
Pai, vem ao nosso encontro atuando
na Igreja e na alma. Envia-nos o
Espírito Santo e comunica-nos a
graça, chamando-nos à comunicação
com Ele a todo momento, hoje, agora,
enquanto estamos no mundo e

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/


somos do mundo, que já não é um
pano de fundo escuro e opaco que
impede de chegar a Deus, mas
contexto e matéria de nosso encontro
com Ele. A teologia católica ensina
que a natureza conserva, embora
obscurecida, sua bondade nativa e
que o dom da graça, totalmente
gratuito, mas realmente comunicado,
nos leva à vida de Deus. E faz isso
tanto diante daqueles que afirmam
que a natureza está totalmente
corrompida pelo pecado de modo
que a graça não a pode curar, como
daqueles que sustentam que a
natureza é a tal ponto perfeita, pura
e completa, que não precisa receber
de Deus seu aperfeiçoamento; tanto
diante daqueles que postulam o
absoluto predomínio da pecabilidade
e da queda, como daqueles que
vivem na superficialidade e na
dispersão ou daqueles que conhecem
a angústia do homem de Deus, ou
daqueles que vivem o drama da
separação da sua causa criadora, da



solidão causada pela espessura de
um mundo no qual está preso.

Em plena continuidade com a
tradição católica, e aprofundando
nela graças às luzes recebidas de
Deus a partir de 2 de outubro de
1928, o fundador do Opus Dei prega
que, sem menoscabo da referência a
Deus, é possível um amor
apaixonado ao mundo, já que, em
Cristo e com Cristo, o mundo deixou
de ser causa de separação e pode se
converter em âmbito e matéria do
encontro com Deus. “Há um algo
santo, divino, escondido nas
situações mais comuns, que cabe a
cada um de vós
descobrir” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 114). Esse algo
divino é o próprio Deus, que espera
em cada momento – em cada
instante, em cada atividade – uma
resposta que a graça torna possível
descobrir e realizar.



Qual é o lugar da existência cristã?
Pergunta-se o fundador do Opus Dei
na mesma homilia. E em seguida
responde: “Meus filhos, onde estão
vossos irmãos os homens, onde estão
vossas aspirações, vosso trabalho,
vossos amores, está o lugar de vosso
encontro diário com Cristo. É em
meio das coisas mais materiais da
terra, que devemos santificar-nos,
servindo a Deus e a todos os
homens” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 113). E um pouco
mais à frente: “Não há outro
caminho, meus filhos: ou sabemos
encontrar o Senhor em nossa vida
normal, ou não o encontraremos
nunca. Posso dizer, por isso, que
nossa época precisa devolver à
matéria e às situações que parecem
mais comuns seu nobre e original
sentido, pô-las a serviço do Reino de
Deus, espiritualizá-las, fazendo delas
meio e ocasião de nosso encontro
contínuo com Jesus



Cristo” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 114).

São Josemaria manifesta de muitos
modos essa superação das propostas
que, postulando uma absoluta
heterogeneidade entre Deus e o
mundo, decretam como impossível a
união da criatura com seu Criador e
Redentor. Por exemplo, em sua
afirmação de que Marta e Maria,
ação e contemplação, podem se
harmonizar em virtude do vínculo
que une o homem com Deus em
Cristo, o Filho de Deus feito homem
para que possamos nos tornar filhos
de Deus. A realidade da filiação
divina do cristão concilia Marta ativa
com Maria contemplativa, a terra
com o céu. E faz isso em virtude de
uma espiritualidade encarnada no
cotidiano. Nem estar-fechado-no-
mundo, confinado na subjetividade
nem estar-fora-do-mundo, separado
do acontecer, mas estar no mundo
estando ao mesmo tempo em Deus,



atuar no mundo e saber-se amado
por Deus e referido a Ele. “Devemos
ter presente – escreve São Josemaria
– a importância santificadora do
trabalho e sentir a necessidade de
compreender a todos para servir a
todos, sabendo que somos filhos do
Pai Nosso que está nos céus”, até unir
“de uma forma que acaba por ser
conatural, a vida contemplativa com
a ativa” (Carta 1, 24/03/1930, n. 10;
cfr. Amigos de Deus, 67, 149, 238, 296,
308-309, 316).

Divinizado pela graça, abrindo
completamente a sua liberdade ao
amor que vem de Deus, o homem
santifica o mundo, de modo que em
seu coração se unam o céu e a terra,
e a vida inteira acabe por estar sob o
sinal de uma unidade que deriva de
Deus. Daí que São Josemaria
proclame: “Não pode haver uma vida
dupla, não podemos ser como que
esquizofrênicos, se queremos ser
cristãos: há uma única vida, feita de



carne e espírito, e é essa que tem que
ser – na alma e no corpo – santa e
cheia de Deus: a esse Deus invisível
nós o encontramos nas coisas mais
visíveis e materiais” (Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, 114).

Parte do pensamento moderno
considerou o mundo, como sendo
dobrado sobre si mesmo e isolado
como um espaço fechado, ou pelo
contrário, como uma abertura
infinita na linha de um tempo sem
fim. Tanto num caso como no outro,
o homem submetido ao “destino”, ou
livre para “projetar” uma existência
que se fecha sobre si mesma,
encontra-se sozinho, abandonado às
suas forças. Existir no mundo reduz-
se então a atuar, a trabalhar e a
satisfazer as necessidades que o
existir implica. A vida tem como
limite o mundo que nos rodeia com
tudo o que contém: desde as
realidades mais comuns, utensílios,
alimentos, etc., até os grandes



espaços e os grandes abismos, tudo
fica incluído numa falta de sentido.
Vive-se para vier, come-se para
continuar vivendo, sem finalidade,
sem interioridade, sem um porquê.
Tudo remete ao mero fato de existir
ou a um desejo de existir que, em
última análise, se identifica com a
necessidade.

É grande o contraste entre a visão
segundo a qual o homem foi
“lançado” a um mundo sem sentido,
e a concepção cristã do mundo como
realidade criada por um Deus ao
mesmo tempo onipotente e que ama,
Criador e Pai. Para o cristão o mundo
não é o horizonte intransponível de
uma existência humana fechada à
transcendência, mas caminho que,
em virtude da graça de Cristo, pode
levar à união com Deus.

À luz da fé cristã, da verdade
exaltante e consoladora da filiação
divina, o homem compreende a si



mesmo como criatura chamada a
santificar-se no mundo, santificando
o mundo. O martelo remete, por um
lado, ao prego, por outro, ao cabo, e o
cabo à mão, que por sua vez remete à
inteligência e à vontade. E a Deus,
desde que, ao procurar a perfeição
da própria tarefa, a pessoa procure a
gloria divina, o amor e o serviço.
“Asseguro-vos, meus filhos, que
quando um cristão desempenha com
amor a mais intranscendente das
ações diárias, aquilo transborda da
transcendência de Deus. Por isso vos
repeti, com um repetido martelar
que a vocação cristã consiste em
fazer endecassílabos da prosa de
cada dia. Na linha do horizonte,
meus filhos, parecem unir-se o céu e
a terra. Mas não, onde de verdade se
unem é em vossos corações, quando
viveis santamente a vida
diária...” (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 116)

Hervê PASQUA



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-
amamos/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-amamos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-mundo-que-amamos/

	O “mundo” que amamos
	Amor ao mundo criado
	Mundo, pecado e redenção
	Mundo, graça, santificação e consciência de sentido


