
opusdei.org

O manto e a sombra
de Jesus: a igreja, lar
de nossa santidade

Quando Cristo nos alcança em
sua Igreja e nos deixa tocar seu
manto, a força que sai dele é a
sua própria santidade. Ele nos
transforma para que possamos
usufruir da “largura, do
comprimento, da altura e da
profundidade de seu coração”.

09/12/2024

Era um dia qualquer em Cafarnaum,
e uma mulher ficou curada



milagrosamente ao tocar a ponta do
manto de Jesus (cfr. Mc 5,25-34).
Sabemos pouco sobre ela, temos, mas
sabemos menos ainda sobre as
multidões que se aproximavam do
Senhor com aquela mesma
esperança: tocar seu manto para ser
curados de suas doenças (cfr. Mt
14,36). E, no entanto, cada pessoa era
importante e única para Jesus: como
acontece conosco, todo o amor de
Deus estava esperando por eles[1].

Nosso Senhor continua caminhando
no meio de nós, deixando-se
alcançar, tocar, interpelar. Não age
em nossas vidas de uma prudente
“distância de segurança”, mas com
um imediatismo confiante. Os Atos
dos apóstolos mostram como esse
contato é possível depois de que, por
sua ressurreição e ascensão, Jesus se
tornou presente de um modo menos
perceptível à simples vista, mas
realmente muito mais próximo. Seu
manto tornou-se acessível na sombra



de Pedro: “Traziam os doentes para
as ruas e punham-nos em leitos e
macas, a fim de que, quando Pedro
passasse, ao menos a sua sombra
cobrisse alguns deles” (At 5,14-15). É
isso: o manto do Senhor subsiste
agora na sombra do Apóstolo,
convertida em força do Altíssimo que
cobre, santifica e cura. O manto de
nosso Senhor e a sombra do
Apóstolo: essa é “a realidade divino-
humana da Igreja”[2], o caminho pelo
qual Deus continua a nos alcançar e
tocar, o lugar da nossa experiência
do amor divino, o lar de nossa
santidade.

Tocar o manto do Senhor

Assim como as testemunhas
imediatas daqueles milagres,
podemos nos surpreender com a
simplicidade dos canais pelos quais o
coração de Cristo quer entrar em
conexão com o nosso. Talvez
esperássemos algo mais



extraordinário, algo que impactasse
mais os nossos sentidos com mais
força. E, no entanto, é apenas assim:
Deus quer comunicar-nos sua graça
deixando-nos apenas tocar seu
manto e ser alcançados por sua
sombra.

Para poder tocar o Senhor é
necessário que estejamos dispostos a
caminhar através de intermediários
de pouco brilho e, às vezes, inclusive,
com mais sombra do que luz; e, no
entanto, como acontece com os
vitrais de uma catedral, é através
desses intermediários que a luz nos
alcança adquirindo inclusive tons
maravilhosos em alguns momentos.
A sombra de Pedro pode parecer
simplesmente isso, a sombra de
Pedro; e, no entanto, nela se encontra
Ele, vivo e atuando.

O manto de Jesus, a sombra de Pedro,
são a própria Igreja, que irradia
força e luz. Ela é “como um



sacramento, isto é, sinal e
instrumento da união íntima com
Deus e da unidade de todo o gênero
humano”[3]. Daí que o caminho de
nossa santidade passe pelo desejo de
manter-nos muito unidos a Jesus
Cristo em sua Igreja, porque nossa
fortaleza está nele, em sua pessoa
“sacramentada”. São Leão Magno
dizia que “aquilo que era visível em
nosso Salvador passou para seus
mistérios”[4]. De modo semelhante,
São Josemaria via os sacramentos
“como as pegadas de seus passos,
para que possamos pisar neles e
chegar ao céu”[5]. O desafio consiste
então em descobrir o poder e a
fecundidade que se oculta sob a
aparente simplicidade dessas
palavras e gestos, desses rostos e
elementos – dessa sombra – através
dos quais o Senhor deseja vir ao
nosso encontro hoje.

Uma das coisas que a vida do Senhor
nos mostra é sua forma de entrar em



nossa existência através de um
encontro pessoal. Jesus toca o
leproso, olha para aqueles a quem
chama, impõe as mãos às crianças e
se convida a ir à casa de Zaqueu. E
não se trata de simples episódios do
passado, porque Jesus não mudou
seu desejo original: quer continuar
se encontrando pessoalmente com
cada um. E só assim, através destes
formosos encontros, converte-nos,
atrai-nos para si.

Sacramentos de humildade

“O que temos ouvido, o que temos
visto com os nossos olhos, o que
temos contemplado e as nossas mãos
têm apalpado (...) nós vos
anunciamos” (1 Jo 1,3). Estas
palavras autobiográficas do apóstolo
São João expõem de modo
impressionante o que havia no
coração dos primeiros cristãos.
Nossos primeiros irmãos na fé não
pretenderam apenas transmitir-nos



uma reflexão ou relatos comoventes
sobre Jesus Cristo, nem um guia para
entrarmos em um relacionamento
com Deus por conta própria.
Comunicaram o mesmo que eles
puderam ver, ouvir e tocar; porque
sabiam que esse, e não outro, era o
caminho do Senhor para
transformar-nos em outro Cristo.

Trata-se então de encontrar-nos
realmente com Jesus, mas nos
“sagrados mistérios de humildade”,
como dizia Santo Agostinho[6]. Assim
como o Senhor concedeu a vista ao
cego de nascimento colocando em
seus olhos algo tão precário como o
lodo, do mesmo modo nós nos
deixamos curar no seio da sua Igreja.
Por isso amamos a confissão, a
Eucaristia, o sacerdócio comum e
ministerial, e cada dom sacramental:
porque amamos a santa e humilde
humanidade de Cristo. Quando
recebemos estes dons com fé e
esperança vamos nos identificando



cada vez mais com os sentimentos e
afetos de Jesus (Fl 2,5). Os gestos, os
sinais e as palavras que recebemos
vão realizando em nós o prodígio da
santidade.

No entanto, como aconteceu com
Naamã o sírio, que comparava a
pequena corrente do Jordão com os
grandes rios de sua pátria (cfr. 2 R
5,10-12), pode surgir também em nós
o desejo de águas mais caudalosas ou
especiais para alimentar nossa
santidade do que as dos
sacramentos. Pode parecer, às vezes,
que os sacramentos quase não nos
mudam, que são um caminho
excessivamente lento ou rotineiro. E
surge talvez o sonho de algo além
deles, de uma experiência espiritual
de maior impacto. Esse pode ser o
momento de redescobrir, junto da
simplicidade desses canais, o
contínuo convite que ficou gravado
na memória do discípulo amado



depois de tantas horas junto do
Senhor: permanecer nele[7].

Permanecer unidos ao seu manto, no
raio da sombra da sua Igreja e dos
seus sacramentos, significa
redescobrir o valor de frequentá-los.
Esta perseverança atuará em nós,
não tanto por um acúmulo de efeitos
que possamos perceber facilmente,
como por uma progressiva
transformação do nosso coração.
Dessa forma, ficaremos repletos de
confiança de que chegará o vinho
novo. Que chega, sempre e quando
nos mantemos unidos à única vide e
recebemos do mestre as únicas
palavras de vida eterna. Permanecer
no Senhor por meio de seus
sacramentos é, portanto, uma bela
maneira de nos abandonarmos em
suas mãos. Sabemos que, ao
permanecermos nele, permitimos
que ele realize sua obra em nós, à
sua maneira e em seu próprio ritmo.
E então, “nossa vida interior não



encerra outro espetáculo a não ser
este: É Cristo que passa quasi in
occulto”[8].

Se nos sacramentos podemos voltar a
tocar o manto da sua humanidade,
deixar-nos alcançar pela sombra do
Apóstolo significa também estar
atentos à voz que a Igreja nos dirige.
Dela recebemos as palavras de que
necessitamos para crescer em
santidade. Acolhendo-as e deixando-
as atuar, com confiança e amor,
vamos nos convertendo naquilo que
ouvimos.

Detenhamo-nos um momento nas
palavras que ouvimos, por exemplo,
no sacramento da reconciliação.
Quem se confessa com frequência
poderia ter alguma vez a impressão
de estar repetindo a mesma coisa e
de que os conselhos recebidos
também não variam muito. Isso
poderia desalentar e fazer perder a
esperança na fecundidade deste



sacramento. Talvez seja então o
momento de redescobrir as palavras
que nos são ditas na absolvição: Deus
nos concede “o perdão e a paz”[9]. O
Senhor, através da sua Igreja, está
confirmando nossa condição de seres
perdoados. E convida-nos a viver em
paz, porque o nosso coração já vive
na paz do dEle.

Mas também ouvimos muitas
expressões de graça durante a Santa
Missa, começando pela Palavra de
Deus, que deve encontrar seu
caminho em nós. “Escutamos [a
Palavra de Deus] com os ouvidos e
ela passa para o coração; não
permanece nos ouvidos, mas deve
chegar ao coração; e do coração às
mãos, às boas obras. Eis o percurso
da Palavra de Deus: dos ouvidos ao
coração e às mãos”[10]. As palavras
que ouvimos durante a consagração
também nos fazem um bem especial,
quando o próprio Cristo nos diz que
se entrega por nós e que quer habitar



corporalmente em nossas vidas. E o
que Ele diz, Ele faz: deixa-se tocar e
comer, na comunhão eucarística.

Uma força que transforma

Do manto de nosso Senhor e da
sombra de Pedro emerge uma força
capaz de curar o corpo; mas,
sobretudo, de converter o coração.
Quando Cristo nos alcança em sua
Igreja e nos deixa tocar seu manto, a
força que sai dEle é a sua própria
santidade. Assim vai nos
transformando para que Ele viva em
nós, e possamos usufruir “a largura,
o comprimento, a altura e a
profundidade” do seu coração (Ef
3,18).

Esta dilatação do coração leva-nos a
tornar nossa aquela experiência de
são Paulo: fazer-se “tudo para todos,
a fim de salvar a todos” (1 Cor 9,22).
Quando a Igreja realmente se torna
nossa casa, percebemos que
desejamos com obras que todos



possam experimentar o amor de
Deus em suas vidas. “Deus nos
chamou (...) para fazer que
conheçam a Jesus Cristo tantas
inteligências que não sabem nada
dele e – ao querer-nos em sua Obra –
deu-nos também um modo apostólico
de trabalhar, que nos move à
compreensão, à desculpa, à caridade
delicada com todas as almas”[11].

Um belo sinal de que a força
transformadora do coração do
Senhor encontra acolhida em nós é
que começam a desaparecer certas
distâncias ou barreiras interiores
para com os outros, que antes
pareciam muito difícil de superar. Os
motivos humanos que originavam
essas atitudes deixam de ser a última
palavra e a força do amor de Deus
impõe-se com paz em nós. O Senhor
dilata o nosso coração para que ele se
possa abrir em caridade fraterna
para com todos os homens e em
todas as direções. Sentimo-nos em



comunhão com todos, de modo que
nada do que diz respeito aos outros é
indiferente para nós.

Jesus quis formar seus primeiros
seguidores com esse espírito. Ao
escolher os doze, não procurou criar
um círculo de pessoas homogêneas,
antes pelo contrário. Por isso,
humanamente falando, não faltaram
motivos para divisão entre. Era
quase uma provocação levar a
conviver dia após dia pessoas de
proveniências, sensibilidades
políticas e estratos sociais tão
diferentes. E, no entanto, é
justamente assim que a Igreja
renasce continuamente: quando, por
amor ao Senhor e ao Evangelho, os
motivos humanos de divisão já não
têm a última palavra. O amor de
Deus triunfa em nossa conduta
quando deixamos que a Igreja faça
prevalecer em nós o desejo da
comunhão por cima da fácil
tendência à divisão.



A santidade que a Igreja suscita em
nossa alma por isso também se
manifesta num forte desejo de
reconciliação, de perdão e de
unidade profunda entre todos os
filhos de Deus. A comunhão dos
santos já não é vista como um ideal,
algo que sabemos que é verdadeiro,
mas que nos aparece inalcançável.
Experimentamos o que escrevia
nosso Padre: “cada um sentirá, à
hora da luta interior, e à hora do
trabalho profissional, a alegria e a
força de não estar só”[12]. Essa união
com todos na Igreja torna-se assim,
um chamado entusiasta ao qual
queremos responder com atitudes
novas, nascidas do coração de Cristo:
“Compreendei-vos, desculpai-vos,
amai-vos, vivei com a certeza de
estar sempre nas mãos de Deus,
acompanhados pela sua bondade
(...). Nunca vos sintais sós, sempre
acompanhados, e estareis sempre
firmes: os pés no chão, e o coração lá



em cima, para saber seguir o que é
bom”[13].

Dar esperança

Ao lado dessa nova capacidade de
amar, a força que sai do Senhor e da
sua Igreja leva-nos a olhar a
realidade através de uma nova lente:
a esperança. O Papa Francisco quis
precisamente que celebrássemos o
próximo Jubileu da Redenção nessa
chave[14]. Jesus continua caminhando
através da história e em meio à
humanidade. O seu manto é mais
amplo do que nossos olhos podem
ver. Somos tomados pela certeza de
que o Senhor continua atuando,
tocando e deixando-se alcançar pelos
homens em meio à agitação de um
mundo que em tantas coisas parece
desorientado. Sem deixar de ver o
drama da história, com toda a sua de
dor e tragédia, a santidade que a
Igreja semeia em nós ajuda-nos a não
ceder ao desânimo ou a nostalgia



diante de um mundo aparentemente
pós-cristão, como se a ampliação ou o
estreitamento de certas esferas de
influência fossem tudo o que se pode
esperar como triunfos ou lamentar
como derrotas.

“Depois de ter conhecido Jesus, nós
só podemos perscrutar a história com
confiança e esperança. Jesus é como
uma casa, e nós estamos dentro dela,
e das janelas desta casa olhamos
para o mundo. Portanto não nos
fechemos em nós mesmos, não
tenhamos saudades de um passado
que se presume dourado, mas
olhemos sempre para a frente, para
um futuro que não é só obra das
nossas mãos, mas que antes de tudo é
uma preocupação constante da
providência de Deus”[15].A santidade
que nasce do seio da Igreja faz-nos
recordar que o Senhor está fazendo
continuamente “novas todas as
coisas” (Ap 21,5). Onde alguns
poderiam ver unicamente



decadência, nós vemos, apesar de
tudo, o germe de uma
transformação. Nas bodas em que o
vinho acaba, descobrimos a condição
necessária para que tragam o novo,
aquele que só Cristo pode trazer.

“O desafio mais importante para a
Igreja – e para a sociedade em seu
conjunto – é dar esperança para cada
pessoa, especialmente para os jovens,
as famílias e aqueles que padecem de
mais necessidades materiais ou
espirituais”[16]. E a esperança que a
Igreja deseja inspirar em nossos
corações é a certeza de que o Senhor
não deixa de vir em auxílio dos
homens; e que o verdadeiramente
definitivo na história é a realidade de
nossa redenção, que continua
presente e cresce, não obstante a
cizânia.



São Josemaria escrevia aos fiéis do
Opus Dei que se acostumassem a
olhar “primeiro e sempre a Igreja
santa”[17]. São palavras que na
realidade, valem para todos os
cristãos. Na Igreja, o olhar do da
pessoa de fé vê o próprio Cristo
vivendo entre nós. O mesmo que
caminhava entre as multidões e que
agora se aproxima de nós, toca-nos e
santifica-nos. O olhar de fé vê nela o
manto inconfundível de Cristo, que
está muito perto de nós, para nos dar
vida e comunicar o seu amor
infinito. Com este olhar, chega
também um sentimento de profunda
confiança e afeto, de modo de que
tudo que vem dela encontrará
sempre em nosso interior “uma
atitude de abandono filial
esperançoso”[18]. Receberemos assim,
como nos dizia São Josemaria,
“qualquer notícia que nos venha da
Esposa de Jesus Cristo”[19]. Porque
não duvidamos que dela só podem
vir coisas boas, e que cada uma delas



orienta-se sempre para a principal de
todas: a nossa santidade.

[1] “Eu me pergunto muitas vezes ao
dia: o que será quando toda a beleza,
toda a bondade, toda a maravilha
infinita de Deus se derramar sobre
este pobre vaso de barro que sou eu,
que somos todos nós?” (São
Josemaria, anotações de uma reunião
familiar, 22/10/1960).

[2] Mons. F. Ocáriz, Mensagem,
21/10/2023.

[3] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, n. 1

[4] São Leão Magno, Sermo 74, 2: CCL
138A, 457 (PL 54, 398); citado no 
Catecismo da Igreja Católica, n. 1115.

[5] Cfr. São Josemaria, Tertúlia em
Buenos Aires, Argentina, 15/06/1974.

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-prelado-21-de-outubro-de-2023/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-prelado-21-de-outubro-de-2023/


[6] Santo Agostinho, Confissões 8, 2, 4.

[7] No evangelho de São João este
verbo aparece repetidamente nos
lábios de Jesus; cfr. Jo 6,56; 8,31;
15,4-10. Em sua primeira carta, o
apóstolo far-se-á eco dessa
insistência: cfr. 1 Jo 2,6.24.27; 3, 6.24.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
152.

[9] Cfr.Ritual da penitência.

[10] Papa Francisco, Audiência,
31/01/2018.

[11] São Josemaria, Carta 4, n. 1.

[12] São Josemaria, Caminho, n. 545.

[13] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, n. 79

[14] Cfr. Papa Francisco, Spes non
confundit, Bula de convocação do
Jubileu ordinário do ano 2025.



[15] Papa Francisco, Audiência,
11/10/2017.

[16] Mons. F. Ocáriz, Entrevista de
3/07/2017.

[17] São Josemaria, Carta 18, n. 27.

[18] Mons. F. Ocáriz, Mensagem,
13/09/2023.

[19] São Josemaria, Carta 8, n. 54.

Nicolás Massmann

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-manto-e-a-
sombra-de-jesus-a-igreja-lar-de-nossa-

santidade/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lar-de-nossa-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lar-de-nossa-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lar-de-nossa-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-manto-e-a-sombra-de-jesus-a-igreja-lar-de-nossa-santidade/

	O manto e a sombra de Jesus: a igreja, lar de nossa santidade

