
opusdei.org

O fogo dos primeiros
cristãos

Como os primeiros cristãos
reagiram diante do mundo em
que viviam? Pode surgir, às
vezes, a tentação de atribuir a
expansão do Evangelho a
prodígios e milagres. Sem
dúvida, a fé foi o prodígio que
arrastou homens de toda classe,
condição e cultura. A fé e o
amor a Cristo.

01/01/2007

Ainda faltam algumas horas para
que amanheça. Um homem passeia



pela margem de uma praia
contemplando o mar. É uma pessoa
conhecida em muitos círculos
intelectuais, que não demora em
descobrir uma outra pessoa nesse
lugar agora deserto: um ancião. O
intelectual pergunta-se: “O que pode
fazer aqui a essas horas?” – mas não
diz nada, apenas o observa surpreso.
O ancião percebe o seu desconcerto e
se dirige a ele. Explica-lhe que espera
alguns familiares que estão
navegando. A conversação
prossegue. O intelectual opina sobre
qualquer tema: cultura, política,
religião. Gosta de falar. O ancião
sabe escutar e, quando intervém, fala
com sentido cristão. Talvez, em outra
ocasião, o intelectual teria ironizado
ou dado o diálogo por terminado.
Sem dúvida, a simplicidade do
ancião desarma-o. O intelectual pode
não compartilhar suas idéias, mas
reconhece que tem muitas coisas em
comum com o ancião. Olha com
simpatia a sua fé inocente. Passam as



horas. Despedem-se. Nunca voltarão
a se ver.

O intelectual não esquecerá este
encontro. Meses depois,
compreenderá que só as palavras do
ancião parecem dar sentido às suas
ânsias de verdade. Um encontro
fortuito aproximou-o da fé, abrindo-
lhe um horizonte mais amplo do que
lhe apresentavam todas as suas
idéias anteriores. Pouco tempo
depois, Justino, o filósofo, receberá o
batismo e se converterá em um dos
maiores apologetas cristãos [1].

Talvez um episódio parecido tenha
acontecido com nossos amigos ou
com nós mesmos. A história de São
Justino é atual porque a resposta às
perguntas que o homem não pode
deixar de fazer-se – o sentido da sua
vida, a possibilidade da felicidade, o
modo de consegui-la, a existência do
sofrimento –, somente se encontram
em Cristo. Sem dúvida, não é



evidente que na Cruz esteja a
felicidade e a plenitude da vida.
Talvez por isso, em certas ocasiões,
desviamos a nossa atenção do
problema. Buscamos fugir da dor a
qualquer preço, mas a dor é
inevitável. Dirigimos a vida para o
êxito, a segurança do dinheiro, o
prazer; mas estes fundamentos
mostram-se falsos, frustram e
falham. E, no final, só nos resta a
solidão do filho pródigo, o
desamparo do homem que tentou
construir a sua vida sem Deus [2].

Ao ler as Confissões de Santo
Agostinho ou a vida dos primeiros
conversos, descobrimos que suas
inquietações essenciais são as
mesmas do homem de hoje. Para as
mesmas ansiedades, as mesmas
soluções, as mesmas fugas, a mesma
única resposta real: Cristo. Existem
pessoas que tentam negar esta
realidade apresentando os homens
do século I como incapazes de



diferenciar a realidade da ficção.
Apresenta-se a crença em Deus como
impossível à luz do progresso atual,
incompatível com o sentido moderno
da liberdade. Este modo de
considerar os primeiros cristãos e os
seus contemporâneos é injusto.
Também na antiga Roma havia
muitos modernos que aproveitavam
o progresso para aumentar o prazer
e defendiam, em nome da liberdade,
os próprios egoísmos. Os primeiros
cristãos souberam enfrentar as
mesmas dificuldades que nós,
correspondendo à graça. Inclusive,
pode ser até que enfrentaram
dificuldades maiores, pois viveram
em um mundo alheio às idéias do
cristianismo. Em um mundo onde, a
par de um nível técnico e cultural
sem precedentes, palavras como
“justiça” ou “igualdade” estavam
reservadas a uns poucos, os crimes
contra a vida eram algo comum e a
diversão incluía contemplar a morte
de outras pessoas.



Às vezes, fala-se do mundo atual
como pós-cristão, com um tom
negativo. Tal consideração omite o
fato de que, mesmo os que procuram
negar a mensagem de Cristo, não
podem – e nem querem – prescindir
de seus valores humanos. A
convergência é patente aos homens
de boa vontade. Sempre há muitos.
De alguma forma, a realidade social
depois de Cristo é cristã.

A PIEDADE DOS PRIMEIROS
CRISTÃOS

Como reagiram os primeiros cristãos
diante do mundo em que viviam? Às
vezes, surge a tentação de atribuir a
expansão do Evangelho a prodígios e
milagres. Pode surgir, então, o erro
de pensar que diminuídos estes, só
nos resta resignar-nos aos erros do
ambiente. Neste caso, esquecemos
que Cristo é o mesmo ontem, hoje e
sempre, que o poder do seu braço
não diminuiu. E esquecemos também



que a maior parte das primeiras
comunidades cristãs não viu sinal
extraordinário algum: a fé foi o 
prodígio que arrastou homens de
toda classe, condição e cultura. A fé e
o amor a Cristo.

Os primeiros cristãos eram
conscientes de possuir uma nova
vida. O fato, simples e sublime, do
Batismo [3] havia-lhes dado uma
nova realidade: nada podia ser igual.
Eram depositários e participavam do
amor de Jesus por todos os homens.
Deus habitava neles e, por isso,
tentavam buscar a vontade divina
em cada momento, atuar
manifestando a mesma docilidade do
Filho aos planos do Pai. Assim,
através de sua vida diária, de sua
coerência heróica – com frequência,
heróica apenas por sua constância –,
Cristo vivificou o ambiente que lhes
rodeava. Puderam ser instrumentos
de Deus porque quiseram atuar
sempre como o próprio Jesus. São



Justino reconhecerá no ancião da
praia o homem que o levou à fé,
apesar da sua conversão ter sido
posterior. Priscila e Áquila
descobriram as potencialidades de
Apolo. Hoje vemos que as
consequências de tais encontros são
incalculáveis. Não se pode pensar
nos apologistas sem mencionar
Justino e não se pode pensar na
expansão do cristianismo sem
mencionar Apolo. E tudo dependeu
de um instante. O que aconteceria se
o ancião não tivesse tomado a
iniciativa e perguntado a Justino se
eles já se conheciam? O que
aconteceria se Aquila ou Priscila
tivessem admirado a oratória de
Apolo e seguido seu caminho? Não o
sabemos. O que sabemos é que eles
corresponderam à moção do Espírito
- que os levou a descobrir a ocasião
oportuna -, e que Deus cumulou de
frutos a sua docilidade. Neles se
cumpriu o que São Josemaria queria
de seus filhos e de todos os cristãos: 



Cada um de vós deve procurar ser
um apóstolo de apóstolos [4].

Se eles puderam corresponder às
moções do Espírito Santo em suas
almas, foi porque, em primeiro lugar,
cultivavam uma profunda vida de
piedade: sabiam reservar vários
momentos de seu dia para conversar
mais com o Senhor e não deixavam
estes momentos de amizade com
Deus ao acaso. Estavam convencidos
de que, para encontrar o Senhor no
resto do dia, dependiam desses
momentos de conversa mais íntima.

Numerosos textos dos primeiros
séculos revelam como os primeiros
cristãos viviam a sua fé. Ao levantar-
se, davam graças a Deus de joelhos e,
em três momentos do dia, rezavam o
Pai Nosso, sem reduzi-lo a uma
repetição de palavras: os
comentários dos Padres da Igreja e
dos primeiros escritores eclesiásticos
mostram como esta prática



relacionava-se à sua vida cotidiana.
Entre outras coisas, a oração do Pai
Nosso levava-os a tomarem
consciência da sua filiação divina
como uma realidade concreta, não
abstrata. Ao rezar por seus inimigos,
perguntavam-se sobre o modo como
podiam manifestar-lhes o amor de
Deus. No momento de pedir o pão,
encontravam uma relação com a
Eucaristia, agradecendo tal dom. Na
mesma petição, descobriam a
necessidade de estar desprendidos
dos bens terrenos, não querendo
mais do que o necessário nem se
preocupando excessivamente pelas
carências. O Pai Nosso, assim, se
convertia na síntese de todo o
Evangelho e na norma da vida cristã.
Os mesmos momentos reservados
para este tipo de oração lembravam-
lhes os mistérios da fé e a
necessidade de identificar-se com
Jesus ao longo do dia, a todo
momento: «Certamente, na hora
terceira desceu o Espírito Santo



sobre os apóstolos (...). O Senhor foi
crucificado na hora sexta e na hora
nona lavou com seu sangue nossos
pecados» [5]. A catequese e a
formação que recebiam nunca os
separavam do mistério cristão da
vida.

Muitos dos fiéis cristãos praticavam
o jejum as quartas e sextas-feiras, os 
dies stationis. O trabalho continuava,
mas, durante todo o dia, estava
presente um firme desejo de
vigilância, concretizado na oração de
petição pelos demais homens. Quem
seguia este costume, via-se como um
soldado em guarda velando na
presença do seu Senhor. Esta prática
de piedade trazia consequências ao
ambiente que lhes rodeava: «Da
refeição que irias comer, calcularás a
quantidade de alimento
correspondente àquele dia e a
entregarás a uma viúva, a um órfão
ou a um necessitado» [6]. É
comovedor este vínculo que, ao



longo dos séculos de cristianismo,
une a verdadeira piedade com a
caridade.

A Eucaristia ocupava um lugar
privilegiado. A assiduidade à palavra
de Deus, as orações e a fração do pão
[7] não se reduziam aos domingos.
Alguns textos dos primeiros
escritores cristãos permitem ver
homens que recebiam a Sagrada
Comunhão semanalmente, às vezes,
à custa de incômodos, para não
quebrar os jejuns voluntários.
Qualquer pequeno sacrifício era
nada comparado à possibilidade de
fortalecer a união com Jesus.
Homens e mulheres sabiam que,
quanto mais unidos estivessem a
Cristo, mais facilmente poderiam
descobrir o que Deus esperava deles
e reconhecer as ocasiões preparadas
por Ele para levar a felicidade plena
a tantos homens.



Não consideravam essas práticas de
piedade como imposições
obrigatórias da fé. Era o modo lógico
de corresponder ao dom recebido: o
próprio Deus. Os homens não
podiam deixar de buscá-lo e dialogar
com Ele. Por isto, não se
conformavam com dar a Deus o
mínimo possível e aproveitavam
todas as ocasiões para manifestar seu
amor a Deus [8]. Obtinham, através
destas práticas de piedade, forças
para mostrar Cristo em suas obras,
para viver de modo contemplativo.
Compreendiam que Ele queria
servir-se de cada uma de suas ações
para anunciar o Reino de Deus.
Tinham em mente que muitas coisas
grandes dependiam de que se
portassem como Deus queria. [9].

COM A FORÇA DA CARIDADE

Por isso, a vida de piedade era
inseparável de um profundo
apostolado. Em alguns casos, os



amigos dos primeiros cristãos
perceberiam mudanças no seu modo
de vida: a dignidade da condição
cristã era incompatível com muitas
ações consideradas então, como
agora, normais. Os cristãos
aproveitavam este contraste para
explicar a razão da sua esperança e
da sua nova atitude. Sublinhavam
como sua postura era mais coerente
com a dignidade do homem e que a
sua fé não lhes fazia negar as coisas
boas do mundo: «não me lavo
durante as festas saturnais romanas
(carnavais da época) para não perder
o dia e a noite, mas sim na hora
conveniente para conservar o calor e
a saúde (...). Não me alimento na rua,
nas festas de Baco, mas onde quer
que eu jante, alimento-me do mesmo
que tu» [10]. Explicavam que sua
atitude permitia guardar o próprio
coração para Deus e os demais,
porque «se fugimos dos
pensamentos, muito mais
rejeitaremos as obras» [11].



Rompiam assim o sofisma de uma
moral puramente exterior, pois o que
procede do coração é o que faz
impuro o homem [12].

Algumas vezes, a conversão ao
cristianismo não se notaria
exteriormente, ao menos em um
primeiro momento. Havia muitos
que, antes do próprio batismo, eram
conhecidos por sua retidão: São
Justino, o cônsul Sérgio Paulo [13],
Pomponia Grecina [14], o senador
Apolonio [15], os Flavios [16] e
muitos outros podem servir de
exemplo. Os historiadores romanos
recolheram alguns nomes ilustres.
Mas a maior parte dos primeiros
cristãos eram pessoas normais que,
movidos pela graça, reconheceram a
verdade na mensagem do Senhor. O
fato de encontrar a fé na idade
adulta fez com que sua profissão e
suas relações sociais adquirissem
ainda mais valor: eram parte do
ambiente onde Cristo iria atuar em



eatravés deles. Em nenhum caso
decidiram isolar-se ou aceitar que se
lhes separassem da sociedade na
qual haviam crescido e amavam.
Certamente não transigiam com o
que ofendia a Deus, mas buscavam
exceder-se no cumprimento de seus
deveres e sabiam que sua ação
contribuiria para a construção de um
mundo mais justo. Os testemunhos
são inumeráveis, mas talvez a
melhor prova de sua atitude seja a
incisividade apostólica dos primeiros
cristãos. Por trás da história de cada
conversão, encontramos alguém que
mostrou com obras que havia feito
uma escolha boa e verdadeira: um
homem ou uma mulher que
afrontava a vida com entusiasmo e
alegria.

Na hora de atuar, os cristãos não se
colocavam diante de falsas
disjuntivas entre o público e o
privado. Viviam a sua vida, a mesma
vida de Cristo. Isto entrava em



choque com a mentalidade da época,
na qual muitos entendiam a religião
como um instrumento para a coesão
do estado. Tal desconcerto vê-se, por
exemplo, na ata dos mártires de São
Justino. O prefeito Rústico não era
capaz de aceitar ou compreender as
palavras de responsabilidade e
iniciativa pessoal do mártir: «cada
um reúne-se onde pode e prefere.
Sem dúvida, imaginas que nos
juntamos em um mesmo lugar, mas
não é assim (...). Eu vivo junto a uma
pessoa chamada Martinho, nas
termas de Timiotino (...). Se alguém
queria ver-me, comunicava-lhe ali
mesmo as palavras da verdade» [17].
Sua ação apostólica era o resultado
da plena liberdade e iniciativa dos
filhos de Deus. A grande mudança
social que propiciaram foi sempre o
resultado de numerosas mudanças
pessoais.

Para os primeiros cristãos, as
incompreensões representavam uma



oportunidade a mais para mostrar
sua fé pelas obras. O amor a Deus
mostrava-se no martírio. Este era
entendido como testemunho. Mas, se
sofrer o martírio físico era o
testemunho supremo, a maioria dos
cristãos compreendiam que deviam
refletir em sua vida um martírio
espiritual, mostrando o mesmo amor
e fidelidade que movia aos mártires.
Durante séculos, “mártir” e
“testemunha” foram termos
intercambiáveis, pois correspondiam
a um único conceito. Nossos
antepassados sabiam, na fé, que
atuar de forma cristã facilitaria a
compreensão do Evangelho e que a
incoerência levaria ao escândalo,
«porque os gentios, quando ouvem
da nossa boca as palavras de Deus,
maravilham-se da sua formosura e
grandeza. Mas quando descobrem
que nossas obras não são dignas das
palavras que dizemos,
imediatamente começam a



blasfemar, dizendo que é um conto
falaz e um engano» [18].

Bento XVI recordou a necessidade de
manifestar assim a caridade de
Cristo: «O amor ao próximo
enraizado no amor a Deus é, antes de
mais nada, uma tarefa para cada
fiel» [19]. Que tarefa mais
apaixonante tornar presente, aqui e
agora, o amor que o homem sempre
necessita [20]. Amor que os
primeiros cristãos manifestaram com
sua preocupação social, sua
honradez profissional, sua vida
limpa e seu sentido de amizade e
lealdade. Em uma palavra, com sua
coerência. «Nós somos sempre e em
tudo consequentes e coerentes, pois
obedecemos à razão e a ninguém
fazemos violência» [21].

À luz destas considerações, é fácil
compreender por quê São Josemaría
incentivou suas filhas e filhos a
imitar aos primeiros cristãos.



Entusiasma viver como eles viveram:
a meditação da doutrina da fé, até
a tornarmos própria, o encontro
com Cristo na Eucaristia e o
diálogo pessoal - a oração sem
anonimato - face a face com Deus
devem constituir como que a
substância última da nossa
conduta [22]. Deste modo, o nosso
trabalho, a nossa vida corrente,
manifestará o que somos: cidadãos
cristãos que querem corresponder
alegremente às maravilhosas
exigências de nossa fé em sua
plenitude [23]. Experimentaremos o
assombro dos primeiros
discípulos ao contemplar as
primícias dos milagres que se
realizavam por suas mãos em
nome de Cristo. Poderemos dizer
com eles: “Influímos tanto no
ambiente!” [24].

NOTAS



[1] Cf. São Justino, Dialogus cum
Trephone, 2.

[2] Cf. Lc 15, 16.

[3] Questões Atuais do Cristianismo,
n. 24.

[4] Caminho, n. 920.

[5] São Cipriano, De Dominica
oratione, n. 35.

[6] Pastor de Hermas , Mandatum V,
4.

[7] Cf. At 2, 42.

[8] Cf. Tertuliano, De oratione, 27.

[9] Cf. Caminho, n. 755.

[10] Tertuliano, Apologeticum, 42.

[11] Atenágoras, Legatio pro
christianis, 33.

[12] Mt 15, 18-19.



[13] At 13, 7.

[14] Tácito, Annales ,13, 32.

[15] Suetônio, Vita Domitiani, 10, 2.

[16] Suetônio, Historia Romana, 67,
14.

[17] Marterium S. Iustinii et
sociorum, 75.

[18] Pseudo-Clemente, Homilia
[Secunda Clementis], 13.

[19] Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, n. 20.

[20] Cf. Ibid., n. 31.

[21] Atenágoras, Legatio pro
christianis, 35.

[22] É Cristo que passa, n. 134.

[23] Cfr. Ibid.

[24] Caminho, n. 376.



Fonte: Documentos, agosto de 2006.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-fogo-dos-
primeiros-cristaos/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-fogo-dos-primeiros-cristaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-fogo-dos-primeiros-cristaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-fogo-dos-primeiros-cristaos/

	O fogo dos primeiros cristãos

