
opusdei.org

O exame de
consciência diário

São Josemaria recomendava
fazer um breve exame de
consciência no final de cada
dia, para crescer sempre no
amor a Deus e evitar tudo o que
possa constituir um obstáculo a
esse amor.

07/09/2021

1. O exame de consciência no
contexto do diálogo entre o
homem e Deus



2. Conhecimento de Deus e
conhecimento próprio

3. Exame geral e exame particular

No âmbito da conversão interior a
Deus, o exame de consciência
costuma ser considerado sob dois
aspectos, muito relacionados entre si:
como parte da preparação –
identificação diligente dos pecados
cometidos – para receber com fruto o
sacramento da Penitência (cfr. CCE,
n. 1454), e como prática ascética
necessária para o progresso na vida
espiritual. Vamos cingir-nos ao
segundo aspecto, cuja finalidade está
bem focada nestas palavras de São
Josemaria, que põem em conexão a
chamada e o seguimento de Cristo
com a necessidade de examinar o
coração no amor de Deus: “Quando o
Senhor os chamou, os primeiros



Apóstolos estavam junto à barca
velha e junto às redes furadas,
remendando-as. O Senhor disse-lhes
que O seguissem; e eles, "statim" -
imediatamente -, "relictis omnibus" -
abandonando todas as coisas, tudo! -,
O seguiram... E acontece algumas
vezes que nós - que desejamos imitá-
los - não acabamos de abandonar
tudo, e fica-nos um apego no coração,
um erro em nossa vida, que não
queremos cortar para oferecê-lo ao
Senhor. - Examinarás o teu coração
bem a fundo? - Não há de ficar nada
aí que não seja dEle; caso contrário,
não O amamos bem, nem tu nem
eu” (Forja, 356).

Nesta última frase está refletido o
ponto para o qual se dirigem todas as
considerações que São Josemaria faz
sobre o exame de consciência: a
necessidade que o cristão tem de
crescer sempre no amor a Deus e
evitar tudo o que possa constituir um
obstáculo a esse amor.



1. O exame de consciência no
contexto do diálogo entre o
homem e Deus

O cristão, mediante o exame de
consciência, situa-se diante de si
mesmo na presença de Deus, para
descobrir o que há nele e em suas
obras que não corresponda à sua
vocação de filho de Deus em Cristo,
chamado à santidade. O
conhecimento que alcança dispõe-no
à contrição – à dor por suas faltas e
ao propósito de corrigir-se – a pedir
perdão a Deus, a valorizar os bens
que dele recebeu, a agradecer e a
procurar os meios adequados para
melhorar nas circunstâncias em que
se encontra: “Observa a tua conduta
com vagar. Verás que estás cheio de
erros, que te prejudicam a ti e talvez
também aos que te rodeiam. (...)
Precisas de um bom exame de
consciência diário, que te leve a
propósitos concretos de melhora, por
sentires verdadeira dor das tuas



faltas, das tuas omissões e
pecados” (Forja, 481).

O exame é uma necessidade para o
cristão que quer corresponder à
chamada divina: “Se lutas de
verdade, precisas fazer exame de
consciência. – Cuida do exame diário:
Vê se sentes dor de Amor, porque
não tratas Nosso Senhor como
deverias” (Sulco, 142). São Josemaria
destaca a finalidade fundamental do
exame: a dor pela falta de
correspondência ao Amor de Deus, e
adverte que o verdadeiro exame de
consciência deve terminar na
contrição. Por isso aconselha: “Acaba
sempre o teu exame com um ato de
Amor – dor de Amor – por ti, por
todos os pecados dos homens... e
considera o cuidado paternal de
Deus, que afastou de ti os obstáculos
para que não tropeçasses” (Caminho
246). O exame não acaba em si
mesmo, mas na dor de amor e,
precisamente por que é de amor, no



pesar pelos pecados próprios e
alheios. É inspirado pelo amor a
Deus e leva, perante o Amor de Deus,
à dor pelas faltas e ao
agradecimento. E daí, à retificação da
conduta: “’Quanto não devo a Deus,
como cristão! A minha falta de
correspondência, perante essa
dívida, tem-me feito chorar de dor:
de dor de Amor. ‘Mea culpa!’” – Bom
é que vás reconhecendo as tuas
dívidas. Mas não te esqueças de
como se pagam: com lágrimas... e
com obras” (Caminho 242).

Esse diálogo, fruto da amorosa
relação pessoal entre o cristão e
Deus, é o lugar próprio do exame de
consciência (CECH*, p. 431). Para São
Josemaria, o exame não é simples
introspecção, uma espécie de
monólogo interior que versa sobre si
mesmo e suas obras, para verificar,
até o exagero, inclusive, se se vai
bem ou mal, pois “o cristão não é um
maníaco colecionador de uma folha



de serviços imaculada” (É Cristo que
Passa, 75). O exame é uma forma de
oração, na qual o homem considera
sua própria vida na presença de
Deus, em diálogo com o Senhor e
com a ajuda de sua graça: “Jesus, se
há em mim alguma coisa que te
desagrade, dize-o, para que a
arranquemos” (Forja, 108). Neste
contexto de trato amoroso com Deus
fica fora o perigo da rigidez ou de
uma estima excessiva do esforço
humano no progresso espiritual: a
alma confia-se a Deus em seu
caminhar pois dele recebe a luz para
saber onde lutar e a força para fazê-
lo.

O exame de consciência é tarefa que
requer empenho sério, pois o bem
que está em jogo é o mais alto. Para
ilustrar esta realidade, São Josemaria
recorre à comparação com a gestão
dos negócios humanos: “Exame. –
Tarefa diária. – Contabilidade que
nunca descura quem tem um



negócio. E há negócio que renda
mais que o negócio da vida
eterna?” (Caminho 235). A
comparação, já usada há tempos na
Igreja (cfr, CECH, pp. 423-424), é
simples e ilustrativa: a gestão de um
negócio requer a contabilidade das
despesas e receitas, detectar o que e
como se pode melhorar, remediar as
falhas, etc. Alcançar a vida eterna é a
finalidade do grande negócio do
cristão, que se concretiza na luta
diária por corresponder à graça
divina. Passo prévio e ponto de
partida para essa luta é o exame de
consciência. Descuidá-lo constitui
sério perigo: “Há um inimigo da vida
interior, pequeno, bobo; mas muito
eficaz, infelizmente: o pouco
empenho no exame de
consciência” (Forja, 109). Nada
importa tanto para o cristão como
aproximar-se cada vez mais de Deus,
pelo que procurará sempre “fazer
com consciência o exame de
consciência” (Del Portillo, Carta



8/12/1976, n. 8: Fernández Carvajal,
2004, III, p. 391).

O exame é tarefa diária “Não me
deixes todos os dias de noite, o
exame: é questão de três
minutos” (CECH, p 422),
recomendava São Josemaria a um de
seus filhos, sugerindo o momento e o
tempo para fazê-lo: no fim do dia e
brevemente. Para um exame mais
detalhado, “mais profundo e mais
extenso” (Caminho 245), há os dias de
recolhimento mensal e de retiro
anual: “Dias de retiro. Recolhimento
para conhecer a Deus, para te
conheceres e assim progredir. Um
tempo necessário para descobrir em
que coisas e de que modo é preciso
reforma-se: que tenho que fazer? O
que devo evitar?” (Sulco 177). Na
quietude e recolhimento dos dias de
retiro, a sós com Deus, nessa
“bendita solidão que tanta falta te faz
para teres em andamento a vida
interior” (Caminho 304), o cristão,



longe das fadigas de cada dia, tem a
oportunidade de considerar com
mais vagar e amplitude sua vida
espiritual, e procurar a conversão:
“Há alguma coisa na tua vida que
não corresponda à tua condição de
cristão e que te leve a não quereres
purificar-te? Examina-te e muda.
(Forja, 480).

São Josemaria insiste também na
importância de estar vigilante a todo
momento: “Acostumai-vos a ver Deus
por trás de todas as coisas, a saber
que Ele nos espera sempre, que nos
contempla e pede precisamente que
o sigamos com lealdade, sem
abandonar o lugar que nos cabe
neste mundo. Devemos caminhar
com vigilância afetuosa, com uma
preocupação sincera de lutar, para
não perdermos a sua divina
companhia” (Amigos de Deus, 218).
Com essa atitude de ‘vigilância’, ele
não se refere a um hábito de
autocontrole permanente e sim a



uma atitude do espírito, a uma
disposição de ânimo própria da alma
enamorada, pois “quando se ama
deveras..., sempre se encontram
detalhes para amar ainda
mais” (Forja, 420). Trata-se de uma
vigilância serena que procede do
amor a Deus, que procura amá-lo
mais e melhor a todo momento, e
que se concretiza na amorosa
resolução de “começar e recomeçar
[a luta] em cada momento, se for
preciso” (Amigos de Deus, 219; cfr. 
Amigos de Deus, 214). O caminho
para formar na alma esse espírito de
exame é fazer bem todos os dias o
exame de consciência e crescer no
amor de Deus.

São Josemaria aceita – como depois
comentaremos com mais detalhes – a
distinção clássica entre exame geral,
que implica um olhar dirigido ao
conjunto do dia, e exame particular,
que dirige a atenção para um ponto
concreto em que se deseja melhorar.



Faz ocasionalmente diversas
sugestões, e entre os vários métodos
que foram propostos para fazer o
exame de consciência, ele não
outorga primazia a nenhum deles em
concreto, nem direta nem
indiretamente e tampouco indica um
próprio. “Não se podem dar regras
fixas. O exame que vai bem para
uma pessoa não vai bem para outra;
e mesmo para uma pessoa vai bem
apenas durante uma temporada. Isso
depende das circunstâncias de cada
um. Cada um deve combinar com o
seu diretor espiritual” (Del Portillo,
Carta 8/12/1976, n. 14, em Cartas de
família, II; AGP, Biblioteca, P17).

Seja qual for o modo de fazer o
exame de consciência, São Josemaria
previne sobre um perigo sempre
presente neste exercício espiritual:
“À hora do exame, vai prevenido
contra o demônio mudo” (Caminho
236). Trata-se do demônio – “do qual
nos fala o Evangelho” (Forja, 127; cfr.



Mt 9, 32-33, Mc 9, 24) – que impede o
cristão de ser sincero tanto consigo
mesmo no exame de consciência
como na direção espiritual e no
sacramento da Penitência (cfr.
Amigos de Deus, 188-189; CECH, pp
416-417). Se faltar a sinceridade, não
se reconhecem as faltas e pecados e a
alma se fecha para a dor, para a
petição de perdão e para a graça
divina. Daí a recomendação taxativa:
“Tem sinceridade ‘selvagem’ no
exame de consciência; quer dizer,
coragem: a mesma com que olhas ao
espelho, para saber onde te feriste ou
te manchaste, ou onde estão os teus
defeitos, que tens de eliminar” (Sulco
148).

Trata-se da valentia que procede de
uma esperança firme no amor de
Deus: “As nossas misérias não nos
deverão levar nunca a esquivar-nos
do Amor de Deus, mas a acolher-nos
a esse Amor (...). Não devemos
afastar-nos de Deus por termos



descoberto as nossas fragilidades;
temos de atacar as misérias,
precisamente porque Deus confia em
nós”. (AD, 187)

2. Conhecimento de Deus e
conhecimento próprio

O exame de consciência foi
tradicionalmente considerado como
meio de conhecimento próprio, e
este, por sua vez, como caminho
necessário para a união com Deus
(Delchard, 1961, cols. 1831 – 1838).
São Josemaria também o indica,
quando afirma que “o conhecimento
próprio leva-nos como que pela mão
à humildade” (Caminho 609). E, com
ela, à confiança e ao amor de Deus
em reconhecimento de sua Bondade
infinita: “Não esqueças que és...a lata
do lixo. – Por isso, se porventura o
Jardineiro divino lança mão de ti, e te
esfrega e te limpa...e te enche de
magníficas flores... nem o aroma e
nem a cor que embelezam a tua



fealdade devem envaidecer-
te” (Caminho 592).

É, no entanto, notável que São
Josemaria anteponha o
conhecimento de Deus ao
conhecimento de si próprio: “Invoca
o Espírito Santo no exame de
consciência, para conheceres mais a
Deus, para te conheceres a ti mesmo,
e assim poderes converter-te em
cada dia” (Forja, 326; cfr. É Cristo que
Passa 58, 164; Sulco 177; Forja, 184).

Não se trata de uma novidade, mas
de um modo de propor a finalidade
do exame de consciência que leva a
destacar a primazia do Amor de Deus
por nós (cfr. 1 Jo 4, 19). Para viver
vida sobrenatural, é necessário
conhecer a própria realidade do ser
cristão: tanto a própria humanidade,
com a sua limitação e a sua miséria,
como – e de modo mais fundamental
– a participação na vida divina que
recebemos com a graça: “Saber que



saímos das mãos de Deus, que somos
objeto da predileção da Trindade
Beatíssima, que somos filhos de tão
grande Pai. Eu peço ao meu Senhor
que nos decidamos a tomar
consciência disso, a saboreá-lo dia a
dia” (Amigos de Deus, 26).

O cristão deve olhar para si mesmo
no exame de consciência à luz destas
verdades; se não, alcançará uma
visão parcial e com frequência pouco
positiva de si mesmo e da sua
atuação, em contraste com a
realidade querida por Deus: “Lança
para longe de ti essa desesperança
que te produz o conhecimento de tua
miséria. – É verdade: por teu
prestígio econômico, és um zero...,
por teu prestígio social outro zero...,
e outro por tuas virtudes, e outro por
teu talento... Mas, à esquerda dessas
negações está Cristo... E que cifra
incomensurável não
resulta!” (Caminho 473). Daí o
conselho de São Josemaria “Medite



cada um o que Deus fez por ele e no
modo como correspondeu” (Amigos
de Deus, 312). Tendo presentes as
graças recebidas por Deus – a vida, a
filiação divina, a redenção – nesse
colóquio de amor com Deus que deve
ser o exame, a alma fica sem nada
escondido, com dor de amor pelas
culpas, agradecida pelos dons
recebidos, esperançada pela ajuda
divina, e se enche de desejos de
corresponder melhor, daí para a
frente (cfr. Amigos de Deus, 215).

3. Exame geral e exame particular

São Josemaria conhece e torna
própria – como já dissemos – a
distinção entre exame geral e exame
particular, distinção clássica e bem
conhecida na ascética católica (cfr.
Liuima – Derville, 1961, cols.
1838-1849). Com uma comparação
que remete à consideração da vida
cristã como luta – “guerra de paz”,
“contenda de amor”, “combate



espiritual”, “torneio de amor” (cfr. É
Cristo que Passa 73-77) – apresenta
expressivamente a natureza e a
finalidade de ambos os modos do
exame de consciência: “O exame
geral assemelha-se à defesa. – O
particular ao ataque. – O primeiro é a
armadura. O segundo, espada
toledana” (Caminho, 238).

O exame geral, comparado à
armadura que protege e defende
quem a usa, tem como objeto o
combate diário em seu conjunto. Seu
exercício oferece ao cristão a
possibilidade de lutar com
continuidade, sem baixar a guarda
nem abandonar a batalha, de
“começar e recomeçar” (Forja, 384;
cfr. Caminho 292), de modo que a
vida espiritual seja ativa e forte e,
por isso, fique protegida das ciladas
do inimigo: “Esse modo sobrenatural
de proceder é uma verdadeira tática
militar. – Sustentas a guerra – as
lutas diárias da tua vida interior –



em posições que colocas longe dos
redutos da tua fortaleza. E o inimigo
acode aí: à tua pequena mortificação,
à tua oração habitual, ao teu trabalho
metódico, ao teu plano de vida; e é
difícil que chegue a aproximar-se dos
torreões, fracos para o assalto, do teu
castelo. E, se chega, chega sem
eficácia” (Caminho, 307).

O exame particular se centraliza em
um ponto concreto em que se quer
melhorar: “Com o exame particular
tens de procurar diretamente
adquirir uma virtude determinada
ou arrancar o defeito que te
domina” (Caminho 241). É a “arma de
combate” (Caminho 240), que
mantém vivo o espírito de luta ao
longo da jornada, concentrando as
forças em uma frente concreta. Não
se trata, porém, de qualquer frente
de batalha, mas sim que o objeto do
exame particular seja bem definido
para a situação da alma hoje e agora.
O cristão deve pedir ajuda a Deus e



na direção espiritual para
determinar o que é mais conveniente
para a sua alma: “Pede luz. Insiste. –
Até dares com a raiz, para lhe
aplicares essa arma de combate que
é o exame particular” (Caminho 240).
E depois, uma vez fixado o ponto,
determinar também os meios para
conseguir esse objetivo: assim
poderá “ir diretamente” adquirir a
virtude ou arrancar o defeito.

São Josemaria acentua o aspecto
positivo da luta ascética,
apresentando como objetivo ou
finalidade, em primeiro lugar,
“adquirir uma virtude
determinada” (Caminho 241). Mesmo
quando às vezes se aspire a
“arrancar um defeito”, será,
normalmente, mais atraente e eficaz
dirigir a atenção não a esse defeito e
sim à virtude contrária a ele e
esforçar-se por adquiri-la. “O
movimento da alma para o bem –
escrevia São Tomás de Aquino – é



mais forte que o destinado a afastar-
se do mal” (S.Th., 1-2, q. 29, a. 3) e
São Josemaria em seu ensinamento
sobre o exame está de acordo com
essa observação antropológica.

Bibliografia: *CECH - “Camino.
Edición crítico-histórica”, pp.
423-431; Agostino Cappelletti,
“Examem de consciência”, em
Ermanno Ancilli (dir. ), Diccionario
de Espiritualidad, II, Barcelona,
Herder, 1983, pp 68-73; Antoine
Delchard et al. , “Examem de
conscience”, em DSp, IV, 1961, cols.
1789-1838; Francisco Fernández
Carvajal, Hablar con Dios.
Meditaciones para cada día del año,
Madri, Palabra, 2004; Antanas
Liuima – André Derville, “Examem
particulier”, em DSp, IV, 1961, cols.
1839-1849.

Juan Ramón AREITIO



“Exame de Consciência”, do 
Diccionario de San Josemaria Escrivá
de Balaguer

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-exame-de-
consciencia-diario/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-exame-de-consciencia-diario/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-exame-de-consciencia-diario/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-exame-de-consciencia-diario/

	O exame de consciência diário

