
opusdei.org

O espírito da
juventude em São
Josemaria

O período fundacional do Opus
Dei coincide em parte com uma
fase histórica em que as novas
gerações passam à vanguarda.
O que concorda
providencialmente com a
preocupação que São Josemaria
tem com a formação da
juventude e, em especial, com a
participação dos próprios
jovens no amadurecimento dos
seus contemporâneos.



22/07/2018

Entre os fenômenos mais
característicos e menos estudados do
século XX — em que decorre toda a
vida de São Josemaria — é de
destacar o novo papel cultural e
social que a juventude desempenha e
assume.

Em linhas gerais, pode dizer-se que
os jovens chegam a adquirir nesse
século um caráter paradigmático,
desconhecido até então. E o que se
revela ainda mais insólito neste
processo é que está associado a um
ano e até um mês de referência: Maio
de 1968.

O movimento que se situa em tais
datas apresenta uma índole
revolucionária, de modo que até
costumamos referir-nos também a
ele como a "revolução estudantil de



68". O estranho é que se trata de uma
"revolução atrasada", que acontece
quando a época revolucionária já
chegara ao fim. E, ao mesmo tempo,
pode notar-se o paradoxo — referido
com lucidez por Fernando Inciarte —
de que nalguns dos seus aspectos (o
sexual, sobretudo) se trata da única
revolução que corresponde ao
modelo genuinamente marxista,
segundo o qual se trata de uma
mutação no tecido técnico-científico
(estrutura) que dá origem a uma
mudança drástica nas relações
sociais (superestrutura).

Segundo Hannah Arendt, a ideia de
revolução é tipicamente moderna,
porque responde a um modelo linear
e progressivo do tempo que só chega
a penetrar na consciência europeia
nos começos do Iluminismo. Mas
também na época clássica, quando o
esquema temporal apresentava um
caráter circular, podem ver-se
algumas expressões que aparecerão



séculos mais tarde com significados
gerais intrinsecamente
revolucionários. E isto é,
surpreendentemente, mais válido
para Roma do que para a Grécia.
Trata-se, sobretudo, da ininterrupta
presença dos jovens (os neoi) na
esfera pública, com todas as
mudanças de mentalidade que tal
irrupção acarreta. Contudo, a
própria concepção cíclica do devir
temporal dá oportunidade para que
as novidades que a juventude
apresenta sejam previsíveis e
repetitivas. A juventude é para os
clássicos uma espécie de doença —
caracterizada pela imaturidade e
pela falta de experiência — que a
própria passagem do tempo que a
provoca acaba por curar.

Somente a novidade associada à
moderna ideia de revolução implica
uma inovação radical, vinculada à
originalidade e emergência que se
associam com o futuro. Assim como



para Platão o ótimo se encontrava
sempre no princípio, agora o futuro é
que é a época do melhor, e os seus
protagonistas são precisamente os
jovens. Não é só o tempo passado que
é obsoleto, mas também até o
presente já nasce velho, porque é
mais um filho póstumo do pretérito
do que um gérmen do futuro. Se bem
que o início de tal avaliação
modernista se possa já detectar no
Romantismo, a concepção tradicional
continua a ser sociologicamente
válida em muitos aspectos até, por
assim dizer, meados do século XX. A
partir dessa época, tais noções gerais
do historicismo voltado para o
pretérito serão destronadas pelo
futurismo de Heidegger, em quem a
primazia da preposição 'desde' é
substituída pela superioridade da
preposição 'para'. Se o fim desta
projeção para o futuro não era para
Martin Heidegger outro senão a
morte (o Dasein como Sein zum Tode),
Herbert Marcuse, o pensador que



mais diretamente influi na revolução
de 68, afirma que a meta é o final da
utopia, não no sentido do seu
desaparecimento ou fim, mas na sua
efetiva realização e, portanto, na
suspensão do seu caráter utópico.

Na linha marxista mais clássica, nos
anos setenta observa-se que a utopia
se realizará pela abundância dos
bens de consumo, de modo que já
não faz falta o domínio do homem
pelo homem, substituído agora pelo
domínio que o homem exerce sobre
a natureza. Estamos, portanto, face
ao consumismo hedonista, unido à
permissividade sexual facilitada pela
difusão dos meios anticonceptivos e
a crise da formação ética em muitos
centros educativos. Esta última é
provocada pela perda de autoridade
de que gozavam as gerações
maduras, as quais se consideram
incapazes, pela sua própria
mentalidade, de estabelecer a ligação
com as novas tendências que



apontam para um futuro totalmente
novo.

Se estas linhas de pensamento
continuam agressivamente presentes
até os dias de hoje, por que constitui
um lugar comum a ideia de que "o
Maio de 68 fracassou"? A resposta a
esta interrogação aponta para o fato
de se esperar de uma revolução cujo
desenvolvimento e desenlace foi
completamente atípico, o mesmo que
se havia verificado nas revoluções
convencionais. São estas e não
aquela as que realmente
fracassaram, o que é especialmente
certo para o caso da Revolução
Francesa, à qual se pode aplicar
plenamente o axioma de que a
revolução devora os seus próprios
filhos, ainda que talvez fosse mais
exato dizer que devora os seus
próprios pais. Em troca, o Maio de 68
opera uma profunda mudança de
mentalidade que perdura reforçada
até os nossos dias. Os que



participavam naquelas jornadas de
protesto não tinham de modo algum
a intenção de mudar a política e a
economia, mas sim a pretensão de
colocar a política e a economia no
lugar que lhes compete, e abrir
caminho a um modo mais livre e
espontâneo de viver a própria
existência. Começava a aparecer um
aspecto da cultura pós-moderna que
por vezes se denomina de "nova
sensibilidade". Naturalmente, esta
mudança de fundo era entendida de
maneira muito diferente pelos seus
diversos protagonistas, e alguns de
nós pensamos até ao dia de hoje que
as tendências que prevaleceram não
foram precisamente as mais
positivas do ponto de vista cristão.
Mas não é propósito desta
comunicação desenvolver um juízo
de tal tipo.

O que aqui nos interessa realçar é
que o período fundacional do Opus
Dei, que decorreu entre 1928 e 1975,



coincide — ao menos em boa parte —
com uma fase histórica em que as
novas gerações passam a ir à
vanguarda da atividade social e
cultural. (Recorde-se, por exemplo, a
influência significativa e equívoca do
Jugendbewegung). O que coincide
providencialmente com a
especialíssima preocupação que São
Josemaria tem com a formação da
juventude e, em especial, com a
participação dos próprios jovens no
amadurecimento cristão dos seus
contemporâneos. Como em muitas
outras facetas do espírito do Opus
Dei, tais noções gerais não
correspondem, de modo algum, a um
oportunismo histórico, já que
começam muito antes que o
mencionado fenômeno se tivesse
manifestado às claras e
permanecesse sem variações
substanciais até ao momento
presente, quando — apesar da
sobrevivência virtual daquelas



mutações — são poucos os que
atualmente guardam memória delas.

Por outro lado, já em entrevista
concedida em 1967 a uma revista
universitária, São Josemaria
prevenia os estudantes quanto às
limitações de uma inquietação
superficial pela solidariedade social e
dos riscos que acarreta a politização
da Universidade: “Muitas vezes, esta
solidariedade esgota-se em
manifestações orais ou escritas,
quando não em algazarras estéreis
ou prejudiciais. A solidariedade,
meço-a eu por obras de serviço:
conheço milhares de casos de
estudantes de muitos países, que
renunciaram ao seu pequeno mundo
privado, dando-se aos outros
mediante um trabalho profissional
que procuram fazer com perfeição
humana, em obras de ensino, de
assistência, sociais, etc., com espírito
sempre jovem e cheio de alegria”[1].
Especial atualidade apresentavam



em Espanha dos fins dos anos
sessenta estas suas palavras: “Se num
país não existisse a mínima
liberdade política talvez se
produzisse uma desnaturalização tal
da Universidade, que, deixando de
ser a casa comum, viesse a converter-
se em campo de batalha de facções
opostas.

Penso, não obstante, que seria
preferível dedicar esses anos a uma
preparação séria, à formação de uma
mentalidade social, para aqueles que
mais tarde houvessem de mandar —
os que agora estudam — não caíssem
nessa aversão à liberdade pessoal
que é verdadeiramente patológica. Se
a Universidade se converte no lugar
onde se debatem e se decidem
problemas políticos concretos, é fácil
que se perca a serenidade acadêmica
e que os estudantes se formem num
espírito de partidarismo; e assim, a
Universidade e o país arrastarão
sempre esse mal crônico que é o



totalitarismo, seja qual for o seu
sinal”[2].

A preocupação de Josemaria Escrivá
pela formação cristã da juventude é
uma resposta decisiva à sua
consciência fundacional do
chamamento universal à santidade,
sem distinção de profissões,
condições sociais ou idades. Não
considera que a idade juvenil seja
exclusivamente uma época de
preparação para uma fase de
maturidade na qual se deverão
exercitar as virtudes humanas e
sobrenaturais. É preciso praticar tais
virtudes já, desde que o uso da razão
começa a permitir um tomar as
rédeas da própria existência. A
chamada à santidade pessoal começa
a encontrar eco nos nossos ouvidos
desde a adolescência, inclusive desde
a infância. Quando me aproximei
pela primeira vez da sede de um
Centro do Opus Dei, aos treze ou
catorze anos, ouvi pela primeira vez



falar de santidade cristã, não como
um ideal que alguns — muito poucos
— chegariam a alcançar na sua
maturidade ou velhice, mas como
uma exigência peremptória que se
apresentava a mim mesmo quando
mal começava a considerar que já
não era exatamente uma criança,
ainda que quase todos os que me
rodeavam me tratassem como
alguém sem responsabilidades
especiais.

Foi então, para dar um exemplo,
quando um rapaz da minha idade me
falou de que fazia todos os dias
quinze minutos de oração mental —
seguindo de perto os Evangelhos ou
alguns pontos de Caminho — e me
animou a praticar eu mesmo esse
piedoso costume, não por tradição,
pelo menos esquecida entre os
jovens naqueles anos. Estávamos nos
meados dos anos cinquenta. Devido
ao regime autoritário em que a
Espanha vivia naquele tempo, não



era frequente que se falasse em
público — nem sequer em pequenos
grupos — de questões políticas,
ideológicas ou simplesmente
culturais. Entusiasmou-me que
naquele pequeno apartamento da
Rua Padilla, quase na esquina com a
Serrano, no coração do bairro
madrileno de Salamanca, se
comentassem com toda a liberdade e
respeito pelas opiniões pessoais
alguns temas — como, por exemplo,
a então nascente Comunidade
Europeia e a possível integração de
Espanha — dos quais eu nada sabia.
De um ponto de vista quase
exclusivamente devocional do
cristianismo, bem enraizado no
ambiente da minha família e do
colégio, comecei a aproximar-me das
suas dimensões históricas e sociais, e
muito especialmente a adquirir
pouco a pouco consciência de que os
cristãos leigos têm uma
responsabilidade na vida pública dos
respectivos países. Passado quase



meio século desde essa época, posso
afirmar que aquelas sementes que
então recebia com curiosidade
surpreendida tiveram uma
importância chave na formação da
minha personalidade.

Ainda recordo naquele ambiente de
grande nível intelectual alguns
comentários prudentes acerca dos
incidentes universitários que
ocorreram em 1956, e que podem
considerar-se como os primeiros
avisos da explosão de incidentes
estudantis que ocorreriam na
segunda metade dos anos sessenta e
primeira dos anos setenta, em
conexão com a problemática menos
crispadamente política de outros
países europeus e americanos, a que
fiz inicialmente referência. Sem
pedantismo nem pretensões
dogmáticas, jovens que contavam
poucos anos mais que eu,
participavam — não sem risco
pessoal — naqueles acontecimentos,



e expunham pontos de vista sociais
que me surpreendiam pela sua
maturidade e ponderação.

Era um trabalho apostólico e cultural
dirigido aos jovens e dirigido por
jovens, e evidentemente que não
eram manipulados por pessoas mais
velhas, como se representassem um
papel que, no fundo, todos
conheciam que era puramente
decorativo, como tinha sucedido
durante as minhas experiências
anteriores em alguns movimentos
católicos.

Em poucas palavras, poderia
sintetizar a vivência do meu
primeiro encontro com o trabalho
apostólico do Opus Dei, na segunda
metade dos anos cinquenta, como o
encontro com um ambiente em que
os próprios jovens levavam a sério a
si próprios.

Era isto um acaso? De modo algum,
ainda que só chegasse a



compreender os motivos
fundamentais anos mais tarde.

O grande e especial valor que São
Josemaria dava aos jovens não era,
de modo algum, oportunista ou
táctico. Não pretendia com ele
ganhar a nossa simpatia. De fato, boa
parte dos rapazes que entravam em
contacto com o trabalho apostólico
do Opus Dei durante aqueles anos —
como continua a acontecer até aos
dias de hoje — sentia que lhes era
exigido muito porque os situava
muito claramente face às suas
próprias obrigações pessoais e
sociais, e alguns deles não repetiam a
experiência de voltar a um centro do
Opus Dei. Não podiam aguentar o
peso da responsabilidade que se lhes
lançava sobre os ombros logo que
entravam em contacto com os meios
de formação do Opus Dei. Pediam a
eles, nem mais nem menos, que
fossem eles mesmos a procurar o
encontro com Deus através de um



relacionamento pessoal com Jesus
Cristo na oração e nos sacramentos;
que não considerassem o estudo ou o
trabalho como uma imposição
penosa que vinha de fora; e que se
convertessem em apóstolos dos seus
próprios amigos e companheiros. E,
sobretudo, que o aceitar ou não esse
conjunto de desafios dependia
exclusivamente da sua própria
liberdade; que ninguém os ia
pressionar para os assumirem; e que
eram eles próprios que saíam
perdendo se não conseguiam dar
valor ao tesouro de formação
completa que, sem pressão alguma,
lhes era oferecido. "Realidade em
demasia" — diria Eliot — para uma
juventude superprotegida e, no
fundo, infantilizada, devido ao
ambiente que a rodeava.

Mas tal exigência — que excluía
radicalmente condescendências e
mimos — era apenas a outra face de
uma capacidade de atração cujo



cerne residia numa dimensão
sobrenatural que não excluía, mas
que implicava, um entusiasmo
humano tão brilhante que não seria
exagerado aplicar-lhe o termo
"fascínio".

A atitude que melhor pode definir
esse forte atrativo é uma expressão
de Teresa de Ávila que se liga,
também, a essa componente juvenil a
que me refiro: "arriscar a vida".

Ainda o Opus Dei estava apenas a
completar os seus primeiros trinta
anos, São Josemaria, que vivia entre
nós como Santa Teresa quando
convidava a juventude do seu tempo
a empreender um caminho incerto e
emocionante, insistia em algo óbvio
para quem tivesse conhecimentos
históricos básicos: que três décadas
são muito pouco tempo para uma
instituição que medirá a sua vida por
séculos, melhor, que durará
enquanto houver homens sobre a



terra, segundo a profunda fé no
caráter sobrenatural da empresa que
São Josemaria nos incutia com uma
empatia tão espontânea como
convincente. Estávamos, portanto,
nos começos: éramos os primeiros
daquela reação em cadeia a que
tínhamos que comunicar um garbo
humano que acompanhasse o garbo
sobrenatural que na sua essência ele
possuía.

Josemaria Escrivá tinha então uns
cinquenta e cinco anos e entre os que
já eram fiéis do Opus Dei, os que o
seriam pouco depois, predominavam
os que ainda não tinham completado
os vinte e cinco. Esta combinação de
idades traduzia-se num ambiente
juvenil inconfundível, na sede dos
centros do Opus Dei, e em nítido
contraste com a atmosfera levemente
tristonha e acanhada que
predominava nas sedes dos
movimentos apostólicos da época. A
primeira coisa que chamava a



atenção a quem cruzava a porta de
Padilla, 1, primeiro esquerdo, era
uma espécie de alegria contida, uma
alegria silenciosa que encontrava um
eco perceptível nos sorrisos abertos
com que o recém-chegado se
encontrava nos corredores, e na
serenidade de quem trabalhava na
sala de estudo ou rezava no pequeno
oratório daquele apartamento,
instalado com móveis tão modernos
como sóbrios, segundo o estilo que
hoje chamaríamos "minimalista" e
que contrastava com o horror vacui
da decoração típica dos
apartamentos burgueses do bairro de
Salamanca.

Nós demorávamos semanas, e
mesmo meses, em começar a captar
as profundas raízes dessa alegria,
que – segundo Caminho, o livro
essencial que nos guiava naqueles
primeiros passos – “não é essa que
poderíamos chamar fisiológica, de
animal são, mas uma outra,



sobrenatural, que procede de
abandonar tudo e te abandonares a ti
mesmo nos braços amorosos do
nosso Pai-Deus”[3]. Também a
consciência da filiação divina que se
reflete numa atitude — que vinha
também em Caminho — e que
manifesta o selo inconfundível da
autenticidade e da admiração:
“‘Padre’ — dizia-me aquele rapagão
(que será feito dele?), bom estudante
da Central — ‘estava pensando no
que o senhor me falou..., que sou
filho de Deus! E me surpreendi, pela
rua, de corpo emproado e soberbo
por dentro... Filho de Deus!’.
Aconselhei-o, com segura
consciência, a fomentar a 
soberba”[4].

O estilo deste pequeno livro a que me
refiro, Caminho, é por si só uma das
melhores mostras desse ar novo que
se respirava nos primeiros centros
do Opus Dei. Os que então o líamos e
meditávamos naquele ambiente não



reparávamos no fato de que o
"mundo vital" que reflete este
clássico da espiritualidade é
majoritariamente o estudantil e
universitário. Suponho que era para
nós evidente que se tratava de um
livro dirigido precisamente a nós,
que então frequentávamos as aulas
da Universidade Central, chamada já
então Universidade de Madrid. Por
isso, pouco depois, não deixou de me
surpreender o interesse com que a
minha mãe, uma dona de casa culta
mas não propriamente intelectual,
lia esse mesmo livro, e que a própria
cozinheira asturiana — Azucena —
que trabalhava em casa dos meus
pais demonstrava uma vontade
insólita de aprender a ler para
conseguir um conhecimento direto
de Caminho! Por certo que, numa
clara demonstração do que Tomás de
Aquino chama "conhecimento por
conaturalidade", Azucena explicava-
me os pontos que ela acabava de ler
pela primeira vez com uma



profundidade e uma perspicácia que
foram decisivas quando me decidi a
pedir a admissão no Opus Dei.

Vezes sem conta, ao longo destes
anos, pude verificar que este espírito
de juventude não é circunstancial
nem conjuntural no temperamento
humano e cristão de São Josemaria.
Do ponto de vista bibliográfico,
bastaria remetermo-nos a duas das
obras publicadas postumamente — 
Sulco e Forja — cujo ritmo e
tonalidade (com peculiaridades
próprias) são muito semelhantes aos
de Caminho. Para não falar do
tratamento profundo e intimista do
espírito de infância que fica patente
em Santo Rosário e, em todos os seus
escritos, da consideração intensa e
pormenorizada da santificação das
coisas pequenas no trabalho
profissional corrente.

Mas tal espírito passa da letra para a
vida e confere à própria experiência



histórica do Opus Dei um estilo
evangélico que resulta evidente para
nós que o vivemos de perto. O
conteúdo da pregação de São
Josemaria centrava-se quase sempre
em encenar com extraordinária
plasticidade e vivacidade cenas da
vida de Jesus. Mas o que dava àquela
catequese — informal, contínua —
realismo e verossimilhança
incomparáveis era precisamente que
nela se revivia o mesmo que se
contava: um grupo de jovens
rodeava o mestre pouco mais velho
que eles, que lhes falava com
simplicidade e autoridade do Reino
de Deus e do papel que a eles lhes
cabia na sua realização na terra. “O
Senhor, lê-se em Sulco, depois de
enviar os seus discípulos a pregar,
reúne-os na volta e convida-os a ir
com Ele a um lugar solitário para
descansar... Que coisa não lhes
perguntaria e contaria Jesus! Pois
bem..., o Evangelho continua a ser
atual.”[5].



A vida do jovem mestre e dos seus
discípulos refletia-se até nos
pormenores de uma pobreza
extrema dignamente assumida e
nunca proclamada, ao ponto de, por
várias vezes, também lhes suceder
não terem onde reclinar a cabeça
quando a noite chegava. E não há
duvida que um dos motivos das
perseguições que acompanharam a
quase totalidade da vida de São
Josemaria se apoiava na sua
respeitosa valentia quando era
preciso enfrentar os costumes
eclesiásticos obsoletos e demasiado
humanos que, como em outros
tempos, provocavam injustiças e
discriminações.

A atitude inovadora de São Josemaria
é radical. Não precisamente porque
tente ser original com o intuito de
mudar os usos em voga, mas porque
procura sempre o genuíno, o
original, aquela raiz vital que confere
solidez e sentido aos costumes e



estruturas. Por isso as suas palavras
soam sempre a novidade. Não fala de
coisas sabidas, de coisas ouvidas a
outros e cansativamente repetidas. E
deseja explicitamente levar esse
modo de se exprimir aos jovens que
participam no trabalho apostólico:
“Procuremos conseguir que, na boca
dos jovens, esteja a extraordinária
palavra sobrenatural que remove,
que desafia, que é a expressão de
uma disposição vital comprometida:
nunca a repetição grotesca e gasta de
frases e palavras, que não podem ser
de Deus”[6]. Espontaneidade no falar
que se traduz também em liberdade
ao atuar: “Não quis nunca atar-vos,
mas sim, pelo contrário, procurei que
atueis com grande liberdade. Na
vossa ação apostólica deveis ter
iniciativa, dentro dos limites
amplíssimos que o nosso espírito
aponta, para encontrar — em cada
lugar, em cada ambiente e em cada
tempo — as atividades que melhor se



adaptem às circunstâncias dos jovens
com quem se lida”[7].

Nada de inércia. Na dinâmica do
espírito não vigora essa lei física que
exprime a monotonia inútil da
matéria. Aqui tudo é novidade: a
vida começa a cada passo, sai
continuamente do previsível graças à
função inovadora do pensamento, e
brilha de novo em virtude da
modulada autossuficiência da
vontade. Daí que o lema de São
Josemaria para cada ano que começa
seja um incisivo "luta nova" e não um
diluído "vida nova". Em cada instante
dessa batalha interior, é preciso
dizer para consigo: Nunc coepi!,
agora começo. E é muito revelador
que se alegrasse ao saber que em
português se chame "os novos" aos
jovens.

Cada momento presente concentra o
peso das recordações e abre-se às
expectativas dos projetos



existenciais. Daí que a juventude não
seja uma espécie de tempo de espera,
o resultado daquilo que as
circunstâncias e o destino nos virá a
apresentar. É uma época densa,
cheia de sentido em si própria e
carregada de potencialidades que
apontam para o futuro. E, se se vive a
presença de Deus, o espírito da
juventude acaba por colorir todo o
curso da vida terrena, já que — de
uma perspectiva de eternidade —
estamos sempre começando, e a
batalha decisiva é sempre a última,
como São Josemaria gostava de
sublinhar. De maneira que, do ponto
de vista teológico, sempre tem
sentido invocar o Altíssimo, com as
palavras do Salmo 42, como "o Deus
que alegra a minha juventude",
incluídas antigamente no início da
Missa.

Este sentido do recomeço,
inconfundivelmente bíblico e
especificamente cristão, atravessa



todo o espírito do Opus Dei e
encontra-se, sem dúvida, na base da
sua historicamente insólita
valorização da juventude — do
trabalho, da arte, do esporte — e
inclusive da infância e do jogo
(ludens in orbe terrarum). O próprio
Fundador, referindo-se à juventude
das pessoas do Opus Dei que — mal
chegada a maioridade — enviava a
começar o trabalho em cidades e
países costumava dizer que ‘Deus fez
a Obra brincando com crianças’.

Como alguns teólogos já afirmaram,
estamos perante uma espiritualidade
batismal, para a qual os sacramentos
da iniciação cristã contêm em si o
gérmen do chamamento divino —
primitivo e universal — à santidade
no meio do mundo, seja qual for a
idade ou a capacidade de
discernimento racional da pessoa em
cada momento da sua vida. (Sob este
ponto de vista não se deviam colocar
restrições ou dúvidas em geral sobre



a canonização de crianças ou
deficientes psíquicos com o uso da
razão, chamados — do mesmo modo
que qualquer outro fiel — à
plenitude da vida cristã. Felizmente,
a Santa Sé tem dado recentemente
passos positivos em tal sentido).

De um ponto de vista filosófico, o
ambiente conceptual em que se
inscreve esta visão da vida cristã é o
da metafísica criacionista, da qual se
exclui tanto a inclinação para certa
memória ontológica em que o
passado continua latente no
presente, como é o caso da dialética
hegeliana, como a crispada
descontinuidade da "criação
contínua" de sinal cartesiano.
Adapta-se, em troca, sem violência à
visão tomista do ser como ato
emergente do posicionamento do
ente concreto.

As repercussões funcionais desta
valorização positiva do espírito da



juventude consideram-se em muitos
aspectos da vida diária e da atividade
apostólica dos fiéis do Opus Dei. É
evidente que o trabalho com a
juventude — que São Josemaria quis
pôr sob o patrocínio do Arcanjo São
Rafael — apresenta um caráter
prioritário para todos os que
pertencem à Prelazia,
independentemente da sua idade,
estado civil e profissão. E é assim
que, já a 9 de Janeiro de 1935, São
Josemaria recomendava a todas e a
todos que, “vendo em vossas mãos
essa juventude, esperança da Obra,
entendereis a necessidade de vos
sacrificardes com academias e
residências, para conseguir, com
gente apta, o desenvolvimento da
Obra que Jesus nos pôs em nossas
mãos”[8]. E como nos poucos anos de
existência do Opus Dei, até então
decorridos, já se tinha dado conta
das dificuldades extraordinárias que
— por motivos externos — este
trabalho com a juventude podia



apresentar, acrescenta logo a seguir:
“Trabalhai, cheios de esperança:
Plantai, regai, confiando em que Ele,
Deus, dá o incremento, (I Cor. III, 7).
E, quando o desalento surgir, se o
Senhor permitir essa tentação;
perante os fatos aparentemente
adversos; ao considerar, em alguns
casos, a ineficácia dos vossos
trabalhos apostólicos de formação; se
alguém, como Tobias, pai, vos
perguntar: ubi est spes tua?, onde
está a tua esperança?, levantando os
olhos sobre a miséria desta vida, que
não é o vosso fim, dizei-lhe com
aquele varão do Antigo Testamento,
forte e cheio de esperança quoniam
memor fuit Domini in toto corde suo
(Tob. I, 13), porque sempre se
lembrou o Senhor e o amou de todo o
coração: filii sanctorum sumus, et
vitam illam expectamus, quam Deus
daturus est his, qui fidem suam
nunquam mutant ab eo somos filhos
de santos, e esperamos aquela vida
que Deus há-de dar a quem nunca



abandonou a sua fé n'Ele (Tob. II,
18)”[9]. Em caso algum, se deve
descuidar esse trabalho de formação
integral dos jovens.

Se, na vida de uma pessoa do Opus
Dei, a tarefa apostólica com a
juventude nunca termina, tampouco
pode dar por concluída a sua própria
formação, quer seja no campo
profissional e cultural, quer no
campo teológico e de
aprofundamento no próprio espírito
do Opus Dei, no qual — por sua
profundidade sobrenatural e
humana — sempre se podem
descobrir novos matizes e aspectos.

Em conclusão, segundo o Fundador
do Opus Dei, ter o espírito da
juventude não equivale ao lugar
comum "ser jovem de espírito",
expressão que muitas vezes esconde
um resignado conformismo, que
acaba por aceitar como
irremediáveis os diagnósticos



coincidentes de Gogol e Martin Amis,
segundo os quais a idade "não
acrescenta nada". Para São Josemaria
o espírito da juventude consiste em
exercitar sempre uma generosidade
inconformista, que não adota uma
postura conservadora nem para com
os próprios defeitos nem para com as
injustiças da sociedade que nos
rodeia.

“És calculista! — Não me digas que és
jovem. A juventude dá tudo quanto
pode; dá-se a si própria sem
medida”[10].

Alejandro Llano é Professor de
Filosofia e Diretor do Departamento
na Universidade de Navarra, da qual
foi também Reitor. Além dos seus
trabalhos sobre a Filosofia do
idealismo alemão, estudou questões
de Ontologia e Teoria do
Conhecimento em Aristóteles e
Tomás de Aquino, relacionando-as
com proposições da análise lógico-



linguística. Também tratou de
problemas de filosofia política e
teoria da cultura.

Alejandro Llano

Atas do Congresso "La grandeza de
la vida corriente", Vol. VIII 
Juventud: construir el futuro,
EDUSC, 2003

[1] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 75.

[2] Ibidem, 77.

[3] Caminho, 659.

[4] Ibidem, 274.

[5] Sulco, 470.

[6] Carta, 24-X-1942, n. 58.

[7] Ibidem, 24-X-1942, n. 46.



[8] Instrução, 9-I-1935, n. 4.

[9] Ibidem, 9-I-1935, n. 19.

[10] Caminho, 30.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-espirito-da-
juventude-em-sao-josemaria/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-espirito-da-juventude-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-espirito-da-juventude-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-espirito-da-juventude-em-sao-josemaria/

	O espírito da juventude em São Josemaria

