
opusdei.org

Formação da
personalidade (6):
Uma vida em diálogo
com todos

Saber escutar e estar aberto às
opiniões dos outros, são
condições indispensáveis para
viver a caridade.

19/10/2015

“A fornalha experimenta as jarras do
oleiro; a prova do infortúnio, os
homens justos. O cuidado aplicado a
uma árvore mostra-se no fruto; assim
a palavra manifesta o que vai no



coração do homem” [1]. Uma
característica essencial da
maturidade é a capacidade de
dialogar, uma atitude de abertura
para os outros que se manifesta na
cordialidade e num sincero desejo de
aprender de cada pessoa.

“Conhecer outras pessoas e outras
culturas nos faz sempre bem, nos faz
crescer (...).O diálogo é muito
importante para a nossa maturidade,
pois no confronto com o outro, com
as demais culturas, inclusive no
confronto sadio com as outras
religiões nós crescemos: crescemos e
amadurecemos. Sem dúvida, há um
perigo: se no diálogo nos fecharmos e
nos irarmos, poderemos contestar; é
o perigo da altercação, e isto não está
bem, porque dialogamos para nos
encontrarmos, não para impugnar. E
qual é a atitude mais profunda que
devemos ter para dialogar e não
altercar? A mansidão, a capacidade
de encontrar as pessoas, de



encontrar as culturas com a paz; a
capacidade de fazer perguntas
inteligentes: «Mas por que pensas
assim? Por que esta cultura é
assim?». Ouvir o próximo e depois
falar” [2].

Saber ouvir

A Sagrada Escritura elogia com
abundância as pessoas que sabem
ouvir, e despreza a atitude de quem
não presta atenção nos outros.
“Quem der atenção às repreensões
salutares habitará entre os
sábios.” [3], diz o livro dos
Provérbios; e o apóstolo São Tiago
aconselha “todo homem deve ser
pronto para ouvir, porém tardo para
falar e tardo para se irar” [4]. Em
algumas ocasiões, os hagiógrafos
empregam uma fina ironia: “falar a
quem não ouve é como despertar
alguém de um sono profundo” [5].

Uma dificuldade frequente para
ouvir é que, enquanto outro fala,



lembramo-nos de algo que tem a ver
com o que nos contam, e estamos
esperando para dizer “o nosso”
quando houver uma pausa.
Produzem-se então conversas, talvez
animadas, nas quais uns tomam a
palavra dos outros, porém ouve-se
pouco.

Outras vezes, o problema é que a
conversa não surge
espontaneamente, e precisamos pôr
empenho para criar o diálogo, com
inteligência. Em tais casos, é preciso
evitar a presunção, ou seja, a
tendência a mostrar sempre a nossa
perspicácia ou os nossos
conhecimentos; pelo contrário,
convém mostrar-nos abertos e
receptivos, com desejo de aprender
com os outros, para ampliar a nossa
gama de interesses. Assim,
ouviremos com atenção coisas que
talvez inicialmente não nos
interessassem muito, e isso não
significa hipocrisia nossa: muitas



vezes constitui um esforço sincero
para superar os próprios critérios,
para agradar e aprender.

Saber conversar requer conjugar a
audácia com a prudência, o interesse
com a discrição, o risco com a
oportunidade. É preciso não cair na
superficialidade, estar disposto a
retificar umas palavras precipitadas
ou inoportunas que talvez tenham
escapado, ou uma afirmação
veemente que poderíamos ter
ponderado melhor. Em qualquer
caso, as boas conversas sempre
deixam marca: depois as ideias, os
argumentos expostos por uns e
outros voltam à memória, surgem
novas intuições, e nasce o desejo de
continuar esse intercâmbio.

Abertura aos outros

É surpreendente comprovar como o
espírito de algumas pessoas
envelhece prematuramente, e em
troca outras permanecem jovens e



animadas até o fim de seus dias.
Todos temos dentro de nós mesmos
muitos recursos que ainda não
usamos: talentos que não
aproveitamos, forças que nunca
testamos. Apesar de estarmos muito
ocupados ou cansados, não podemos
deixar de progredir, de aprender e
de receber bem as ideias dos outros.

Convém sairmos de nós mesmos;
abrirmo-nos a Deus e, por Ele, aos
outros. Então superaremos esse
egocentrismo que às vezes nos leva a
adaptar a realidade à limitação dos
nossos interesses ou à nossa visão
particular das coisas. E estaremos
atentos a certos defeitos que surgem
por falta de maturidade e criam
distâncias com as pessoas: expressar-
nos de modo categórico que não
corresponde ao nosso conhecimento
dos temas; manifestar nossas
opiniões com um tom de censura
para os outros; utilizar soluções pré-
fabricadas ou conselhos repetitivos e



desgastados; irritar-nos quando
alguém não pensa como nós, embora
depois digamos que somos a favor da
diversidade e da tolerância; encher-
nos de ciúme quando uma pessoa
próxima se destaca em algo; exigir
dos outros um nível de perfeição que
excede a sua capacidade, e a que
talvez nós mesmos não cheguemos;
pedir sinceridade e franqueza,
quando nós mesmos não aceitamos
as correções.

Maturidade e senso crítico

Quando olhamos para os outros com
carinho, muitas vezes percebemos
que podemos ajudá-los com um
conselho de amigo; diremos com
confiança o que talvez outras pessoas
também viram, mas não tiveram a
lealdade de dizer-lhes. Só esse
fundamento, a caridade, faz com que
a correção ou a crítica seja
verdadeiramente útil e construtiva:
“quando tiveres de corrigir, faze-o



com caridade, no momento
oportuno, sem humilhar... e com
ânimo de aprender e de melhorares
tu mesmo naquilo que corriges” [6].

Para sermos capazes de ajudar os
outros a mudar, é fundamental que
em primeiro lugar nós mesmos
saibamos mudar. Quando sabemos
como é difícil melhorar, como custa
e, ao mesmo tempo, como é
importante e libertador, então é mais
fácil observar os outros com
objetividade e ajudá-los realmente.
Quem sabe dizer as coisas
claramente a si mesmo, sabe como e
quando dizer aos outros, e também é
capaz de ouvi-los com boa
disposição.

Saber receber e aceitar a crítica é
prova de grandeza espiritual e de
profunda sabedoria: “Aquele que
ama a correção ama a ciência, mas o
que detesta a reprimenda é um
insensato” [7]. No entanto, aceitar o



que os outros nos dizem não significa
viver sempre atentos à crítica na
nossa vida profissional ou social,
dançando de acordo com o que
disseram ou não sobre o que fazemos
ou somos, porque essa preocupação
se tornaria patológica. Às vezes,
quem faz as coisas bem pode ser
bastante criticado: censuram-no os
que não fazem nada, porque veem
sua vida e seu trabalho como uma
acusação[8]; ou os que atuam de
modo contrário, porque o
consideram um inimigo; ou às vezes
também os que fazem as mesmas
coisas ou parecidas, porque ficam
enciumados. Não faltam casos deste
tipo, onde o que se deve fazer é
“perdoar” os que não fazem nada e
os que acham que não se pode fazer
nada bom sem contar com eles.
Nesses casos, como nos aconselhava
São Josemaria, “é sinal de que vós e
eu temos de saber calar, rezar,
trabalhar, sorrir... e esperar. Não
deem importância a essas



insensatezes: amem deveras todas as
almas. Caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu!” [9]

A responsabilidade de dar
exemplo

A maturidade combina a abertura
para os outros com a fidelidade ao
próprio caminho e aos próprios
princípios, mesmo quando não
somos aceitos no nosso ambiente ou
ninguém nos dá atenção. É verdade
que a indiferença que percebemos ao
nosso redor pode ser um indicador
de que talvez nós mesmos
precisemos mudar algo, ou pelo
menos explicar melhor. Porém há
algumas coisas que não devem
mudar nunca em nós, aconteça o que
acontecer, escutem-nos ou não,
recebendo elogios ou insultos,
agradecimento ou desprezo,
aprovação ou condenação: “esse
contraste, porque confirma com as



tuas obras a tua fé, é precisamente a
naturalidade que eu te peço” [10].

Uma pessoa pode sentir-se sozinha e
sem apoio nos seus melhores
esforços. A tentação de desistir pode
ser muito forte. Poderá parecer que o
seu exemplo e o seu testemunho não
servem para nada, mas não é assim:
um fósforo pode não iluminar o
quarto todo, mas todos os que estão
ali podem vê-lo. Talvez muitas
pessoas se sintam incapazes de
imitar esse exemplo, porém sabem
que querem segui-lo na medida do
possível, e esse testemunho as
estimula para isso.

Todos recordamos como o bom
exemplo de outras pessoas ajudou-
nos a melhorar. E, no entanto, é
provável que muitos deles não
saibam do efeito daquele exemplo
sobre nós. Temos a responsabilidade
grande de influenciar positivamente
os outros. “Não podes destruir, com a



tua negligência ou com o teu mau
exemplo, as almas dos teus irmãos,
os homens” [11]. Devemos falar,
aconselhar, exortar, animar, mas
sobretudo procurar que nossas
palavras estejam apoiadas pelas
nossas obras, pelo testemunho da
nossa própria vida. É impossível
conseguir sempre, e inclusive quase
sempre, porém temos que querer ser
uma ajuda para todos, e saber pedir
perdão de coração se demos mau
exemplo.

Uma luta de toda a vida

A abertura aos outros está muito
unida ao nosso progresso numa
tarefa que ocupará toda a nossa vida:
reconhecer a soberba e lutar para ser
mais humildes. A soberba se infiltra
através das rachaduras mais
surpreendentes das nossas relações
com as pessoas. Se fosse evidente,
seu aspecto seria repulsivo, e por isso
uma de suas estratégias mais



habituais é ocultar seu rosto,
disfarçar-se. A soberba costuma
esconder-se dentro de outra atitude
aparentemente positiva, e contamina
sutilmente. Depois, quando se torna
forte, crescem suas manifestações
mais simples e primárias, próprias
da personalidade imatura: a
suscetibilidade a flor da pele, o
contínuo falar de si mesmo, a
vaidade e a afetação nos gestos e no
modo de falar, as atitudes
prepotentes ou cheias de si, junto à
dificuldade profunda para perceber
a própria debilidade.

A soberba umas vezes se disfarça de
sabedoria, do que poderíamos
chamar uma soberba intelectual que
toma aparência de rigor. Outras,
esconde-se atrás de um desejo
apaixonado de justiça ou de defender
a verdade, quando no fundo pulsa,
sobretudo um sentimento de
revanche, ou uma ortodoxia
arrogante que atropela: uma vontade



de precisar tudo, de julgar tudo.
Trata-se de atitudes que, em vez de
servir à verdade, se servem dela – de
uma sombra dela – para alimentar o
desejo de estar acima dos outros.

Do mesmo modo que não existe a
saúde total e perfeita, também não
podemos acabar completamente com
as ciladas da soberba. Mas podemos
detectá-la melhor, e não deixar que
ganhe terreno em nós. Haverá
ocasiões em que nos enganará,
porque tende a nos encurralar: faz-
nos evitar que os outros vejam
nossos defeitos. Porém se nós não
vemos seu rosto, oculto de diversas
maneiras, talvez os outros possam
vê-lo. Se formos capazes de ouvir a
advertência fraterna, a crítica
construtiva, será muito mais fácil
desmascará-la. É preciso ser humilde
para aceitar a ajuda dos outros. E
também é preciso ser humilde para
ajudar os outros sem humilhar.



A maturidade se manifesta, enfim, no
“‘sadio preconceito psicológico’ de
pensar habitualmente nos outros,
esquecendo-te de ti mesmo, para
aproximá-los de Deus” [12]. A
personalidade que Deus quer para
nós – e a qual todos aspiramos,
mesmo que às vezes a busquemos
em outro lugar – é a de quem chegou
a ter “Um coração que ama, um
coração que sofre, um coração que
rejubila com os outros” [13].

[1] Sir 27, 6-7

[2] Papa Francisco, Discurso a
estudantes de High School, 21 de
Agosto de 2013

[3] Prov 15,31

[4] Tg 1,19

[5] Sir 22,8



[6] Forja, n. 455.

[7] Prov 12, 1.

[8] Cf. Sab 2, 10-20.

[9] São Josemaria, Carta a seus filhos
da Holanda, 20-III-1964 (Cf. Vázquez
de Prada, A. O Fundador do Opus Dei
– III).

[10] Caminho, n. 380.

[11] Forja, n. 955.

[12] Forja, n. 861.

[13] Papa Francisco, Discurso, 17 de
junho 2013.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-dialogo-com-
os-demais/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-dialogo-com-os-demais/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-dialogo-com-os-demais/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-dialogo-com-os-demais/

	Formação da personalidade (6): Uma vida em diálogo com todos

