
opusdei.org

O desafio do “nós”

O Papa convida-nos a sermos
construtores de novos vínculos
sociais. Para isso é
imprescindível, além de pregar
o Evangelho, procurar ser
pessoalmente um autêntico
testemunho de caridade cristã.

25/03/2021

“Vós sois a luz do mundo” (Mt 5,14),
disse Jesus em um de seus primeiros
discursos, do alto de um monte. Era
um desafio ambicioso para os seus
ouvintes, que dificilmente teriam se
ausentado da Palestina alguma vez e



que, em muitos aspectos, não eram
melhores do que outros povos dos
arredores. Como podiam iluminar o
mundo inteiro? O Papa Francisco
recordou também certa vez que nós
batizados somos chamados a ser no
mundo um “evangelho vivo”, a
temperar todos os ambientes com
“uma vida santa”, com “o
testemunho de uma caridade
genuína”[1]. A sua proposta ganha
em nossos dias uma relevância
especial ao considerar que os
cristãos, em alguns lugares do
mundo, são umaimensa minoria,
como acontecia nos primeiros
tempos da Igreja: para muitos
homens e mulheres do século XXI, a
relação com um católico que pratica
a sua fé será às vezes a única
oportunidade de aproximar-se do
Evangelho. Isto implica uma enorme
oportunidade. Contamos, além disso,
com uma garantia: a luz que
aspiramos transmitir a outros não é
nossa, mas de Deus.



Essa luz tem certamente a ver com o
conteúdo de uma mensagem que
gostaríamos de estender no mundo;
mas também – e isso não é menos
importante – com o meio que a
transmite e com o modo de fazê-lo.
Os dois aspectos estão
intrinsicamente unidos, um influi no
outro: nossa condição de discípulos
de Jesus manifesta-se ao mesmo
tempo no quê e no como. Não
ignoramos que o cristianismo não é
puro conhecimento, não consiste
num saber teórico nem numa soma
de leituras: é, sobretudo, um modo
de estar no mundo e de relacionar-se
com os outros que tem origem no
encontro com Jesus Cristo. Implica
um empenho prático que, quando
surge desse diálogo interior com
Deus, acaba por interpelar as pessoas
próximas. São Josemaria resumiu-o
em um dos pontos iniciais de 
Caminho: “Oxalá fossem tais o teu
porte e a tua conversação que todos
pudessem dizer ao ver-te ou ouvir-te



falar: Este lê a vida de Jesus
Cristo”[2].

Por isso, a formação cristã não visa
uma simples erudição doutrinal, e
sim levar-nos à identificação com
Jesus. Estenderemos assim a boa
nova através de nossas palavras e
especialmente com a nossa própria
vida, como o próprio Jesus fez. Este
modo de estar no mundo não se opõe
à convivência com os outros,
inclusive logicamente, os que podem
estar mais longe. A proposta de Jesus
é magnânima, e mesmo
revolucionária, representa uma das
grandes novidades do Evangelho:
“Amai os vossos inimigos, fazei bem
aos que vos odeiam, abençoai os que
vos maldizem e orai pelos que vos
injuriam” (Lc 6, 27-29). É sempre
possível olhar para essa mensagem e
examinar até que ponto a tornamos
nossa.

A diferença é um presente



Todos nós somos diferentes.
Distinguimo-nos no aspecto físico, na
voz, na forma de pensar, no modo de
interpretar a liberdade, nas soluções
que propomos para os conflitos da
existência, e mesmo no modo de
entender a humanidade ou a própria
vida. Diante dessa realidade, a nossa
atitude não é simplesmente tolerar a
diferença, resignar-se com ela,
aceitá-la como se fosse um mal
inevitável. A diversidade foi querida
por Deus e, portanto, é uma riqueza,
uma manifestação da sua infinitude.
As diferenças formam parte da
grandeza da criação, podemos e
devemos beneficiar-nos delas.
Amando os outros como são, nós os
amamos como Deus os ama.
Ouvimos dizer tantas vezes que o
amor de Deus é incondicional, que
talvez o alcance desse adjetivo tenha
se diluído um pouco. Trata-se, no
entanto, de um desafio decisivo: o
amor de Deus supera e ultrapassa
todas as nossas condições, por muito



razoáveis que nos pareçam.
Converte-se por isso também num
desafio, numa chamada para que
amemos incondicionalmente, sem
preconceitos, sem antecedentes, sem
exceções, sem nenhum tipo de
inércia.

Esse esforço levar-nos-á a evitar o
risco de passar sutilmente do “sou
diferente” ao “sou melhor”, a afastar
a tentação de converter-nos em
critério para medir os outros, perigo
frequente em qualquer tipo de grupo
humano, desde um círculo de amigos
até uma nação inteira. Esse “sou o
melhor” pode induzir a uma certa
superioridade moral que aumenta a
distância entre as pessoas até criar,
às vezes, fronteiras intransponíveis.
São Josemaria, pelo contrário,
pensando no espírito do Opus Dei,
pregou sempre que “a missão
sobrenatural que recebemos não nos
leva a distinguir-nos e a separar-nos
dos outros; leva-nos a unir-nos a



todos, porque somos iguais aos
outros cidadãos da nossa pátria”[3].
Além disso, é sempre possível
descobrir no próximo qualidades que
o tornam melhor que nós. “São
Tomás de Aquino, uma das mentes
mais prodigiosas da história da
humanidade, disse-o claramente: ‘Em
qualquer homem existe algum
aspecto pelo qual outros podem
considerá-lo superior’. Há sempre
alguém que de algum modo nos
supera e de quem podemos
aprender”[4].

Decidir-se a procurar o outro

Os algoritmos das redes sociais – a
fórmula que seleciona a informação
que recebemos – geram uma
tendência a procurar, promover,
compartilhar e consumir somente
notícias, comentários ou
interpretações que reforçam as
nossas próprias ideias. Isto pode
levar-nos muitas vezes a subestimar



ou ignorar opções alternativas ou
experiências diferentes da nossa. O
Papa Francisco advertiu-nos contra
este perigo: “O funcionamento de
muitas plataformas acaba
frequentemente por favorecer o
encontro entre pessoas com as
mesmas ideias, dificultando o
confronto entre as diferenças. Estes
circuitos fechados facilitam a
divulgação de informações e notícias
falsas, fomentando preconceitos e
ódios”[5].

É sempre mais cômodo receber
permanentemente confirmações do
que pensamos. A inércia afasta-nos
das dúvidas em questões opináveis,
extingue o bom espírito crítico. As 
conversas difíceis custam a todos,
nem sempre ficamos à vontade
quando abandonamos a segurança
do conhecido. Por isso, o caminho
para encontrar o outro requer uma
decisão pessoal, uma atitude
proativa. Procurar juntos a verdade



através do diálogo, do conhecimento
mútuo, “É um caminho perseverante,
feito também de silêncios e
sofrimentos, capaz de recolher
pacientemente a vasta experiência
das pessoas e dos povos”[6].

Nesse diálogo, nós, cristãos, sabemos
bem que não se trata de mudar a
mensagem de Cristo nem de
compará-la retoricamente com
outras propostas em busca de um
ponto médio conciliador. Constituiria
uma armadilha colocar o quê e o 
como frente a frente numa luta
teórica. Nós cristãos queremos viver
a mensagem de Cristo em sua
integridade, adquirir um novo modo
de ser: esta é uma premissa
substancial da nossa missão. Por isso
estamos abertos a conhecer,
valorizar e aproveitar a experiência
dos outros.

Esta aspiração pode complicar-se
quando as pessoas que pensam de



modo diferente adotam uma postura
hostil. O desenlace da vida terrena de
Jesus pode ser um espelho para nós
quando as dúvidas nos inquietarem.
Descobriremos em sua paixão e
morte que essa incompreensão não
deveria preocupar-nos muito. A
assimetria que o cristão assume ao
conviver assim, tendo a cruz como o
ponto de partida da sua vida,
encarna o discurso do Senhor sobre o
amor aos inimigos. Mais ainda, essa
desproporção no trato com os outros
pode ser uma manifestação
específica do cristianismo. Com
palavras do próprio Jesus: “Se amais
os que vos amam, que recompensa
mereceis? Pois o mesmo fazem
também os pecadores” (cfr. Lc 6,
32-33). Podemos aplicar isso também
aos que nos compreendem – ou que
nós compreendemos – menos e às
pessoas cujo trato pode ser para nós
um pouco mais difícil, pelo menos no
princípio.



Jesus acolhe a samaritana

É razoável imaginar uma sintonia
crescente entre Jesus e os apóstolos
conforme passam os meses juntos:
são seus amigos, as pessoas mais
próximas, as mais favoráveis à sua
missão. Mas vão aparecendo também
nos evangelhos outros homens e
mulheres alheios aos interesses, à
geografia e ao estilo de vida dos doze.
A samaritana, por exemplo. O
diálogo de Jesus com ela é um dos
mais extensos do Evangelho. É uma
conversa da qual Jesus se serve para
reduzir rapidamente as distâncias
que os separam. Enquanto Pedro e os
outros vão procurar algo para comer,
ele pede água a essa mulher e inicia
uma conversa em que faz os seus
preconceitos e barreiras
desaparecerem rapidamente. As
palavras do Mestre sacodem a alma
da samaritana e, quando se
despedem, ela se sente impulsionada
a compartilhar a sua descoberta com



todos: “A mulher deixou o seu
cântaro, foi à cidade e disse àqueles
homens: Vinde e vede um homem
que me contou tudo o que tenho
feito. Não seria ele, porventura, o
Cristo?” (Jo 4, 28-29). Havia-se
convertido numa mulher apóstola de
quem Deus se serviu para que muitos
samaritanos acreditassem em Jesus.

A relação do Senhor com a
samaritana contém um ensinamento
eloquente: não devemos descartar
ninguém. As distâncias entre ambos
eram evidentes, mas o desfecho do
relato evangélico anima-nos a levar a
Deus pessoas que podem parecer-nos
pouco inclinadas a isso. Jesus
transformou rapidamente em um 
nós aquele único encontro. Às vezes,
as diferenças com as outras pessoas
ou os juízos apressados que fazemos
delas se manifestam por meio de
uma simples conjunção adversativa:
“é bom trabalhador, mas...”, “é muito
generosa com o seu tempo, mas...”, “é



bastante agradável no trato, mas...”.
O mas será frequentemente
inevitável, às vezes refletirá apenas
algumas situações externas.
Devemos estar atentos para não o
converter numa desculpa para
manter distância do outro.

Na hora de eliminar obstáculos,
pensar na própria família traz uma
chave que talvez tenhamos
experimentado pessoalmente. Os
laços especialíssimos que nos unem a
nossos pais, irmãos ou filhos
proporcionam um sentido diferente
a esse mas. O que antes representava
uma objeção, inclusive uma
trincheira, serve-nos para unir, traz-
nos uma razão lógica para não
descartar ninguém. Podemos ter tal
ou qual diferença com uma pessoa,
inclusive importante para nós, “mas
é meu irmão”, “mas é minha filha”,
“mas é meu pai”. A caridade consiste,
de alguma forma, em aplicar este
critério em outros âmbitos. No caso



da samaritana, Jesus transformou o 
mas em um além disso. Um cristão é
uma pessoa que acolhe. E a sua
acolhida tem mais sentido com os
que vêm de mais longe. “Nós,
tentando – dentro de nossa pequenez
– imitar o Senhor, também não
‘excluímos ninguém, não apartamos
nenhuma alma do nosso amor em
Jesus Cristo. Por isso, vocês devem
cultivar uma amizade firme, leal e
sincera – isto é, cristã – com todos os
seus colegas de profissão: mais
ainda, com todos os seres humanos,
quaisquer que sejam suas
circunstâncias pessoais’”[7].

A “revolução copernicana” do
amor

Nesse empenho por construir pontes
e fortalecer as relações com pessoas
diferentes, a alegria do cristão pode
representar uma vantagem decisiva.
“Ganhar mais afabilidade, alegria,
paciência, otimismo, delicadeza e



todas as virtudes que tornam a
convivência amável é importante
para que as pessoas possam se sentir
acolhidas e felizes”[8]. Uma pessoa
alegre interpela os outros com a sua
própria vida, sem necessidade de
justificações teóricas prévias. Bento
XVI considera que “A força com que a
verdade se impõe tem de ser a
alegria, que é a sua expressão mais
clara. Os cristãos deveriam apostar
nela e nela dar-se a conhecer ao
mundo”[9]. Por isso, em certo
sentido, a alegria é uma
responsabilidade neste mundo
agitado e mutante. A paciência é
igualmente necessária, sobretudo
com pessoas que possam manifestar
uma atitude um pouco hostil.
“Oferecer a nossa amizade de
maneira autêntica, pressupõe a
capacidade de arriscar, pois cabe a
possibilidade de não sermos
correspondidos”[10]. E, unido à
paciência, é também imprescindível
o respeito, que “não é uma



resignação educada diante dos
defeitos dos outros, com a qual
ficamos protegidos atrás do nosso
muro de defesa. Uma postura
próxima, compreensiva, magnânima,
que nos permite olhar de verdade
nos olhos de cada pessoa[11]”.

As manifestações anteriores fazem
parte da caridade, que é o traço
fundamental da nossa relação com os
outros. São Paulo já o experimentou:
“Mesmo que eu tivesse o dom da
profecia, e conhecesse todos os
mistérios e toda a ciência; mesmo
que tivesse toda a fé, a ponto de
transportar montanhas, se não tiver
caridade, não sou nada” (1 Co 13, 2).
Bento XVI também falou da
”revolução copernicana do amor”
que consiste em entrar em uma nova
dimensão da caridade: Deus nos ama
não porque sejamos bons ou
tenhamos algum mérito, mas porque
Ele é bom. A imitação de Cristo neste
aspecto permitir-nos-á amar não



apenas um pequeno círculo de
pessoas e sim todos os homens e
mulheres que Deus colocou em nosso
caminho. Nunca seremos
plenamente conscientes do fruto
desta atitude: nunca saberemos até
que ponto a proximidade, o carinho,
a paciência e o respeito ativaram
desejos magnânimos nas pessoas que
encontramos na vida. Temos, no
entanto, a convicção de que, para ser
luz do mundo, não há nenhuma
estratégia de transmissão possível
fora da caridade. São Josemaria
sintetizou isso: “De que tu e eu nos
portemos como Deus quer – não o
esqueças – dependem muitas coisas
grandes”[12].

***

Vivemos tempos propícios para a
magnanimidade: o Papa Francisco
usou a parábola do bom samaritano
para recordar-nos que devemos ser
“construtores de um novo vínculo



social”[13], para percebermos que
todos os dias estamos diante da
“opção de ser bons samaritanos ou
viajantes indiferentes que passam ao
largo”[14]. O exemplo daquele único
caminhante que se deteve para ver
um homem ferido na beira da
estrada recorda-nos que “hoje
estamos diante da grande
oportunidade de expressar o nosso
ser irmãos, de ser outros bons
samaritanos que tomam sobre si a
dor dos fracassos, em vez de
fomentar ódios e
ressentimentos”[15]. O bom
samaritano constitui uma mensagem
viva, mostra a identificação entre o 
quê da sua alma e o como de seus
atos.

Algumas vezes os preconceitos e as
barreiras poderão parecer
insuperáveis. Há, no entanto, um
recurso muito eficaz para desfazer
rancores ou posturas irredutíveis: a
oração. Rezar por uma pessoa com fé



e constância une-nos a ela de modo
especial e nos aproxima da proposta
citada do evangelho: rezar pelos
inimigos ajuda a não ter inimigos,
muda a nossa visão sobre qualquer
pessoa, também aquelas que talvez
sejam desagradáveis para nós. São
Josemaria pedia diariamente a Deus
na Santa Missa pelas pessoas que o
tinham prejudicado alguma vez[16].
É uma proposta que parece resumida
num ponto de Forja: “Considera o
bem que fizeram à tua alma os que,
durante a tua vida, te prejudicaram
ou procuraram fazê-lo. Outros
chamam inimigos a essas pessoas.
Tu, procurando imitar os santos, pelo
menos nisso, e sendo muito pouca
coisa para ter ou ter tido inimigos
chama-lhes benfeitores. E acontecerá
que, à força de pedir a Deus por eles,
simpatizará com eles”[17].

Javier Marrodán



[1] Francisco, Ângelus, 09/02/2014.

[2] São Josemaria,Caminho, n. 2.

[3] São Josemaria, Carta 1, n. 5a.

[4] Isabel Sánchez, Mujeres brújula en
un bosque de retos, Planeta,
Barcelona, 2020, p. 159.

[5] Francisco, Fratelli tutti, n. 45.

[6] Ibid. , n. 50.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 01/11/2019, n. 7. O texto
entre aspas, na citação, pertence à
carta 18 de São Josemaria.

[8] Ibid., n. 10.

[9] Bento XVI, Opera Omnia, vol. 11,
parte C, 11, 4.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 01/11/2019, n. 12.

https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/


[11]“Com um olhar de carinho”, em 
www.opusdei.org.br

[12] São Josemaria, Caminho, n. 775.

[13] Francisco, Fratelli tutti, n. 66.

[14] Ibid. , n. 69.

[15] . Ibid., n. 77.

[16] Cfr. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 01/04/1999.

[17] São Josemaria, Forja, n. 802.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-desafio-do-
nos/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/com-um-olhar-de-carinho-misericordia-e-fraternidade/
https://www.opusdei.org.br
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-desafio-do-nos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-desafio-do-nos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-desafio-do-nos/

	O desafio do “nós”

