
opusdei.org

O cristianismo
burguês

Ao comparar o reino de Deus
com um tesouro pelo qual se
vende tudo, Jesus desvincula o
cristianismo de valores como a
segurança ou a estabilidade,
para centrá-lo no risco, na
missão, na aventura de
melhorar o mundo.

12/09/2023

Numa das suas Cartas, São Josemaria
faz um diagnóstico que continua
sendo atual: “É frequente, de fato,
mesmo entre católicos que parecem



responsáveis e piedosos, o erro de
pensar que só estão obrigados a
cumprir seus deveres familiares e
religiosos, e não querem ouvir falar
de deveres cívicos”[1]. Depois,
esclarece que, habitualmente, “não
se trata de egoísmo: é simplesmente
falta de formação, porque nunca
ninguém lhes falou claramente que a
virtude da piedade - parte da virtude
cardeal da justiça - e o sentido da
solidariedade cristã se concretizam
também neste estar presente, neste
conhecer e contribuir para resolver
os problemas que interessam a toda
a comunidade”[2].

Um cristianismo individualista?

Estas faltas de formação da
consciência cristã não se devem
apenas a problemas na catequese ou
na educação religiosa, mas também
são um resultado das transformações
mentais e sociais que surgiram com
os tempos modernos. Seriam, em



grande medida, consequência de
uma nova cultura que as pessoas
foram adquirindo por osmose, desde
o nascimento.

É assim que Bento XVI explica na sua
encíclica Spe Salvi quando se
pergunta como surgiu na
modernidade a ideia de que “a
mensagem de Jesus é estritamente
individualista e dirigida somente ao
indivíduo?”[3] ; ou, também, como “ é
que se chegou a interpretar a
'salvação da alma' como fuga da
responsabilidade geral e,
consequentemente, a considerar o
programa do cristianismo como
busca egoísta da salvação”[4]. Ambas
as ideias, explica ele, seriam o
resultado de uma secularização da
noção cristã de esperança. O que
aconteceu é que nos tempos
modernos as grandes possibilidades
abertas pelo progresso científico e
pelas novas formas de organização
social levaram à crença de que o ser



humano poderia restaurar, apenas
por seus próprios meios, o “paraíso
perdido”. Desta forma, a redenção do
mundo tornou-se algo que já não se
esperava, “da fé, mas da ligação
recém-descoberta entre ciência e
prática”[5]: a ciência e as estruturas
políticas iriam trazer-nos o céu que a
religião só parecia capaz de
prometer para a outra vida.

Neste processo de secularização, a
religião não desaparece, mas é
privatizada; isto é, está confinada à
esfera da vida individual. No âmbito
público e social, Deus não parece
mais necessário para enfrentar os
desafios humanos. Além disso, com o
passar do tempo, chega-se a afirmar
que a restrição da religião à vida
privada garantirá a paz nas
sociedades com cidadãos que
professem religiões diferentes ou que
são ateus. Esta forma de
compreender o lugar da religião na
vida social tem sido também



frequentemente interiorizada pelos
próprios fiéis, a ponto de levá-los a
adotar atitudes que se tornaram alvo
de uma das críticas mais comuns à
religião nos tempos modernos.
Segundo esta crítica, a esperança
cristã consistiria num “puro
individualismo, que teria
abandonado o mundo à sua miséria e
teria se refugiado numa salvação
eterna exclusivamente privada”[6]. Os
cristãos são censurados porque o que
realmente importa para eles não é
esta vida, mas garantir um lugar na
vida futura.

No entanto, nada poderia estar mais
longe da realidade do Evangelho, que
nos torna próximos de qualquer
pessoa necessitada (cf. Lc 10,36-37). A
nossa fé “implica sempre um desejo
profundo de mudar o mundo, de
transmitir valores, de deixar algo
melhor quando passamos pela
terra”[7]. São Josemaria dizia-o com
força: o cristão deve se esforçar



“para que haja cada dia menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sem fé, menos desesperados,
menos guerras, menos insegurança,
mais caridade e mais paz”[8]. Ao
mesmo tempo, como recordou o
Papa Francisco, a Igreja não é uma 
ONG[9] e deve estar alerta para evitar
as diversas formas de mundanização,
colocando sempre Cristo no centro
da sua atividade – inclusive a social.

O apelo a contribuir com o
desenvolvimento do reino de Deus
necessita, portanto, harmonizar dois
princípios: por um lado, a
consciência de que este reino é um
dom[10], e não algo que possamos
alcançar com as nossas próprias
forças; por outro, a convicção de que
Deus não é indiferente ao nosso
desejo de dar-Lhe cada vez mais
espaço em nossa vida. Está
verdadeiramente ao nosso alcance
ajudar a “abrir o mundo para que
Deus possa entrar: a verdade, o amor



e o bem. (…) Podemos libertar as
nossas vidas e o mundo de
intoxicações e contaminações que
poderiam destruir o presente e o
futuro”[11]. Além disso, ainda que
“aparentemente não consigamos ou
nos encontremos impotentes perante
a superioridade das forças hostis”[12],
a virtude da esperança permite-nos
experimentar que é Deus quem, em
última instância, guia a História.

As crises mundiais

Desde o início do Opus Dei, São
Josemaria convidava aqueles que
eram próximos a ele a dedicarem a
sua própria vida ao trabalho pelo
Reino de Deus, com aquele lema
ardente: Regnare Christum volumus!
Justamente numa homilia sobre a
esperança cristã escreveu: “Não nos
criou o Senhor para construirmos
aqui uma Cidade definitiva, porque
este mundo é caminho para o outro,
que é morada sem pesar. No entanto,



os filhos de Deus não devem
desinteressar-se das atividades
terrenas, em que Deus os coloca para
santificá-las. (…) Esta tem sido a
minha pregação constante desde
1928: urge cristianizar a sociedade;
levar a todos os estratos desta nossa
humanidade o sentido sobrenatural,
de modo que todos nos empenhemos
em elevar à ordem da graça os
afazeres diários, a profissão ou o
ofício. Desta forma, todas as
ocupações humanas se iluminam
com uma esperança nova”[13].

Para conseguir isso, é decisivo que
Cristo reine no coração de cada
pessoa, pois o reino de Deus não se
reduz a uma forma concreta de
organização social, nem é o resultado
de um conjunto de estruturas
humanas[14]. Para que os cristãos
sejam sal e fermento na sociedade
civil, eles devem primeiro cultivar
seu relacionamento com Deus. “O
reino de Cristo deve se estabelecer



antes de tudo nos corações (...), mas
não para que cada um dê glória a
Deus independentemente dos outros,
mas em comunhão com eles na Igreja
(...) e na própria sociedade civil, onde
os cristãos são chamados a ser sal e
fermento (...). Cristo só reina
plenamente no coração de quem
quer que Ele reine também na
sociedade em que vive”[15].

Um ponto conhecido de Caminho
expressa esta convicção de forma
significativa: “Um segredo. Um
segredo em voz alta: estas crises
mundiais são crises de santos. Deus
quer um punhado de homens “seus”
em cada atividade humana. Depois...
‘pax Christi in regno Christi’ - a paz de
Cristo no reino de Cristo”[16]. Fica
claro que São Josemaria não
concebia a vida cristã como algo
meramente íntimo, mas como um
impulso que abrange todas as
dimensões humanas, incluindo as
sociais[17]. Em outro lugar escreve:



“Esta é a tua tarefa de cidadão:
contribuir para que o amor e a
liberdade de Cristo presidam a todas
as manifestações da vida moderna - a
cultura e a economia, o trabalho e o
descanso, a vida de família e o
convívio social”[18]. Ao respeitar a
liberdade dos outros, os cristãos são
chamados a levar a luz do Evangelho
a todos os cantos.

O núcleo da mensagem do Opus Dei,
a busca de Deus no trabalho e na
vida cotidiana, pressupõe que o
mundo é um lugar de encontro com
Deus. O Concílio Vaticano II recorda-
nos isto ao ensinar que os cristãos
são chamados a redimir as estruturas
temporais a partir de dentro, por
meio do trabalho profissional e da
colaboração com outros cidadãos[19].
Na raiz deste ensinamento está a
verdade da criação: “Se o mundo e
tudo o que nele existe - exceto o
pecado - é bom, porque é obra de
Deus Nosso Senhor, o cristão,



esforçando-se continuamente por
evitar ofensas a Deus - um luta
positiva de amor - ,tem que se
dedicar a tudo o que é terreno, lado a
lado com os demais cidadãos; deve
defender todos os bens derivados da
dignidade da pessoa. E há um bem
que deves sempre procurar
especialmente: o da liberdade
pessoal”[20].

Ao falar do trabalho como lugar de
encontro com Deus, São Josemaria
especificava que se trata de
“santificar o seu trabalho, santificar-
se no trabalho e santificar os outros
com o trabalho”[21]. O trabalho
configura e transforma tanto quem o
realiza quanto a realidade sobre a
qual atua, ou seja, o mundo[22]. Neste
sentido, pode-se dizer que a
santificação do trabalho é, ao mesmo
tempo, o caminho para a pessoa se
aproximar de Deus e resgatar
estruturas temporárias: colaborar



nesse movimento pelo qual o Senhor
atrai todos a si ( cf. Jo 12,32)

O risco do cristianismo burguês ou
a perda do sentido de missão

“Não te aburgueses”[23], costumava
dizer São Josemaria para alertar para
um risco que existe na vida
espiritual: o de acabar evitando tudo
o que exige esforço, ignorando a
exigência que atravessa todo o
Evangelho. Estas linhas de Sulco
retratam, com um toque de ironia,
esse cristianismo aburguesado:
“Ideologicamente, és muito católico.
Agrada-te o ambiente dessa
Residência universitária... Pena que
a Missa não seja ao meio-dia, e as
aulas à tarde, para estudares depois
de jantar, saboreando um ou dois
cálices de conhaque! - Esse teu
‘catolicismo’ não corresponde à
verdade, fica em simples
aburguesamento[24].



É importante ter em conta que
também se pode falar de cristianismo
burguês em outro sentido,
complementar a este primeiro. É
uma concepção da vida religiosa em
que o forte sentido de missão da
mensagem evangélica foi
obscurecido ou esquecido. Nesta
abordagem, a vida espiritual tende a
ser reduzida ao cumprimento
pessoal das normas morais e a uma
série de práticas piedosas. Parece
que nos esquecemos daquela petição
do Pai Nosso - “venha a nós o vosso
reino” - que leva os cristãos a
transformar o mundo com o seu
trabalho e com a sua oração. Usando
as palavras de São Josemaria, o apelo
a “santificar os outros através do
trabalho” ficaria reduzido, no melhor
dos casos, a um apostolado
individual, sem horizonte de
transformação do mundo; ou estaria
escondido atrás das anteriores -
“santificar o trabalho e santificar-se
com o trabalho”-, que por sua vez



perderiam quase toda a sua razão de
ser.

O cristianismo burguês, neste
segundo sentido, seria uma das
manifestações da concepção
individualista da religião para a qual
alertou Bento XVI. Mais uma vez, não
estaríamos perante o resultado de
uma escolha individual, mas sim
diante do resultado de uma
concepção de vida que vem
moldando a mentalidade das pessoas
de forma quase imperceptível,
através da cultura e da educação. Na
verdade, embora a noção de burguês
se refira a um estatus social (pessoas
de uma classe rica, que não sofreram
grandes privações em suas vidas ou
não tiveram que fazer esforços
especiais para conseguir o que
desejavam), o termo "cristianismo
burguês" não significa que ele seja
específico desse grupo social. Trata-
se, de fato, de uma mentalidade que
pode ser encontrada em pessoas que



pertencem a diferentes classes
sociais, segundo a qual o valor
supremo que deve ser perseguido na
vida é a estabilidade. Nos seus
escritos, São Josemaria exorta-nos a
enfrentar esta concepção: “Tens
obrigação de aproximar-te dos que
estão à tua volta, de sacudi-los da sua
modorra, de rasgar horizontes
diferentes e amplos à sua existência
aburguesada e egoísta, de lhes
complicar santamente a vida, de
fazer que se esqueçam de si mesmos
e compreendam os problemas dos
outros”[25].

Do ponto de vista religioso, a
mentalidade burguesa é
problemática, porque tende a
extinguir o sentido de missão. O
cristão burguês procura acima de
tudo moderação e segurança. Por
outro lado, quem descobre que tem
uma missão, algo importante para
fazer na vida, está disposto a correr
riscos e embarcar em aventuras com



final incerto. O Evangelho é muito
ilustrativo a este respeito. Por
exemplo, mostrando-nos como
Pedro, Tiago e João, “deixando tudo,
o seguiram” (Lc 5,11); ao comparar o
reino de Deus a um tesouro
escondido, pelo qual se está disposto
a vender tudo (Mt 13,44); ou
retomando as palavras de Jesus ao
escriba que diz estar disposto a
segui-Lo aonde quer que vá: “As
raposas têm tocas e os pássaros têm
ninhos, mas o Filho do homem não
tem onde descansar a cabeça” (Mt
8,20).

Certamente, as pessoas sempre
precisam de um mínimo de
segurança, especialmente em tempos
tão incertos como os atuais. O
problema está em fazer da segurança
ou da estabilidade os valores
dominantes, a meta a que aspiramos
na vida. Quem adota essa
mentalidade dificilmente sente
necessidade de melhorar as coisas e



tende a se contentar com o que está
ali, pois não quer complicar a vida.
Pelo contrário, o sentido de missão
que faz parte do DNA do cristianismo
leva a viver a vida como uma
aventura, pensando na melhor forma
de servir a Deus e aos outros com a
própria profissão.

O encontro de Jesus com o jovem rico
não é menos eloquente nesse
aspecto. Este jovem seria o protótipo
do cristão burguês: uma pessoa que
obedece aos mandamentos, tem boa
vontade e até desejos nobres, mas
que não é capaz de correr o risco de
seguir o chamado de Jesus. O
obstáculo são as riquezas, que podem
ser entendidas tanto no sentido
literal de bens materiais como no
sentido de posição social ou
segurança alcançada. Quando Jesus
lhe diz: “Falta-te uma coisa. Vai,
vende tudo o que tens e dá aos
pobres; depois vem e segue-me” (Mc
10,21), convida-o a abandonar a sua



segurança e a confiar plenamente
Nele.

O cristão é “essencialmente social”

A cena do jovem rico mostra que um
dos principais problemas do
cristianismo burguês é que ele reduz
o cristianismo à moralidade. Embora
o Evangelho seja expresso de forma
moral e tenha consequências
práticas, esse não é o núcleo da vida
cristã. A essência do cristianismo não
consiste em ser “boa pessoa”, mas em
encontrar e identificar-se com uma
pessoa, Jesus Cristo: o único
verdadeiramente bom (cf. Mc 10,18).
O que moveu Pedro, Tiago e João a
abandonar tudo não foi um ideal
ético, mas o fascínio que a
descoberta do Messias lhes causou.

Poderíamos dizer que no
cristianismo burguês a vida religiosa
é algo enfadonho e previsível:
algumas práticas de piedade,
sacramentos, a necessidade de lutar



e a confissão como uma “lavanderia”
para tirar as manchas[26]. Por outro
lado, a religiosidade genuína é
sempre acompanhada de surpresa,
das sucessivas conversões e da
descoberta de novos Mediterrâneos,
que normalmente não são fruto de
experiências extraordinárias, mas de
perseverança na relação com
Deus[27].

O cristianismo burguês também pode
levar a uma distorção do Evangelho
que Bento XVI alerta na Spe Salvi:
pensar que a única coisa importante
é que eu me salve[28]. Certamente, o
Julgamento de Deus será pessoal e
não podemos ser responsabilizados
pelas decisões que outra pessoa
tomou livremente. Contudo, a vida
cristã não conduz a uma perfeição
“egoísta”, que nos feche em nós
mesmos, mas coloca o centro da vida
fora de nós mesmos: na dedicação,
no serviço, na renúncia, no
seguimento. Uma pessoa não se salva



sozinha, no sentido de que é
independente dos outros. Por isso, no
Juízo pessoal seremos questionados
sobre como contribuímos para
conduzir o mundo para Deus,
envolvendo-nos na vida de quem
caminha ao nosso lado (cf. Mt 25,
31-46). Precisamos então perguntar-
nos como nos preocupamos com o
bem do próximo: como os
acompanhamos, os consolamos, os
encorajamos.

Na Carta citada no início, São
Josemaria afirma que “um cristão
não pode ser individualista, não pode
ignorar os outros, não pode viver
egoisticamente, de costas para o
mundo: é essencialmente social,
membro responsável do Corpo
Místico de Cristo (…). Nosso trabalho
apostólico contribuirá para a paz,
para a colaboração dos homens entre
si, para a justiça, para evitar a
guerra, evitar o isolamento, evitar o
egoísmo nacional e os egoísmos



pessoais: porque todos perceberão
que formam parte de toda a grande
família humana, que está dirigida
por vontade de Deus à perfeição.
Assim contribuiremos para tirar esta
angústia, este temor por um futuro
de rancores fratricidas, e para
confirmar nas almas e na sociedade
a paz e a concórdia: a tolerância, a
compreensão, o trato, o amor”[29].

Nessas mesmas páginas, São
Josemaria compartilha um dos seus
grandes desejos: “gostaria que, no
catecismo da doutrina cristã para as
crianças, se ensinasse claramente
quais são estes pontos firmes, nos
que não se pode ceder, ao atuar de
um modo ou de outro na vida
pública; e que se afirmasse, ao
mesmo tempo, o dever de atuar, de
não se abster, de prestar a própria
colaboração para servir com
lealdade, e com liberdade pessoal, ao
bem comum”[30].



São estes, de fato, os canais pelos
quais discorre a doutrina social da
Igreja, evitando uma concepção de
vida cristã que se concentra nos
deveres religiosos e familiares, mas
negligencia os deveres cívicos[31]. A
vida espiritual não é algo “íntimo”, e
o chamado a realizar o Reino de
Deus não pode ser identificado
apenas com o empenho apostólico
pessoal. É preciso também ter
vontade de melhorar o mundo
através do próprio trabalho, seja na
esfera pública ou em casa. E isso
exige conceber a própria profissão
como um serviço, isto é, como um
meio de servir a Deus e aos outros.
“Necessitamos que o Senhor dilate o
nosso coração, que nos dê um
coração à sua medida, para que nele
entrem todas as necessidades, as
dores, os sofrimentos dos homens e
das mulheres do nosso tempo,
especialmente dos mais fracos”[32].



O fato de algumas leis e modos de
vida terem se afastado da mensagem
evangélica deveria levar-nos a
pensar no que mais podemos fazer.
E, também, o que poderíamos ter
feito melhor: por que talvez em
algumas ocasiões deixamos de ser
fermento, sal, luz. Na medida em
que, como indica São Josemaria, isso
não se deva ao egoísmo ou à má
vontade, é simplesmente falta de
formação[33], cabe perguntar-se: o que
poderia faltar na transmissão da fé?
Onde quer que o cristianismo
burguês tenha se difundido, será
conveniente despertar o sentido de
missão, para colocar-se ao serviço
desse reino de Deus que já está entre
nós[34].

[1] São Josemaria, Carta 3, n. 46.

[2] Ibidem.



[3] Bento XVI, Spe Salvi, n. 16

[4] Ibidem, n. 16.

[5] Ibidem, n. 17.

[6] Ibidem, n. 13.

[7] Francisco, Evangelii gaudium, n.
183.

[8] São Josemaria, Carta 8, n. 1.

[9] Francisco, Homilia, 16/05/2020.

[10] Spe Salvi, n. 35.

[11] Ibidem.

[12] Ibidem.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
210.

[14] Cfr. Spe Salvi nn. 24-25.

[15] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza



de São Josemaria, Rialp, Madrid,
2011, vol. I, pp. 411-412.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 301.

[17] Cfr. E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad, vol. I, p. 412.

[18] São Josemaria, Sulco, n. 302.

[19] Cfr. Lumen Gentium, n. 36.

[20] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 184.

[21] São Josemaria, Entrevistas, n. 55.

[22] Cfr. São João Paulo II, Laborens
Exercens, n. 5-6.

[23] São Josemaria,Forja, n. 936.

[24] São Josemaria, Sulco, n. 716.

[25] Forja, n. 900.

[26] Cfr. Francisco, Homilia,
21/03/2017.



[27] Cfr. Forja, n. 570.

[28] Spe Salvi, nn. 13-14.

[29] São Josemaria, Carta 3, nn. 37-38.

[30] Ibidem, n. 45.

[31] Ibidem, n. 46.

[32] Mons. F. Ocáriz, À luz do
Evangelho

[33] São Josemaria, Carta 3, n. 46.

[34] Cfr. Lc 17,20.

José María Torralba

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-cristianismo-
burgues/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-cristianismo-burgues/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-cristianismo-burgues/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-cristianismo-burgues/

	O cristianismo burguês

