
opusdei.org

O coração de Cristo,
paz dos cristãos

Homilia de São Josemaria sobre
a festa do Sagrado Coração de
Jesus, publicada no livro "É
Cristo que passa".

11/06/2021

Conhecer o coração de Jesus (7:23
min) - em espanhol

A verdadeira devoção ao coração de
Cristo (14:37 min) - em espanhol



Deus Pai dignou-se conceder-nos, no
coração de seu Filho, infinitos
dilectionis thesauros , tesouros
inesgotáveis de amor, de
misericórdia, de carinho. Se
quisermos descobrir a evidência de
que Ele nos ama - de que não só
escuta as nossas orações, como a elas
se antecipa -, basta-nos seguir o
mesmo raciocínio de São Paulo: 
Aquele que nem ao seu próprio Filho
perdoou, antes o entregou à morte
por todos nós, como não nos dará
com Ele todas as coisas?

A graça renova o homem por dentro
e converte-o, de pecador e rebelde,
em seno bom e fiel. E a fonte de todas
as graças é o amor que Deus nos
dedica e que nos revelou, não apenas
com palavras, mas também com
fatos. Foi o amor divino que levou a
segunda Pessoa da Santíssima
Trindade - o Verbo, o Filho de Deus
Pai - a assumir a nossa carne, isto é, a
nossa condição humana, à exceção



do pecado. E o Verbo, a Palavra de
Deus, é Verbum spirans amorem, é a
Palavra da qual procede o Amor.

O Amor revela-se-nos através da
Encarnação, desse caminhar
redentor de Jesus Cristo pela nossa
terra, até ao sacrifício supremo da
Cruz. E, na Cruz, manifesta-se por
meio de um novo sinal: Um dos
soldados abriu o lado de Jesus com
uma lança, e imediatamente saiu
sangue e água. Água e sangue de
Jesus, que nos falam de uma entrega
realizada até ao último extremo, até
ao consummatum est , ao “tudo está
consumado”, por amor.

Na festa de hoje, ao considerarmos
uma vez mais os mistérios centrais
da nossa fé, maravilhamo-nos de que
as realidades mais profundas - o
amor de Deus Pai, que nos entrega
seu Filho; o amor do Filho, que o leva
a caminhar serenamente para o
Gólgota - se traduzam em gestos



muito próximos dos homens. Deus
não se dirige a nós em atitude de
poder e de domínio. Aproxima-se de
cada um tomando forma de servo,
feito semelhante aos homens. Jesus
nunca se mostra distante ou
altaneiro. Por vezes, durante os seus
anos de pregação, chegamos a vê-lo
desgostoso, por lhe doer a maldade
humana. Mas, se prestamos um
pouco de atenção, logo
compreendemos que o desgosto e a
ira lhe nascem do amor: são um novo
convite para que abandonemos a
infidelidade e o pecado. Quero eu
porventura a morte do ímpio - diz o
Senhor Deus -, e não antes que se
converta do seu mau caminho e viva?
Estas palavras explicam-nos toda a
vida de Cristo e fazem-nos
compreender por que se apresentou
diante de nós com um Coração de
carne, com um Coração como o
nosso, que é prova fidedigna de amor
e testemunho constante do mistério
inenarrável da caridade divina.



Não posso deixar de confidenciar
algo que constitui para mim motivo
de pena e ao mesmo tempo de
estímulo para agir: é pensar nos
homens que ainda não conhecem
Cristo, que ainda não vislumbram a
profundidade da bem-aventurança
que nos espera nos céus, e que
andam pela terra como cegos, em
perseguição de uma alegria cujo
verdadeiro nome ignoram, ou se
perdem por caminhos que os
afastam da autêntica felicidade.
Como se entende bem o que deve ter
sentido o Apóstolo Paulo na cidade
de Trôade, naquela noite em que,
entre sonhos, teve uma visão! Um
homem macedônio postou-se diante
dele, rogando-lhe: passa a Macedônia
e ajuda-nos. Terminada a visão, logo
procuraram - Paulo e Timóteo - 
passar à Macedônia, certos de que
Deus os chamava a pregar o
Evangelho àquelas gentes.



Não sentimos também que Deus nos
chama, que - através de tudo o que
sucede à nossa volta - nos incita a
proclamar a boa nova da vinda de
Jesus? Mas às vezes nós, cristãos,
apoucamos a nossa vocação, caímos
na superficialidade e perdemos o
tempo em disputas e rixas. Ou, o que
é pior ainda, não falta quem se
escandalize falsamente com o modo
como os outros vivem certos aspectos
da fé ou determinadas devoções; e,
em lugar de abrirem eles o caminho,
esforçando-se por vivê-las da
maneira que consideram reta, se
põem a destruir e a criticar. É claro
que podem surgir, e de fato surgem,
deficiências na vida dos cristãos. Mas
o que importa não somos nós e as
nossas misérias: só Ele, só Jesus, é
que importa. É de Cristo que
devemos falar, não de nós mesmos.

As reflexões que acabo de fazer vão
ao encontro de certos comentários
sobre uma suposta crise na devoção



ao Sagrado Coração de Jesus. Não há
tal crise. A verdadeira devoção foi e
continua a ser nos nossos dias uma
atitude viva, cheia de sentido
humano e de sentido sobrenatural.
Seus frutos têm sido e continuam a
ser frutos saborosos de conversão, de
entrega, de cumprimento da vontade
de Deus, de penetração amorosa nos
mistérios da Redenção.

Coisa bem diversa, pelo contrário,
são as manifestações do
sentimentalismo ineficaz, vazio de
doutrina, empanturrado de pietismo.
Eu também não gosto das imagens
adocicadas, dessas representações do
Sagrado Coração que não podem
inspirar devoção alguma a pessoas
com senso comum e com senso
sobrenatural de cristãos. Mas não é
prova de boa lógica converter certos
abusos práticos, que acabam
desaparecendo por si, num problema
doutrinal, teológico.



Se há crise, é no coração dos homens,
que - por miopia, por egoísmo, por
estreiteza de vistas - não conseguem
vislumbrar o insondável amor de
Cristo Senhor Nosso. Desde que se
instituiu a festa de hoje, a liturgia da
Santa Igreja soube oferecer o
alimento da verdadeira piedade,
incluindo entre as leituras da missa
um texto de São Paulo em que nos é
proposto todo um programa de vida
contemplativa - conhecimento e
amor, oração e vida -, e que começa
por esta devoção ao Coração de
Jesus. O próprio Deus, pela boca do
Apóstolo, nos convida a avançar por
esse caminho: Que Cristo habite pela
fé em vossos corações; e que,
arraigados e alicerçados na caridade,
possais compreender com todos os
santos qual a amplitude e a grandeza,
a altura e a profundidade do mistério;
e conhecer também aquele amor de
Cristo que excede todo o
conhecimento, para que estejais
repletos de toda a plenitude de Deus.



A plenitude de Deus é-nos revelada e
conferida em Cristo, no amor de
Cristo, no Coração de Cristo. Porque é
o Coração dAquele em quem habita
toda a plenitude da divindade
corporalmente. Por isso, se
perdermos de vista este grande
desígnio de Deus - a corrente de
amor instaurada no mundo pela
Encarnação, pela Redenção e pelo
Pentecostes -, não poderemos
compreender as delicadezas do
Coração do Senhor.

Consideremos toda a riqueza que se
encerra nestas palavras: Sagrado
Coração de Jesus.

Quando falamos de um coração
humano, não nos referimos apenas
aos sentimentos; aludimos à pessoa
toda - que quer, que ama, que
convive com os outros. E, no modo de
os homens se exprimirem, que a
Sagrada Escritura acolheu para nos
dar a entender as coisas divinas, o



coração é considerado como o
resumo e a fonte, a expressão e o
fundo íntimo dos pensamentos, das
palavras, das ações. Um homem vale
o que valer o seu coração,
poderíamos dizer com palavras da
nossa linguagem.

Ao coração pertencem a alegria: 
Alegre-se meu coração com o teu
auxílio ; o arrependimento: Meu
coração é como cera que se derrete
dentro do meu peito ; o louvor a Deus:
Do meu coração brota formoso canto ;
a decisão necessária para ouvir o
Senhor: Meu coração está disposto ; a
vigília amorosa: Eu durmo, mas meu
coração vigia. E ainda a dúvida e o
temor: Não se perturbe o vosso
coração, crede em Mim.

O coração não se limita a sentir;
também sabe e entende. A lei de
Deus é recebida no coração e nele
permanece escrita. E a Escritura
acrescenta: Da abundância do



coração fala a boca. O Senhor lançou
em rosto a uns escribas esta censura: 
Por que pensais mal em vossos
corações?. E, para resumir todos os
pecados que um homem pode
cometer, disse: Do coração saem os
maus pensamentos, os homicídios, os
adultérios, as fornicações, os furtos,
os falsos testemunhos, as blasfêmias.

Quando na Sagrada Escritura se fala
do coração, não se alude a um
sentimento passageiro, que produz
emoção ou lágrimas. Fala-se do
coração para indicar a pessoa que,
como o próprio Jesus Cristo nos
manifestou, se orienta toda ela - alma
e corpo -, para o que considera seu
bem: porque onde está o teu tesouro,
aí está o teu coração.

Por isso, quando falamos do Coração
de Jesus, pomos de manifesto a
certeza do amor de Deus e a verdade
da sua entrega por nós. Recomendar
a devoção a esse Sagrado Coração



equivale a recomendar que nos
orientemos integralmente - com tudo
o que somos: alma, sentimentos,
pensamentos, palavras e ações,
trabalhos e alegrias - para Jesus todo.

Nisto se traduz a verdadeira devoção
ao Coração de Jesus: em conhecer a
Deus e nos conhecermos a nós
mesmos, e em olhar para Jesus e
recorrer a Jesus, que nos anima, nos
ensina, nos guia. A única
superficialidade que pode existir
nesta devoção é a do homem que,
não sendo integralmente humano,
não consegue alcançar a realidade de
um Deus feito carne.

Jesus na Cruz, com o coração
trespassado de Amor pelos homens, é
uma resposta eloqüente - as palavras
são desnecessárias - à pergunta sobre
o valor das coisas e das pessoas.
Valem tanto os homens, a sua vida e
a sua felicidade, que o próprio Filho
de Deus se entrega para os redimir,



para os purificar, para os elevar. 
Quem não amará o seu Coração tão
ferido?, perguntava uma alma
contemplativa, ao aperceber-se disso.
E continuava perguntando: Quem
não retribuirá o amor com amor?
Quem não abraçará um Coração tão
puro? Nós, que somos de carne,
pagaremos amor com amor,
abraçaremos o nosso Ferido, a quem
os ímpios atravessaram as mãos e os
pés, o lado e o Coração. Peçamos que
se digne prender nosso coração com o
vínculo do seu amor e feri-lo com uma
lança, pois é ainda duro e
impenitente.

São pensamentos, afetos, colóquios
que as almas enamoradas
entretiveram com Jesus desde
sempre. Mas, para entender esta
linguagem, para saber de verdade o
que é o coração humano, e o Coração
de Cristo, e o amor de Deus, é preciso
ter fé e humildade. Foi com fé e
humildade que Santo Agostinho nos



deixou estas palavras
universalmente famosas: Para Ti nos
criaste, Senhor, e o nosso coração está
inquieto enquanto em Ti não
descansar.

Quando descura a humildade, o
homem passa a querer apropriar-se
de Deus, não daquela maneira divina
que o próprio Cristo tornou possível
quando disse: Tomai e comei: isto é o
meu corpo , mas tentando reduzir a
grandeza divina aos limites
humanos. A razão, essa razão fria e
cega - que não é a inteligência
nascida da fé, nem sequer a
inteligência reta da criatura capaz de
saborear e amar as coisas -, converte-
se na sem-razão de quem tudo
submete às suas pobres experiências
habituais, que amesquinham a
verdade sobrenatural e recobrem o
coração humano de uma crosta
insensível às moções do Espírito
Santo. Nossa pobre inteligência
estaria perdida se não fosse o poder



misericordioso de Deus, que rasga as
fronteiras da nossa miséria: Dar-vos-
ei um coração novo e revestir-vos-ei
de um novo espírito; tirarei o vosso
coração de pedra e dar-vos-ei em seu
lugar um coração de carne. E a alma
recupera a luz e enche-se de alegria
ante as promessas da Escritura
Santa.

Eu tenho pensamentos de paz e não de
aflição , declarou Deus por boca do
profeta Jeremias. A liturgia aplica
essas palavras a Jesus, porque nEle se
manifesta claramente que é assim
que Deus nos ama. Não vem
condenar-nos, não vem lançar-nos
em rosto a nossa indigência ou a
nossa mesquinhez: vem salvar-nos,
perdoar-nos, desculpar-nos, trazer-
nos a paz e a alegria. Se
reconhecermos esta maravilhosa
relação do Senhor com seus filhos,
nossos corações mudarão
necessariamente, e veremos abrir-se
diante dos nossos olhos um



panorama absolutamente novo,
cheio de relevo, de profundidade e
de luz.

Mas vejamos bem: Deus não nos
declara que, em lugar do coração,
nos dará uma vontade de puro
espírito. Não. Dá-nos um coração, e
um coração de carne, como o de
Cristo. Eu não disponho de um
coração para amar a Deus, e de outro
para amar as pessoas da terra. Com o
mesmo coração com que amei os
meus pais e estimo os meus amigos,
com esse mesmo coração amo a
Cristo, e o Pai, e o Espírito Santo, e
Santa Maria. Não me cansarei de
repeti-lo: temos que ser muito
humanos; porque, de outro modo,
também não poderemos ser divinos.

O amor humano, o amor aqui em
baixo na terra, quando é verdadeiro,
ajuda-nos a saborear o amor divino.
E assim entrevemos o amor com que
chegaremos a gozar de Deus e aquele



que nos há de unir uns aos outros, lá
no céu, quando o Senhor for tudo em
todas as coisas. E ao começarmos a
entender o que é o amor divino,
seremos impelidos a mostrar-nos
habitualmente mais compassivos
com os outros, mais generosos, mais
dedicados.

Temos que dar o que recebemos,
ensinar o que aprendemos. Sem
arrogância, com simplicidade, temos
que fazer os outros participarem
desse conhecimento do amor de
Cristo. Ao realizar o seu trabalho, ao
exercer a profissão na sociedade,
cada um pode e deve converter as
suas ocupações numa tarefa de
serviço. O trabalho bem acabado -
que progride e faz progredir, que
tem em conta os avanços da cultura e
da técnica - desempenha uma grande
função, que será sempre útil à
humanidade inteira, desde que tenha
por motivo a generosidade, não o
egoísmo; o bem de todos, não o



proveito próprio: desde que esteja
impregnado de sentido cristão da
vida.

É no âmbito desse trabalho, na
própria trama das relações humanas,
que devemos manifestar a caridade
de Cristo e seus resultados concretos
de amizade, de compreensão, de
afeto humano, de paz. Assim como
Cristo passou fazendo o bem por
todos os caminhos da Palestina,
assim temos nós que desenvolver
uma grande sementeira de paz pelos
caminhos humanos da família, da
sociedade civil, das relações
profissionais, da cultura e do
descanso. Será a melhor prova de
que nos chegou ao coração o reino de
Deus: Nós sabemos que fomos
transferidos da morte para a vida -
escreve o Apóstolo São João - porque
amamos os nossos irmãos.

Mas ninguém pode viver esse amor
se não se formar na escola do



Coração de Jesus. Só se olharmos e
contemplarmos o Coração de Cristo,
é que conseguiremos que o nosso se
livre do ódio e da indiferença;
somente assim saberemos reagir
cristãmente perante os sofrimentos
alheios e perante a dor.

Recordemos a cena relatada por São
Lucas, quando Cristo andava pelas
proximidades da cidade de Naim.
Jesus vê a angústia daquelas pessoas
com quem se cruzou ocasionalmente.
Podia ter passado ao largo, ou
esperar por um chamado, por um
pedido. Mas nem se afasta nem
espera. Toma Ele próprio a iniciativa,
movido pela aflição de uma viúva
que havia perdido tudo o que lhe
restava: o filho.

O evangelista explica que Jesus se
compadeceu: talvez se tivesse
emocionado externamente, como por
ocasião da morte de Lázaro. Jesus
Cristo não era nem é insensível ao



sofrimento que nasce do amor, nem
se compraz em separar os filhos de
seus pais: passa além da morte para
dar a vida, para que estejam perto os
que se amam, embora exija antes e
ao mesmo tempo a proeminência do
Amor divino, que deve informar a
autêntica existência cristã.

Cristo tem consciência de estar
rodeado de uma multidão que ficará
atônita perante o milagre e irá
apregoando o acontecido por toda a
região. Mas o Senhor não se
comporta artificialmente, não
pretende realizar um grande gesto:
sente-se simplesmente afetado pelo
sofrimento daquela mulher e não
pode deixar de a consolar.
Aproximou-se dela e disse-lhe: Não
chores. Foi como se lhe dissesse: não
te quero ver em lágrimas, porque eu
vim trazer a alegria e a paz à terra. A
seguir, vem o milagre, manifestação
do poder de Cristo-Deus. Mas antes
tivera lugar a comoção de sua alma,



manifestação evidente da ternura do
coração de Cristo-Homem.

Se não aprendermos de Jesus, não
amaremos nunca. Se pensarmos,
como alguns, que conservar o
coração limpo, digno de Deus,
significa não misturá-lo, não
contaminá-lo com afetos humanos,
então o resultado lógico será
tornarmo-nos insensíveis à dor dos
outros. Só seremos capazes de uma 
caridade oficial, seca e sem alma; não
da verdadeira caridade de Jesus
Cristo, que é ternura, calor humano.
Com isto não dou pé a falsas teorias,
que são tristes desculpas para
desviar os corações de Deus e levá-
los a más ocasiões e à perdição.

Na festa de hoje, temos de pedir ao
Senhor que nos conceda um coração
bom, capaz de se compadecer das
penas das criaturas, capaz de
compreender que, para remediar os
tormentos que acompanham e não



poucas vezes angustiam as almas
neste mundo, o verdadeiro bálsamo é
o amor, a caridade: todos os outros
consolos apenas servem para distrair
por um momento, e deixar mais
tarde um saldo de amargura e
desespero.

Se queremos ajudar os outros, temos
que amá-los - insisto - com um amor
que seja compreensão e entrega,
afeto e voluntária humildade. Assim
entenderemos por que o Senhor
decidiu resumir toda a Lei nesse
duplo mandamento que é na
realidade um só: o amor a Deus e o
amor ao próximo, com todo o
coração.

Talvez pensemos agora que, às vezes,
nós os cristãos - não os outros: tu e eu
- nos esquecemos das aplicações mais
elementares desse dever. Talvez
pensemos em tantas injustiças que
não se remedeiam, em abusos que
não se corrigem, em situações de



discriminação que se transmitem de
geração em geração sem que se
comece a pôr em prática uma
solução de fundo.

Não posso nem me compete propor a
forma concreta de resolver esses
problemas. Mas, como sacerdote de
Cristo, é meu dever recordar o que
diz a Escritura Santa. Meditemos na
cena do Juízo descrita pelo próprio
Jesus: Afastai-vos de num, malditos, e
ide para o fogo eterno, que foi
preparado para o diabo e seus anjos.
Porque tive fome e não me destes de
comer; tive sede e não me destes de
beber; fui peregrino e não me
recebestes; nu, e não me cobristes;
enfermo e encarcerado, e não me
visitastes.

Um homem e uma sociedade que não
reajam perante as tribulações ou as
injustiças, e não se esforcem por
aliviá-las, não são nem homem nem
sociedade à medida do amor do



Coração de Cristo. Os cristãos -
conservando sempre a mais ampla
liberdade à hora de estudar e de
aplicar as diversas soluções, e,
portanto, com um lógico pluralismo -
devem identificar-se no mesmo
empenho em servir a humanidade.
De outro modo, o seu cristianismo
não será a Palavra e a Vida de Jesus:
será um disfarce, um logro perante
Deus e perante os homens.

Mas não quero deixar de propor
ainda uma outra consideração: temos
que lutar sem esmorecimento por
fazer o bem, precisamente por
sabermos como é difícil que nós, os
homens, nos decidamos seriamente a
praticar a justiça - e ainda falta muito
para que a convivência terrena se
inspire no amor, e não no ódio ou na
indiferença. Não ignoramos também
que, embora se consiga atingir uma
razoável distribuição dos bens e uma
harmoniosa organização da
sociedade, jamais desaparecerá a dor



da doença, da incompreensão ou da
solidão, da morte das pessoas que
amamos, da experiência das nossas
limitações.

Diante desses pesares, o cristão só
tem uma resposta autêntica, uma
resposta que é definitiva: Cristo na
Cruz, Deus que sofre e que morre,
Deus que nos entrega o seu coração,
aberto por uma lança, por amor a
todos. Nosso Senhor abomina as
injustiças e condena quem as
comete. Mas respeita a liberdade de
cada indivíduo e por isso permite
que elas existam. Deus Nosso Senhor
não causa a dor das criaturas, mas
tolera-a porque - depois do pecado
original - ela faz parte da condição
humana. Contudo, seu Coração cheio
de Amor pelos homens levou-o a
carregar, juntamente com a Cruz,
todos esses tormentos: o nosso
sofrimento, a nossa tristeza, a nossa
angústia, a nossa fome e sede de
justiça.



A doutrina cristã sobre a dor não é
um programa de consolos fáceis. É,
em primeiro lugar, uma doutrina de
aceitação do sofrimento, que é de
fato inseparável de toda a vida
humana. Não posso ocultar - com
alegria, porque sempre preguei e
procurei viver que onde está a Cruz
está Cristo, o Amor - que a dor tem
aparecido freqüentemente em minha
vida; e mais de uma vez tive vontade
de chorar. Em outras ocasiões, senti
que crescia o meu desgosto perante a
injustiça e o mal. E provei o dissabor
de ver que não podia fazer nada,
que, apesar dos meus desejos e dos
meus esforços, não conseguia
melhorar certas situações iníquas.

Quando falo de dor, não falo apenas
de teorias. Nem me limito a registrar
experiências alheias quando
confirmo que, se alguma vez
sentimos vacilar a alma perante a
realidade do sofrimento, o remédio é
olhar para Cristo. A cena do Calvário



proclama a todos que as aflições
devem ser santificadas, se vivemos
unidos à Cruz.

Porque as nossas tribulações,
cristãmente vividas, se convertem
em reparação, em desagravo, em
participação no destino e na vida de
Jesus, que voluntariamente
experimentou, por Amor aos
homens, toda a gama da dor, todo o
gênero de tormentos. Nasceu, viveu e
morreu pobre; foi atacado, insultado,
difamado, caluniado e condenado
injustamente; conheceu a traição e o
abandono dos discípulos;
experimentou a solidão e as
amarguras do suplício e da morte.
Ainda hoje Cristo continua a sofrer
nos seus membros, na humanidade
inteira que povoa a terra, e da qual
Ele é a Cabeça, o Primogênito e o
Redentor.

A dor tem um lugar nos planos de
Deus. Esta é a realidade, ainda que



nos custe entendê-la. O próprio Jesus
Cristo, como homem, teve
dificuldade em suportá-la: Pai, se é
possível, afasta de mim este cálice;
não se faça, porém, a minha vontade,
mas a tua. Nesta tensão entre o
suplício e a aceitação da vontade do
Pai, Jesus vai para a morte
serenamente, perdoando aos que o
crucificam.

Mas precisamente essa aceitação
sobrenatural da dor representa, ao
mesmo tempo, a maior conquista.
Morrendo na Cruz, Jesus venceu a
morte: da morte, Deus tira a vida. A
atitude de um filho de Deus não é a
de quem se resigna à sua trágica
desventura; é antes a satisfação de
quem saboreia antecipadamente a
vitória. Em nome desse amor
vitorioso de Cristo, os cristãos devem
lançar-se por todos os caminhos da
terra, para serem semeadores de paz
e de alegria, com a sua palavra e com
as suas obras. Temos de lutar - é uma



luta de paz - contra o mal, contra a
injustiça, contra o pecado, para
proclamar assim que a atual
condição humana não é a definitiva,
que o amor de Deus, manifestado no
Coração de Cristo, alcançará o
glorioso triunfo espiritual dos
homens.

Evocávamos antes os acontecimentos
de Naim. Poderíamos citar agora
muitos outros, porque os Evangelhos
estão cheios de cenas semelhantes.
Esses relatos sempre comoveram e
continuarão a comover os corações
das criaturas; porque não encerram
apenas o gesto sincero de um homem
que se compadece dos seus
semelhantes, mas são essencialmente
a revelação da imensa caridade do
Senhor. O Coração de Jesus é o
Coração de Deus encarnado, do 
Emmanuel - Deus conosco.

A Igreja, unida a Cristo, nasce de um
coração ferido. É desse Coração,



aberto de par em par, que nos é
transmitida a vida. Embora de
passagem, como não recordar aqui
os Sacramentos, através dos quais
Deus opera em nós e nos faz
participar da força redentora de
Cristo? Como não recordar com
particular agradecimento o
Santíssimo Sacramento da Eucaristia,
o Santo Sacrifício do Calvário e a sua
constante renovação incruenta na
nossa Missa? Jesus entrega-se a nós
em alimento; Jesus Cristo vem até
nós. E por isso tudo mudou, e no
nosso ser se manifestam forças - a
ajuda do Espírito Santo - que se
apossam da nossa alma, que
informam as nossas ações, o nosso
modo de pensar e de sentir. O
Coração de Cristo é paz para o
cristão.

O fundamento da entrega que o
Senhor nos pede não se encontra
apenas nos nossos desejos ou nas
nossas forças, tantas vezes



acanhados e impotentes; apóia-se
primeiramente nas graças que nos
alcançou o Amor do Coração de Deus
feito Homem. Por isso podemos e
devemos perseverar na nossa vida
interior de filhos de Nosso Pai que
está nos céus, sem ceder ao desânimo
ou ao desalento. Gosto de mostrar
como o cristão, na sua existência
habitual e corrente, nos pormenores
mais simples, nas circunstâncias
normais da sua jornada de trabalho,
põe em prática a fé, a esperança e a
caridade, porque é nisso que reside a
essência da conduta de uma alma
que conta com o auxílio divino e que,
no exercício dessas virtudes
teologais, encontra a alegria, a força
e a serenidade.

Estes são os frutos da paz de Cristo,
da paz que nos traz o seu Coração
Sacratíssimo.

Porque - digamo-lo uma vez mais - o
amor de Jesus pelos homens é um



dos aspectos insondáveis do mistério
divino, do amor do Filho pelo Pai e
pelo Espírito Santo. O Espírito Santo,
laço de amor entre o Pai e o Filho,
encontra no Verbo um Coração
humano.

Não é possível falar destas realidades
centrais da nossa fé sem
percebermos as limitações da
inteligência humana e as grandezas
da Revelação. Mas, embora não
possamos abarcar essas verdades,
embora a nossa razão se pasme
diante delas, nós as cremos humilde
e firmemente: sabemos, apoiados no
testemunho de Cristo, que são assim;
que o Amor, no seio da Trindade, se
derrama sobre todos os homens por
meio do Amor do Coração de Jesus.

Viver no Coração de Jesus, unir-se a
Ele estreitamente é, portanto,
converter-se em morada de Deus. 
Aquele que me ama será amado por
meu Pai , anunciou-nos o Senhor. E



Cristo e o Pai, no Espírito Santo, vêm
à alma e fazem nela a sua morada.

Quando compreendemos estes
fundamentos - mesmo em parte -, a
nossa maneira de ser transforma-se.
Temos fome de Deus e fazemos
nossas as palavras do Salmo: Meu
Deus, eu Te busco solícito; sedenta de
Ti está minha alma; minha carne Te
deseja como terra árida, sem água. E
Jesus, que fomentou as nossas ânsias,
sai ao nosso encontro e diz-nos: Se
alguém tem sede, venha a Mim e beba.
Oferece-nos o seu Coração, para que
encontremos nele o nosso descanso e
a nossa fortaleza. Se aceitarmos o seu
chamado, perceberemos como as
suas palavras são verdadeiras, e
aumentará a nossa fome e a nossa
sede, até desejarmos que Deus
estabeleça em nosso coração o lugar
do seu repouso e não afaste de nós o
seu calor e a sua luz.



Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur? Vim trazer
fogo à terra, e que quero senão que
arda? Agora que nos abeiramos um
pouco do fogo do Amor de Deus,
deixemos que seu impulso mova as
nossas vidas, sonhemos com a
possibilidade de levar o fogo divino
de um extremo ao outro do mundo,
de o dar a conhecer aos que nos
rodeiam, para que também eles
conheçam a paz de Cristo e, com ela,
encontrem a felicidade. Um cristão
que viva unido ao Coração de Jesus
não pode ter outras metas: a paz na
sociedade, a paz na Igreja, a paz na
sua própria alma, a paz de Deus, que
se consumará quando vier a nós o
seu reino.

Maria, Regina Pacis, Rainha da Paz,
porque tiveste fé e acreditaste que se
cumpriria o anúncio do Anjo, ajuda-
nos a crescer na fé, a ser firmes na
esperança, a aprofundar no Amor.
Porque isso é o que hoje quer de nós



o teu Filho, ao mostrar-nos o seu
Sacratíssimo Coração.

É Cristo que passa, n. 162-170

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-de-
cristo-paz-dos-cristaos/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-de-cristo-paz-dos-cristaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-de-cristo-paz-dos-cristaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-de-cristo-paz-dos-cristaos/

	O coração de Cristo, paz dos cristãos

