
opusdei.org

O coração cristão,
motor do
desenvolvimento
social

O coração cristão e o
desenvolvimento social.
Reflexões a partir dos
ensinamentos de S. Josemaria.
Publicamos a conferência
pronunciada por D. Javier
Echevarría, Prelado do Opus
Dei, por ocasião da Jornada
comemorativa do 10º
aniversário de Harambee.

07/10/2012



O coração cristão, motor do
desenvolvimento social. Reflexões
a partir dos ensinamentos de S.
Josemaria.

Conferência pronunciada por D.
Javier Echevarría, Prelado do Opus
Dei, por ocasião da Jornada
comemorativa do 10º aniversário de
Harambee

Conferencia em formato PDF

Queridos amigos de Harambee-
África:

O décimo aniversário da vossa
associação conduz-nos diretamente à
recordação – sempre atual – da
canonização de S. Josemaria Escrivá.
Permiti, por isso, que passados dez
anos desde aquele 6 de Outubro de
2002, comece com um agradecimento
a Deus por este pastor exemplar, que
com a sua correspondência heróica
aos dons espirituais e humanos
recebidos, fez com que fosse possível,

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/javier-echevarria_harambeeport.pdf


entre outras coisas, que tantos
milhares de pessoas em todo o
mundo sintam o desejo de ajudar os
homens e mulheres dos países
economicamente menos favorecidos.

Pessoalmente, gostaria de manifestar
também a minha gratidão ao Senhor
pela difusão universal da devoção ou
da sua ajuda nesta década, desde
aquela cerimónia em que o
amadíssimo João Paulo II definiu
Josemaria Escrivá como o santo da
vida corrente.

Um grande coração

S. Josemaria foi um sacerdote com
um grande coração, como se pode
sentir nos seus escritos, na sua
pregação oral, nas obras de serviço à
sociedade que impulsionou durante
o seu caminhar terreno, que
continuou inspirando – através da
sua mensagem – em todos os
continentes, e de modo particular em
África, terra de esperança que é hoje



o centro da nossa reflexão nesta
jornada de estudo.

Penso que a sua grande capacidade
de amar, explica que em tantos
lugares do mundo tenham surgido
igrejas, capelas, edifícios, ruas e
praças que têm o seu nome;
congressos e estudos sobre a sua
mensagem de procurar Deus nas
ocupações quotidianas; livros e
produções audiovisuais; pessoas que
se aproximam da Igreja graças a um
contacto com a figura e os
ensinamentos de S. Josemaria. Em
cada dia 26 de Junho, quando a Igreja
celebra a sua memória litúrgica,
recebem-se notícias de milhares de
celebrações nos mais variados
lugares do planeta. Missas em que
mulheres e homens de todas as raças
e condições pedem a Deus, através da
sua intercessão, que “realizando
fielmente o trabalho quotidiano no
Espírito de Cristo, sejam
configurados com o vosso Filho e



sirvamos a obra da Redenção, cheios
de amor ardente”(1).

O primado do amor

Mas entremos já plenamente no
tema desta sessão. S. Josemaria
pregava que «um homem ou uma
sociedade que não reaja diante das
amarguras ou das injustiças e se não
esforce por as aliviar, não é um
homem ou uma sociedade à medida
do amor do Coração de Cristo»(2).

Ao falar do “coração humano” não
nos limitamos aos sentimentos e,
menos ainda, a esse órgão físico. Com
muita frequência, comenta S.
Josemaria, «aludimos à pessoa toda
que quer, que ama, que convive com
os outros. Ora, na maneira de os
homens se exprimirem, que a
Sagrada Escritura utiliza para nos
dar a entender as coisas divinas, o
coração é tido como resumo e fonte,
expressão e fundo íntimo dos
pensamentos, das palavras, das



acções. Um homem vale o que vale o
seu coração - diríamos com palavras
bem humanas»(3).

Como recordou Bento XVI no início
da sua primeira encíclica: «“Deus é
amor, e quem permanece no amor
permanece em Deus e Deus nele” (1
Jo 4, 16). Estas palavras da I Carta de
João exprimem com singular clareza
o centro da fé cristã: a imagem cristã
de Deus e também a consequente
imagem do homem e do seu
caminho»(4).

A caridade, o amor reto, não só é o
centro da vida cristã, mas também da
existência humana tout court. Com
efeito, «pelo facto de Deus ser amor e
de o homem ser imagem sua,
compreendemos a identidade
profunda da pessoa, a sua vocação
para o amor. O homem foi feito para
amar; a sua vida só se realiza
plenamente se é vivida no amor»(5).
Daí que a criatura se torne



incompreensível, inclusive para si
própria, se não se encontra com o
amor, se não o experimenta ou não o
torna próprio, se não participa
vivamente desta riqueza(6). E vice-
versa, o ser humano revela-se tanto
mais profundamente e desenvolve-se
mais como pessoa quando cresce no
amor e na reta doação de si próprio,
quando supera a lógica do receber
para se projetar na lógica da
gratuidade e do dom.

Parafraseando um ensinamento de S.
Josemaria, podemos dizer que o
grande privilégio da criatura
humana reside em poder amar,
transcendendo assim o efémero e o
transitório(7); por isso cada uma,
cada um, não deve limitar-se a fazer
coisas: o seu comportamento mostra-
se plenamente coerente com a sua
natureza quando nasce do amor,
quando manifesta o amor e se
ordena ao amor(8). Mais ainda,
devemos sublinhar com palavras do



Santo Padre que «a vocação para o
amor é o que faz que o homem seja a
autêntica imagem de Deus: é
semelhante a Deus na medida em
que ama»(9). A caridade, o serviço, a
entrega ao próximo expressam,
portanto, a vocação fundamental e
inata da pessoa; ela desenvolve-se
amando e sendo amada. Assim pois,
devemos adotar essa direção na
norma constante e suprema da
própria conduta, já que o exercício
das virtudes está animado pela
caridade, vínculo da perfeição. De
facto, diz-nos S. Josemaria, «vivendo
a caridade - o Amor -, vivem-se todas
as virtudes humanas e sobrenaturais
do cristão, que formam uma unidade
e que não se podem reduzir a
enumerações exaustivas. A caridade
exige que se viva a justiça, a
solidariedade, a responsabilidade
familiar e social, a pobreza, a alegria,
a castidade, a amizade...»(10).



Esta verdade abarca toda a
humanidade, e particularmente os
discípulos de Jesus: recordemos que
quando um doutor da lei lhe
perguntou qual era o primeiro
mandamento, o Senhor não se
limitou a indicar que o amor a Deus é
o maior e o primeiro mandamento,
antes acrescentou a necessidade de
amar o próximo como mandamento
incluído no primeiro (Mt 22, 35-39).
Disse assim que não é possível amar
Deus se não se ama o próximo, já que
uma caridade autêntica com Deus
deve estender-se àquele que Ele ama,
quer dizer, ao mundo e às pessoas.
Recolhendo uma ideia de S. Máximo,
Confessor, Bento XVI ensina que «o
amor de Deus se manifesta na
responsabilidade pelo outro»(11); e
mostra que «nos Santos, torna-se
óbvio como quem caminha para
Deus não se afasta dos homens, antes
pelo contrário torna-se-lhes
verdadeiramente próximo»(12).



Deve sublinhar-se igualmente que
não existe um verdadeiro amor ao
próximo se não se ama Deus:
«Unidos a Cristo na sua consagração
ao Pai, participamos da sua
compaixão pelas multidões que
reclamam justiça e solidariedade e,
como o bom samaritano da parábola,
comprometemo-nos a apresentar
respostas concretas e generosas»(13).
O amor é exigente, requer entrega,
que se torna possível graças à plena
entrega amorosa de Cristo a todos os
homens, que nos pede e nos anima a
tratá-los como Ele o fez (Jo
13,34;15,12): «Precisamente Jesus
deu-nos a conhecer até que extremos
se deve ir no caminho do amor e do
serviço. Só se procurarmos
compreender o arcano do amor de
Deus, deste amor que vai até à morte,
seremos capazes de nos entregar
totalmente aos outros, sem nos
deixarmos vencer pelas dificuldades
ou pela indiferença.»(14).
Evidentemente, embora na prática a



autêntica e feliz caridade com o
próximo seja mais imediata e dê
provas do amor a Deus, não devemos
esquecer que a energia para um
verdadeiro serviço ao próximo
deriva da caridade sobrenatural: a
entrega e a união sincera com os
outros são possíveis «graças à mais
íntima união com Deus, em virtude
da qual se fica totalmente permeado
por Ele — condição esta que permite,
a quem bebeu na fonte do amor de
Deus, tornar-se ele próprio uma
fonte «da qual jorram rios de água
viva» (Jo 7, 38)»(15).

Esta interação entre o amor a Deus e
o amor ao próximo, ensinada e
vivida desde o início do cristianismo,
foi salientada na encíclica Deus
caritas est: «Se na minha vida falta
totalmente o contacto com Deus,
posso ver no outro sempre e apenas
o outro e não consigo reconhecer
nele a imagem divina. Mas, se na
minha vida negligencio



completamente a atenção ao outro,
importando-me apenas com ser
«piedoso» e cumprir os meus
«deveres religiosos», então definha
também a relação com Deus»(16).

Necessidade de colocar o coração
na vida social

O facto de o comportamento das
criaturas ser plenamente humano
quando nasce do amor é uma
realidade que «também é válida no
âmbito social: é necessário que os
cristãos sejam testemunhas
profundamente convictas e o saibam
mostrar, com a sua vida»(17). Por
isso a caridade, o serviço, deve estar
presente e penetrar todas as relações
humanas: «é o princípio não só das
micro-relações estabelecidas entre
amigos, na família, no pequeno
grupo, mas também - afirma Bento
XVI - das macro-relações como
relacionamentos sociais, econômicos,
políticos»(18). Devemos persuadir-



nos, e procurar persuadir os outros,
de que a sociedade não se constitui
primariamente com os vínculos
contratuais e utilitários, mas com os
vínculos mais profundamente
humanos presididos pelo amor: um
princípio, portanto, que se destaca
como critério primário também para
o desenvolvimento da sociedade, e
deve ser considerado como alma de
toda a ordem social(19). A caridade,
ensina o Compêndio da doutrina
social da Igreja, é uma «força capaz
de suscitar novas vias para enfrentar
os problemas do mundo de hoje e
para o renovar profundamente a
partir do interior das estruturas,
organizações sociais, ordenamentos
jurídicos. Nesta perspectiva, a
caridade torna-se caridade social e
política: a caridade social leva-nos a
amar o bem comum e a procurar
efetivamente o bem de todas as
pessoas, consideradas não só
individualmente, mas também na
dimensão social que as une»(20).



Daí a exigência, que afeta todas as
componentes da sociedade - em
primeiro lugar os cristãos e a própria
comunidade eclesial -, de se esforçar
por querer, com obras e de verdade,
ao próximo, não só nas “relações
próximas” (por exemplo, na família),
mas com um amor que abranja
ordenadamente até os mais
distantes. Se queremos realizar uma
sociedade mais humana, mais digna
da pessoa, é necessário dar a
importância que lhe corresponde,
para que esta inspire, purifique e
enalteça todas os laços humanos,
políticos, econômicos, etc. Em última
análise, o principal critério para o
progresso de todos e para o avanço
social é o preceito do amor(21): a
caridade deve impregnar desde o seu
interior todas as estruturas sociais.
Por isso, o Santo Padre resumiu a
função da doutrina social da Igreja
afirmando que é «“caritas in veritate
in re sociali” , anúncio da verdade do
amor de Cristo na sociedade»(22).



Algumas consequências

Encontramo-nos perante uma
realidade que implica diversas
consequências práticas, para a vida
da Igreja e de cada fiel concreto;
vejamos algumas.

A exigência de anunciar o Deus-
Amor revela que, também na esfera
social, o empenho na caridade não
pode considerar-se como algo bom,
mas secundário; antes constitui uma
parte substancial da missão da Igreja
e de cada cristão. Por isso, a
organização eclesial da caridade
começou com os primeiros passos da
própria Igreja e, desde logo, com
diversas modalidades, foi-se
prolongando e há-de prolongar-se ao
longo de toda a história. Assim o
afirmava S. Josemaria:
«Compreende-se muito bem a
impaciência, a angústia, os anseios
inquietos de [... os cristãos coerentes
que] não se resignam perante a



injustiça pessoal e social que o
coração dos homens chega a criar.
Tantos séculos de convivência entre
os homens e ainda tanto ódio, tanta
destruição, tanto fanatismo
acumulado em olhos que não
querem ver e em corações que não
querem amar. Os bens da terra,
repartidos entre uns poucos; os bens
da cultura, encerrados em cenáculos.
E, lá fora, fome de pão e de
conhecimento, vidas humanas que
são santas, porque vêm de Deus,
tratadas como simples coisas, como
números de uma estatística.
Compreendo e comparto essa
impaciência, que me impele a olhar
para Cristo, que continua a convidar-
nos a levar à prática esse 
mandamento novo do amor»(23).

Promover a caridade social compete,
por conseguinte, a todos, como tarefa
necessária a nível individual,
associativo e também eclesial. O
Concílio Vaticano II sublinhou-o com



vigor: «Todos tomem a peito
considerar e respeitar as relações
sociais como um dos principais
deveres do homem de hoje»,
lembrando também que «o cristão
que descuida os seus deveres
temporais, falta aos seus deveres
para com o próximo e até para com o
próprio Deus, e põe em risco a sua
salvação eterna»(24). Nesta lógica, S.
Josemaria ensinava que «os cristãos -
conservando sempre a mais ampla
liberdade quando se trata de estudar
e de pôr em prática as diversas
soluções, segundo um pluralismo
bem natural - terão de convergir no
mesmo anseio de servir a
humanidade. Se não, o seu
cristianismo não será a Palavra e a
Vida de Jesus: será um disfarce, um
embuste feito a Deus e aos
homens»(25).

A caridade – que é amor – deve
abranger a própria criatura na sua
integridade, corporal e espiritual:



«Os homens têm necessidade do pão
da terra que sustente as suas vidas e
também do pão do Céu que ilumine e
dê calor aos seus corações»(26). Uma
carência impreterível exige a oferta
urgente de ajudas materiais em
tantos momentos específicos, mas
não se devem nunca esquecer as
ajudas espirituais: a caridade deve,
de algum modo, colocar perante os
olhos, o amor a Deus. Neste sentido, a
atividade caritativa cristã deve ter
uma peculiaridade específica, que
não pode perder-se nem diluir-se
numa filantropia puramente
humana, boa mas insuficiente para
cumprir a missão que Cristo nos
confiou. Convém realçar também
que a força de todas as ações
caritativas dependerá da força da fé
e do amor a Deus daqueles que as
realizam: como afirma Bento XVI,
«Só com base num compromisso
quotidiano a acolher e viver
plenamente o amor a Deus é possível
promover a dignidade de cada ser



humano. (…) Sem um fundamento
transcendente, sem uma referência a
Deus Criador, sem a consideração do
nosso destino eterno, nós corremos o
risco de ser vítimas de ideologias
prejudiciais»(27).

Por outro lado, para não ficar numa
quimera estéril, é necessário
evidenciar que o amor social requere
a sua institucionalização: «Sob tantos
aspectos, o próximo a ser amado
apresenta-se “em sociedade” (...):
amá-lo no plano social significa, de
acordo com as situações, valer-se das
mediações sociais para melhorar a
sua vida ou remover os factores
sociais que causam a sua indigência.
Sem dúvida alguma, é um ato de
caridade a obra de misericórdia com
que se responde aqui e agora a uma
necessidade real e urgente do
próximo, mas é um ato de caridade
igualmente indispensável o empenho
dirigido a organizar e estruturar a
sociedade de modo que o próximo



não se venha a encontrar na miséria,
sobretudo quando esta se torna na
situação em que se debate um
incomensurável número de pessoas e
mesmo povos inteiros»(28).

Parece imprescindível salientar que,
embora as estruturas sociais sejam
necessárias, a sua finalidade não
consiste em substituir o amor entre
as pessoas, porque a dignidade
humana só com o amor se torna
incomensurável, e não simplesmente
com o que é justo, razoável, etc.:
«Convencei-vos de que apenas com a
justiça nunca resolvereis os grandes
problemas da Humanidade. Quando
se faz apenas justiça, não é de
estranhar que as pessoas se sintam
feridas: a dignidade do homem, que é
filho de Deus, pede muito mais do
que isso. A caridade tem que ir
dentro e ao lado, porque dulcifica
tudo e tudo deifica: Deus é amor (I Jo
4,16). Temos de atuar sempre por
amor de Deus, que torna mais fácil



amar o próximo e purifica e eleva os
amores terrenos»(29). Além disso, «a
afirmação segundo a qual as
estruturas justas tornariam
supérfluas as obras de caridade,
esconde uma concepção materialista
do homem»(30). Por isso as
instituições e as leis não chegam para
edificar uma sociedade digna da
pessoa; exige-se também a caridade
pessoal como base firme da vida
social.

O que dissemos destina-se a qualquer
situação social, mas é necessário
aplicá-lo especialmente aos grupos
sociais mais indigentes; quer dizer,
pôr em prática o amor preferencial
pelos pobres, na sua dimensão social
e planetária, promovendo formas de
cooperação para o desenvolvimento
que superem as divisões religiosas,
raciais, ideológicas, territoriais, etc.
S. Josemaria recordava que «o Opus
Dei [terá de estar presente] onde haja
pobreza, onde haja falta de trabalho,



onde haja tristeza, onde haja dor,
para que a dor se leve com alegria,
para que a pobreza desapareça, para
que não falte trabalho - porque
formamos as pessoas para que
possam tê-lo -, para que metamos
Cristo na vida de cada um, na medida
em que o queira, porque somos
muito amigos da liberdade»(31). E
como indicava noutra ocasião, «não
há, portanto, mais do que uma raça:
a raça dos filhos de Deus. Não há
mais que uma cor: a cor dos filhos de
Deus. E não há senão uma língua: a
que nos fala ao coração e à
inteligência, sem ruído de palavras,
mas dando-nos a conhecer Deus e
fazendo que nos amemos uns aos
outros»(32).

Até uma razão pragmática leva, no
mesmo sentido, a cooperar no
desenvolvimento de todos, já que
qualquer grupo humano só pode
atingir o seu próprio
desenvolvimento favorecendo o



desenvolvimento dos outros. O Beato
João Paulo II recordava que «a
colaboração para o desenvolvimento
do homem todo e de todos os homens
é, efetivamente, um dever de todos
para com todos e, ao mesmo tempo,
há-de ser comum às quatro partes do
mundo (…). Se, pelo contrário, se
procurar realizá-lo numa só parte, ou
num só mundo, isso far-se-á à custa
dos demais; e onde isso começa,
precisamente porque os outros são
ignorados, hipertrofia-se e perverte-
se»(33). Porém, para além desta
razão pragmática, a cooperação para
o desenvolvimento, particularmente
dos mais necessitados, é um
imperativo ético e cristão, que
pressupõe a renúncia a qualquer
forma de egoísmo. Esta união do
humano e do divino apresenta-se
como central na mensagem de S.
Josemaria; afirmava que a vida dos
membros da Obra implica «um
serviço de metas exclusivamente
sobrenaturais, porque o Opus Dei



não é, nem nunca será - nem poderá
ser - um instrumento temporal;
porém, é, ao mesmo tempo, um
serviço humano, porque não fazeis
mais do que tentar conseguir a
perfeição cristã no mundo,
limpidamente, com a vossa libérrima
e responsável atuação em todos os
campos da atividade civil. Um
serviço abnegado, que não avilta,
antes educa, que engrandece o
coração - fá-lo romano, no sentido
mais amplo desta palavra - e leva a
procurar a honra e o bem das gentes
de cada país: para que haja cada dia
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
insegurança, mais caridade e mais
paz»(34).

Como tudo o que se refere à vida
cristã, também os critérios indicados
não se reduzem a uma bonita teoria
para pregação, mas constituem
sobretudo um estímulo para atuar



eficazmente em prol do
desenvolvimento integral dos
homens, sem excepções(35). Este
desenvolvimento deve considerar-se
uma meta inexcusável, que exige um
esforço - programado, responsável e
regulado - que todos - cada um de
acordo com o seu lugar na Igreja e na
sociedade civil - somos chamados a
realizar(36). Para o alcançar, talvez
se deva contribuir para que mudem
os estilos de vida, as estruturas de
poder que governam a sociedade, os
modelos de produção e de consumo,
orientando-os segundo uma correta
compreensão do bem comum de toda
a humanidade(37).

Ninguém pode fugir ao empenho por
viver desse modo, com o propósito de
ajudar os nossos irmãos. Mas é
igualmente imprescindível transmiti-
lo aos outros; quer dizer, ajudá-los –
como assinala S. Josemaria - «a
superar o egoísmo e a empregar com
generosidade parte do seu tempo ao



serviço dos menos afortunados,
participando em ocupações
adequadas à sua idade, nas quais se
manifeste um anseio de
solidariedade humana e divina»(38).

Como as iniciativas de Harambee são
dirigidas ao mundo africano, gostaria
de mencionar umas palavras de
Bento XVI na exortação apostólica 
Africae munus, do passado dia 19 de
Novembro: «a consciência humana é
interpelada por graves injustiças
presentes no nosso mundo em geral,
e no seio da África em particular. (…)
A justiça, praticada em todas as
dimensões da vida - privada e
pública, econômica e social - precisa
de ser sustentada pela
subsidiariedade e a solidariedade e,
mais ainda, de ser animada pela
caridade»(39).

Harambee nasceu por ocasião da
canonização de S. Josemaria. Ao
desejar-vos hoje um feliz aniversário,



agradeço o vosso trabalho e
asseguro-vos a minha oração, para
que cada vez participem mais
pessoas neste esforço coletivo que
procura apoiar pessoas e entidades
da África que, por sua vez, desejam
ser artífices e protagonistas do
desenvolvimento das suas nações.
Convosco dou graças a Deus pelos
numerosos projetos educativos que
já se puseram em marcha na África
subsariana durante a década
passada, e pelas numerosas
atividades que tendes promovido no
resto do mundo, também para
difundir uma visão de África longe
de estereótipos: nesse vosso
continente concentram-se, é certo,
algumas das injustiças que não
podem deixar ninguém indiferente;
mas a África é também terra de
valores espirituais muito
importantes para a nossa época.

******



Depois de amanhã começa a XIII
Assembleia do Sínodo dos Bispos
sobre “A nova evangelização para a
transmissão da fé cristã”. Convido-
vos a rezar por esta intenção. No
décimo aniversário da canonização
de S. Josemaria podemos recorrer à
sua intercessão: que esta Assembleia
eclesial sirva para recordar ao
mundo que a santidade não se limita
a uma meta para privilegiados, mas
que – como confirmou o Concílio
Vaticano II – é um convite universal,
alcançável por qualquer homem ou
mulher de boa vontade. Peçamos ao
Senhor que este Sínodo contribua,
juntamente com o já iminente Ano
da Fé, para dilatar muitos corações
«à medida do amor do Coração de
Cristo». Corações que, com a graça de
Deus, sejam motor de outras
conversões e de transformações,
num ambiente social compatível com
a dignidade do homem e do seu
destino, para glória de Deus, na
África e em todo o mundo.



(1) Oração colecta da Missa de S.
Josemaria Escrivá de Balaguer,
presbítero (26 de Junho).

(2) S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
nº. 167.

(3) S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
n. 164.

(4) BENTO XVI, Enc. Deus caritas est,
nº. 1.

(5) BENTO XVI, Mensagem ao X
Forum Internacional dos Jovens, 24-
III-2010.(6) Cfr. BEATO JUAN PABLO
II, Enc. Redemptor hominis, n. 10.

(7) Cfr. S. JOSEMARIA, O
compromisso com a verdade, nº 8
(Discursos sobre a Universidade).

(8) Cfr. S. JOSEMARIA, Cristo que
passa, nº. 48.

(9) BENTO XVI, Discurso ao Convénio
eclesial da Diocese de Roma, 6-
VI-2005.



(10) S. JOSEMARIA, Temas Atuais do
Cristianismo, nº. 62.

(11) BENTO XVI, Enc. Spe salvi, nº.
28.

(12) BENTO XVI, Enc. Deus caritas est,
nº. 42.

(13) BENEDICTO XVI, Discurso às
organizações da Pastoral Social, 13-
V-2010.

(14) S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
nº 98.

(15) BENTO XVI, Enc. Deus caritas est,
nº. 42.

(16) BENTO XVI, Enc. Deus caritas est,
n. 18.

(17) Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 580.

(18) BENTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 2.



(19) Cfr. Compêndio da doutrina
social da Igreja, n. 32.

(20) Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 207.

(21) Jesus Cristo «revela-nos que
«Deus é amor» (1 Jo. 4, 8) e ensina-
nos ao mesmo tempo que a lei
fundamental da perfeição humana e,
portanto, da transformação do
mundo, é o novo mandamento do
amor. (…) Adverte, ao mesmo tempo,
que este amor não deve exercitar-se
apenas nas coisas grandes, mas,
antes de mais, nas circunstâncias
correntes da vida.» CONCÍLIO
VATICANO II, Const. past. Gaudium et
spes, nº. 38.

(22) BENTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 5.

(23) S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
n. 111.



(24) CONCÍLIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, nn. 30 y 43.

(25) S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
n. 167.

(26) S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
n. 49.

(27) BENTO XVI, Discurso à Caritas
Internationalis, 27-V-2011.

(28) Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 208.

(29) S. JOSEMARIA, Amigos de Deus,
n. 172.

(30) BENTO XVI, Enc. Deus caritas est,
n. 28 b).

(31) S. JOSEMARIA, Um olhar para o
futuro desde o coração de Vallecas,
Madrid 1998, p. 135 (palavras
pronunciadas a 1-X-1967).

(32) S. JOSEMARIA, Cristo que passa,
n. 106.



(33) BEATO JOÃO PAULO II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, n. 32.

(34) S. JOSEMARIA, Carta 31-IV-1943,
n. 1.

(35) Cfr. BEATO JOÃO PAULO II, Enc.
Centesimus annus, n. 57.

(36) Cfr. BEATO JOÃO PAULO II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, nn. 42-45.

(37) Cfr. JOÃO PAULO II, Enc.
Centesimus annus, n. 58.

(38) S. JOSEMARIA, Temas Atuais do
Cristianismo, n. 111.

(39) BENTO XVI, Exh. ap. Africae
munus, n. 24.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-

https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/


cristao-motor-do-desenvolvimento-
social/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-cristao-motor-do-desenvolvimento-social/

	O coração cristão, motor do desenvolvimento social

