
opusdei.org

O compromisso dos
cristãos no mundo
da comunicação:
considerações a
partir dos
ensinamentos de S.
Josemaria

Uma reflexão acerca da
importância dos meios de
comunicação na sociedade
atual. Os dois aspectos
(formativo e informativo) dos
meios de comunicação são tema
de pregação e de reflexão
sempre presente nos



ensinamentos de São Josemaria
Escrivá.

21/05/2014

1. As “tecnologias da palavra”
e a Boa Nova

A história das tecnologias da
comunicação é muito mais longa do
que à primeira vista pensamos:
habitualmente não nos damos conta,
mas até a própria escrita surgiu
como um primeiro meio de
comunicação e já é, de algum modo,
uma tecnologia.

Falar da escrita como uma primeira
"tecnologia da comunicação" pode,
na minha opinião, ajudar-nos a
limpar o terreno de posturas
extremistas na apreciação dos meios
de comunicação atuais, incluindo os
mais poderosos e com maior difusão



como são o cinema, a rádio, a
televisão ou a internet. O homem
tem, desde há séculos, de se ocupar
das tecnologias da comunicação
(pense-se, por exemplo, na revolução
cultural que a imprensa representou,
com os seus caracteres móveis e a
possibilidade de difusão massiva de
livros e de jornais) e para nós, como
cristãos, o problema que se coloca é,
de algum modo, radical: em primeiro
lugar, temos de ser cristãos sem
fissuras, também quando usamos
estes meios, quer como utilizadores
quer como autores. Depois, é
necessário refletir e adquirir
consciência de como estes meios
estão mudando ou mudaram não só
o nosso modo de ver o mundo e de
pensar, mas também a difusão das
opiniões e das "notícias". Para nós,
para quem a comunicação da "Boa
Nova" é um compromisso
fundamental, entender como e por
quem são hoje difundidas as
"notícias" é uma tarefa crucial. Não é



uma casualidade que, numa encíclica
dedicada ao mandato missionário
permanente da Igreja, João Paulo II
tenha escrito: “O primeiro areópago
dos tempos modernos é o mundo da
comunicação, que está a unificar a
humanidade e a transformá-la –
como se costuma dizer – numa
"aldeia global". Os meios de
comunicação social alcançaram tal
importância que para muitos são o
principal instrumento informativo e
formativo, de orientação e inspiração
para os comportamentos individuais,
familiares e sociais”[1].

Estes dois aspectos (formativo e
informativo) são tema de pregação e
de reflexão sempre presente nos
ensinamentos de São Josemaria
Escrivá. Por um lado, insiste na
responsabilidade que o cristão tem
de viver uma vida totalmente
coerente com o seu Batismo, sem a
dividir em compartimentos
estanques. Por outro lado, recorda o



compromisso apostólico, a
necessidade de dar testemunho e de
“catequizar” com todos os meios à
nossa disposição: “o nosso dever é
dar doutrina sempre, em toda a parte
e com todos os meios”[2].

Por este motivo, em minha opinião,
São Josemaria conseguiu expor com
grande clareza o caminho dos
cristãos comprometidos com o
mundo dos meios de comunicação
(dimensão que, como veremos, é de
certo modo tarefa de todos); não só
com os seus ensinamentos
específicos relativamente ao que ele
chamava “o apostolado da opinião
pública”, mas de um modo geral com
os seus ensinamentos sobre a
vocação cristã, sobre o chamamento
à santidade dirigido a cada um, sobre
a importância de fazer apostolado
em todas as circunstâncias e com
todos os meios e especialmente sobre
o sentido da filiação divina que tem
de impregnar a vida de cada cristão.



O fato de ser filho de Deus em Cristo,
de ser, de algum modo, herdeiro do
Reino e partícipe do senhorio de
Cristo sobre a criação, leva o cristão a
afastar qualquer sintoma de
inferioridade, a sentir-se como em
sua casa em todos os ambientes
humanos, também nos ambientes
aparentemente mais difíceis ou que
parecem hoje – por vários motivos,
frequentemente por circunstâncias
históricas – mais afastados de Cristo.

Nas considerações seguintes não me
deterei a comentar detalhadamente
ou a sistematizar os textos de São
Josemaria sobre o apostolado da
opinião pública – questão que
exigiria um estudo bastante mais
extenso que este breve ensaio[3] –
tentarei, antes, alinhavar algumas
reflexões básicas sobre a influência
dos meios de comunicação social (em
particular da televisão e do cinema)
na sociedade contemporânea. Para
tanto, citarei alguns argumentos



recorrentes na pregação do fundador
do Opus Dei, concretamente sobre a
orientação da vida moral e espiritual
do cristão. Procurarei deixar clara a
disposição intelectual com que São
Josemaria abordava e pedia que se
abordassem os diversos e múltiplos
problemas que se apresentam nos
meios de comunicação em relação
com a vida do cristão. Deste modo,
como é óbvio, não pretendemos
expor os ensinamentos de São
Josemaria sobre este assunto de
modo exaustivo, nem tão pouco que
o nosso seja o único modo de
interpretá-los.

Obviamente, como contexto, existem
também os textos do Magistério
relativos aos meios de
comunicação[4], mas também aqui
adotaremos de novo uma abordagem
mais geral dos problemas, em certo
sentido mais eclesiológica ou de
moral e pastoral geral, do que



estritamente específica e própria das
comunicações sociais.

2. A evolução das tecnologias

Para captar as verdadeiras
dimensões do problema, pode ser útil
considerar novamente que também
um livro, assim como um manuscrito
da época romana antiga, é uma
"tecnologia da palavra". As mudanças
que a introdução da escrita provocou
na organização do pensamento e nas
formas da nossa comunicação são
muito relevantes e têm sido objeto de
estudos sugestivos e profundos por
parte de autores do séc. XX, entre
eles, por exemplo, o jesuíta Walter J.
Ong[5]. Séculos da civilização do
livro familiarizaram-nos com a
existência desta tecnologia; todos
aceitam hoje que se escrevam livros
para difundir uma mensagem, ou
que se utilizem revistas, por
exemplo, ou escritos: nunca ninguém
se lembrou de censurar S. Paulo por



ter redigido cartas, como se S. Paulo
tivesse querido subestimar a relação
pessoal (Jesus, pelo contrário, como é
bom recordar, não escreveu nada).

Poucos são os que sentem
necessidade de lembrar a algum
autor de livros, que “o essencial é a
convivência pessoal”. Os livros – a
começar pela própria Sagrada
Escritura – foram importantíssimos
para a evangelização ao longo da
história da Igreja, e nunca ninguém
no catolicismo propôs seriamente
substituir a confissão por uma carta,
ou a participação na Santa Missa pela
leitura de um livro. Obras, como as
de Sto. Agostinho, São Tomás, Sta.
Teresa, São João da Cruz, Sto. Afonso
Maria de Ligório, Sta. Teresa do
Menino Jesus, etc., fizeram um bem
imenso à cristandade.

No que se refere aos meios mais
modernos (rádio, televisão, cinema,
internet) talvez seja necessário um



século ou dois para os incorporar de
modo “natural” na vida dos cristãos.
Possivelmente, estamos ainda na
primeira época, plena de
perplexidade; uma época em que
alguns acreditam demasiado no
poder dos meios de comunicação de
massa, enquanto outros o
subestimam excessivamente. O
resultado é um movimento pendular
entre o medo e a exaltação, entre o
impulso "salvador" e o ceticismo
radical.

Por outras palavras, tenho a
impressão de que ainda estamos
numa fase de difícil assimilação, de
tentativas de "aproximação", de
"testar" os novos meios.

Por um lado, alguns setores do
mundo protestante (especialmente
na América) usam a televisão de
modo habitual, estratégico, e – pelo
menos se se considerarem os
resultados humanos – com certa



eficácia. No âmbito católico, após o
papel desempenhado por pessoas
como Fulton J. Sheen, cujos
programas semanais de rádio ou
televisão, que se prolongaram por
mais de um decénio, tinham uma
audiência de mais de 30 milhões de
ouvintes[6], manifesta-se uma maior
perplexidade, também porque o
mundo dos chamados tele-
evangelistas não ficou imune de
escândalos e/ou de aspectos
econômicos frequentemente pouco
claros. Contudo, no campo do uso
catequético da televisão (que,
também para os cristãos, é apenas
uma das funções dos meios de
comunicação de massa) existem
fenômenos que deviam suscitar
reflexões interessantes ou uma
maior consideração: o papel de
emissoras de rádio nascidas "das
bases" e como minoritárias (por
exemplo, a Rádio Maria), que são
emissoras diretamente a serviço da
evangelização e da catequese, e que



têm cifras de audiência altíssimas.
Em Itália, por exemplo, a Rádio
Maria tem uma média diária de
ouvintes de mais de um milhão e
meio (dados de Audiradio), e coloca-
se, portanto, entre as cadeias de
rádio italianas mais populares.

Em 2004 produziu-se o tsunami de 
The Passion of the Christ, um dos
raríssimos casos na história da arte
cinematográfica em que um filme
com forte conteúdo religioso e
catequético gozou de uma enorme
difusão entre o público.

Estes "casos" ajudam a compreender
que na melhor das hipóteses há que
considerar mais e apreciar melhor o
papel decisivo que estes meios
desempenham sempre, tanto como
meios de informação e de diversão
"profana", como também suscetíveis
de ser usados de modo moralmente
bom, devido às suas possibilidades
específicas de utilização com fins



catequéticos ou de anúncio
evangélico (ou de pré-anúncio, como
alguns especificam).

No que se refere à dimensão da
difusão das "notícias", basta pensar
no alcance numérico e na facilidade
de acesso à televisão.

Na sociedade atual, o primeiro efeito
que produz algo que é transmitido
num canal de televisão importante, é
a sua visibilidade, amplamente
difundida e evidente: se a notícia é
de índole internacional (como a
eleição de um Papa, de um
Presidente dos EUA, um atentado
terrorista importante, um grande
acontecimento esportivo) milhões de
pessoas veem o mesmo
acontecimento, do mesmo modo e ao
mesmo tempo que é mostrado nas
telas. Se a notícia é de alcance
nacional, os espectadores são
milhões: em Itália são quase 20
milhões os espectadores que "veem"



algo ou alguém numa notícia
apresentada pelas diversas edições
dos telejornais nacionais. Não é
pouco. Também na Itália, quase 7
milhões de pessoas assistem todas as
noites ao programa mais visto na TV.
Para dar uma ideia do que isto
representa, este número corresponde
à capacidade de quase 100 estádios
de futebol cheios, de dimensões
semelhantes ao estádio Meazza de
Milão, onde jogam o Inter e o Milan.
E não são só estes acontecimentos
excepcionais: é o que sucede todos os
dias (em outros canais há uma
audiência que corresponde a 80 ou
50 ou 30 estádios cheios, todas as
noites, conforme a difusão que o
canal tiver), num país de média
dimensão como é a Itália.

O primeiro efeito da televisão é
sempre este, evidente e,
precisamente por isso,
frequentemente esquecido: a grande
quantidade de espectadores – que só



dificilmente podemos imaginar –, o
imediatismo e a simultaneidade de
acesso por parte do público[7].

A dimensão do número de
espectadores, as quotas de audiência,
tem efeitos econômicos e sociais
muito evidentes: publicidade de
produtos, consenso sobre ideias e
opiniões, apresentação de
personagens, ênfase quanto a
problemas tidos como relevantes,
fixação das prioridades na “agenda”,
que é o fenômeno que os estudiosos
chamam agenda setting, ou seja, a
decisão sobre os problemas que as
pessoas consideram mais ou menos
importantes.

A mera presença "física" de uma
pessoa nas telas televisivas pode ter
também efeitos muito evidentes:
começou agora a ser estudada a
relação entre João Paulo II e a
televisão, mas é indiscutível que em
1978 o seu robusto aspecto físico, e a



sua voz forte e muito bem timbrada,
tiveram também um papel
importante para transmitir, desde o
momento da sua eleição, a
mensagem (correspondente à
realidade dos fatos, mas ofuscada
naqueles anos difíceis) de uma Igreja
"jovem", vibrante, ativa, que
reclamava que a sua voz fosse
escutada[8]. O próprio estilo de João
Paulo II (também nos gestos, na
figura, no uso do espaço) e o seu
comportamento converteram-no
num Papa muito fácil de apresentar
na televisão. Obviamente, este fato
não só prestou um serviço notável à
figura do homem Karol Wojtyla,
como sobretudo à sua missão
evangelizadora. É suficiente recordar
– entre os milhares de exemplos que
se podiam citar – como percorreram
o mundo inteiro as imagens do Papa
quando pela primeira vez desceu à
Basílica de São Pedro numa Sexta-
feira Santa para confessar: foi um
impacto na opinião pública mundial,



provavelmente – pelo menos a curto
prazo – muito mais forte do que
muitos discursos ou documentos[9].

Este mero poder de difusão da
televisão torna-se, contudo, ainda
mais forte se lhes juntarmos a
componente das emoções que o meio
audiovisual frequentemente implica
(no cinema e na ficção televisiva),
para dar a conhecer uma história
bem construída, elaborada para
envolver o espectador tanto do ponto
de vista intelectual como – e ainda
mais – do ponto de vista emocional.
São Josemaria afirma de modo muito
realista (com o que, pessoalmente,
concordo plenamente[10]) que os
meios de comunicação são – quer
queiram ou não – educadores: “São
educadores, fazem o papel – muitas
vezes oculto e impessoal – de
mestres: a eles se entregam, quase
incondicionalmente, as inteligências,
e até as consciências de milhões de
homens”[11].



3. Literatura, cinema,
televisão e a realização
pessoal

Por vezes o cinema ou o mundo das
histórias de ficção da televisão
apresentam o perigo de serem
considerados pelos que são católicos
como um território "estrangeiro", em
que é particularmente difícil inserir –
se não a mensagem cristã – pelo
menos um estilo de vida coerente
com a visão cristã do homem.

Está muito difundida, não só entre a
opinião pública, mas também entre
os peritos (especialmente entre os
europeus, muito menos entre os
americanos que conhecem mais e
melhor o mercado), a ideia de pensar
que, para ter produtos narrativos
(literatura, cinema, ficção televisiva)
com sucesso, é necessário ir contra a
moral cristã. Infelizmente também
muitos peritos dos meios de
comunicação de massa se deixam



levar frequentemente por tópicos
não fundamentados em evidências
experimentais, muito mais do que se
possa imaginar. E, na realidade, as
coisas não são assim. É o que nos diz
a nossa fé (as exigências de Deus,
quer dizer, a lei moral não pode ser
irracional nem contrária às
aspirações mais profundas do
homem), e confirmam-no-lo
inumeráveis dados empíricos, a
partir da atualidade perene
(comprovada pelas vendas) de
autores como Shakespeare, Tolstoi ou
Dostoievski e, também, saber quais
são os filmes com maior sucesso em
todo o mundo, que são quase sempre
produtos de entretenimento para
todos, e que na quase totalidade dos
casos oferecem conteúdos que estão
de acordo com uma antropologia
cristã[12].

Nos grandes clássicos do cinema, nos
filmes de Frank Capra, por exemplo,
o herói tem de enfrentar quase



sempre decisões cada vez mais
difíceis para ser coerente com os seus
princípios morais.

Constatar este fato tem, em nossa
opinião, uma grande importância.
Porque um relato, longe de ser uma
criação arbitrária fruto da pura
imaginação, é sempre,
essencialmente, uma resposta a uma
grande questão moral. As melhores
escolas de roteiristas estão de acordo
em afirmar que um relato histórico é
expressão da busca radical e
profunda de um argumento chave; a
afirmação de um valor por parte do
personagem principal que, depois de
uma série de contrariedades cada
vez mais fortes, é chamado a tomar
decisões que determinam de modo
definitivo, em primeiro lugar, quem
ele é ou, melhor, quem decide ser e,
por conseguinte, forjam o seu
destino[13]. Nos grandes clássicos do
cinema, nos filmes de Frank Capra,
por exemplo, o herói tem de



enfrentar quase sempre decisões
cada vez mais difíceis para ser
coerente com os seus princípios
morais: resiste até ao esgotamento,
mas se salva no último instante como
prêmio (frequentemente inesperado)
à sua fidelidade ao bem. No filme
italiano A vida é bela (citamo-lo
porque ganhou três Óscares e
registrou a maior venda de ingressos
na Itália), o herói defende a
inocência do filho até ao ponto de
sacrificar a sua vida, quase com
alegria, na esperança de que o filho
se possa salvar, como depois
acontece. Para citar outro exemplo,
entre os filmes com um sucesso
enorme e permanente, e muito
apreciadas, emProcurando Nemo, o
pai Marlin tem de resgatar o seu filho
Nemo, perdido, mas deve sobretudo
aprender a controlar a sua ansiedade
como pai, enquanto o pequeno Nemo
tem de aprender a controlar a sua
impaciência. Não é por acaso que no
final do filme, no momento do



clímax, os dois protagonistas se
salvam juntos, quando confiam
mutuamente e reconstroem entre si
uma relação equilibrada.

Tudo isto se pode exprimir
afirmando que cada história
responde, à sua maneira, a uma
pergunta – simples ou complexa –,
mas sempre de algum modo radical,
sobre a felicidade e sobre onde se
encontra o fim último do homem.

Em outras palavras, uma boa história
é também uma exemplificação de um
princípio moral: uma reflexão moral
levada a cabo não de modo abstrato,
mas a partir de um caso concreto. É
absolutamente certo que a
habilidade retórica e a confusão
acerca dos valores poderiam fazer
com que um autor particularmente
hábil e eficaz conseguisse cativar o
seu público e impor uma visão
antropológica errada. Isto é possível
e, de fato, não poucas vezes ocorre



na atualidade, sobretudo quando os
autores recorrem, de modo muito
forte, ao plano emotivo.

Contudo, também nesta situação
estamos convencidos de que é válido
o princípio exposto na Retórica
aristotélica, segundo o qual, em
igualdade de condições, quer dizer,
de per si, a verdade é mais
convincente do que o erro.

O motivo pelo qual os filmes
"verdadeiros" e com grande sucesso
são relativamente poucos está quase
sempre na fraca qualidade com que é
elaborada uma história que tenha
uma mensagem antropologicamente
"verdadeira", e não na recusa do
público para aceitar essa verdade.

São considerações que também estão
presentes – sem entrar em avaliações
técnicas específicas – na Carta de São
Josemaria que citamos. Não parece
que a situação tenha mudado muito
em comparação com 1946: “a razão



do sucesso e do predomínio, quase
absoluto, dos instrumentos de
comunicação liderados por
anticatólicos não está só no fato de
terem chegado antes: está também
em que geralmente são melhores, do
ponto de vista técnico (...). É verdade
que se pode atrair público com
aliciantes que uma pessoa honesta,
um cristão responsável não pode
utilizar: neste aspecto temos de
admitir, sem dúvida, que os
corruptores têm um trabalho mais
cômodo. Porém, não é menos certo
que, se muitos católicos
trabalhassem neste terreno, com um
conhecimento apropriado das suas
exigências específicas, encontrariam
o modo de atrair as pessoas com
coisas honestas. O que não se pode
fazer, com esperanças de sucesso, é
chegar a essa competência sem ter
estudado e vivido de perto a
psicologia de cada público; sem ter
um domínio real da técnica de cada
meio de comunicação; sem ter



aprendido a expressar-se
eficazmente – o dom de línguas! –
com a linguagem própria da notícia,
da reportagem, do romance, da
imagem, da cena cinematográfica, da
ação teatral”[14].

É interessante comprovar que muitas
vezes os poucos filmes "bons", se
estão bem feitos, atingem grande
sucesso. Para apresentar alguns
exemplos que, em maior ou menor
medida, apresentam uma mensagem
positiva, poderíamos citar, entre os
filmes recentes, as doze últimas
produções da Pixar (a partir de Toy
Stories), que praticamente
conseguiram um enorme sucesso
mundial. A saga do Senhor dos Anéis
e de Harry Potter, e muitos filmes
economicamente mais “reduzidos”,
mas ricos em valores morais ou até
diretamente espirituais,
conseguiram, em alguns países ou
em todo o mundo, um grande
sucesso e frequentemente também



prêmios importantes e, de qualquer
modo, apresentaram conteúdos de
grande qualidade[15].

A presença destes filmes mostra que,
pelo menos, é possível haver um
cinema bom em conteúdos, que não
só é economicamente sustentável,
mas até merecedor de prêmios do
ponto de vista econômico. Fazer um
cinema moralmente bom e com êxito
econômico não é uma quimera, como
conseguir a quadratura do círculo. É
coisa possível, embora não seja fácil,
como é evidente. Alguns dos
exemplos citados exigiram até dez ou
mais anos de trabalho, de pesquisa,
de voltar a redigir a história para
aperfeiçoá-la cada vez mais, antes de
a trazer para a tela. O problema
surge para aqueles que pensam que
as coisas são fáceis e imediatas: como
a primeira tentativa de quem se
engana considerando que tudo é fácil
quase sempre fracassa
ruidosamente, muitos passam



rapidamente ao outro extremo e
pensam que fazer bom cinema é
simplesmente impossível.

Há, portanto, um problema de
capacidade dramatúrgica, de
habilidade profissional (de ter a
fórmula, poderíamos dizer, de contar
bem histórias boas), que no terreno
dos meios audiovisuais põe em jogo
aptidões profissionais muito variadas
e muito complexas. Por outro lado, os
meus não poucos anos como
consultor em produções importantes
convenceram-me de que a habilidade
principal, absolutamente decisiva, é
a de escrever o roteiro e/ou a de
avaliar os roteiros escritos por
outros.

O principal problema, portanto, não
consiste – em minha opinião – no
fato de que o público quer ver
histórias imorais. O verdadeiro
problema está em que o cinema e a
ficção de um modo geral são âmbitos



em que há poucas pessoas com uma
visão cristã da vida, por motivos
indeterminados, mas reais,
contingentes e históricos. Tanto as
investigações científicas de alguns
autores americanos, como a
experiência vivida em Itália e o
conhecimento dos resultados em
alguns países vizinhos[16],
demonstram que de fato (mas não de
direito!) o cinema e a televisão são
em muitos países âmbitos em que a
ideologia dominante está
normalmente fechada ao
transcendente e, em algumas
questões antropológicas importantes,
está frequentemente longe das
posições cristãs.

Estas ideias invadem os meios
audiovisuais não porque –
essencialmente – os produtores
queiram ganhar mais: muitas vezes
os poucos filmes "bons" são, como
vimos, os que alcançam maior
sucesso. Estas ideias invadem o



cinema e a televisão devido às
limitações culturais da chamada elite
dos meios de comunicação de massa,
devido à falsa ideia que têm do
homem os que neste momento
histórico dominam a indústria
audiovisual em muitos países.

De fato, uma parte muito grande das
produções de cinema e de televisão
que se fazem em todo o mundo é
levada a cabo por uma minoria
cultural laicista, na qual escasseiam
de modo surpreendente os que
acreditam em Deus, e onde são raras,
por exemplo, as pessoas casadas de
modo estável e com filhos[17]. Há,
pelo contrário, uma elevada
percentagem de pessoas com uma
vida familiar e afetiva instável, que
se dedicam de corpo e alma ao seu
trabalho, vivendo um estilo de vida
boêmio que só conserva do ideal
romântico original a absolutização
do contexto artístico em que se
vive[18]. De resto, este estilo de vida



está submetido – não sempre, mas
com muita frequência – aos perigos
da corrupção que traz a abundância
de dinheiro, à tensão atormentada do
êxito instável que hoje se consegue,
mas que amanhã pode acabar, ao
medo de perder a posição adquirida,
à ameaça do desespero e à solidão,
que sempre acompanham quem
aposta tudo no seu trabalho, ainda
que seja em teoria o mais belo e
satisfatório do mundo.

O tipo de histórias que estas pessoas
apresentam não depende – em
muitíssimos casos – da vontade de
ganhar mais, mas das próprias
convicções ideológicas e artísticas e
do desejo de conseguir um
reconhecimento por parte dos
colegas e do ambiente profissional
em que se movem: para um
roteirista, um realizador ou um ator,
um Óscar tem mais valor do que um
grande resultado de bilheteira ou um
grande benefício econômico[19].



Como é óbvio, no mundo profissional
do cinema e da televisão há também
crentes convictos, porém hoje, de
fato, não são muitos. Não obstante
convém salientar que num livro
muito interessante e recente, que
reúne testemunhos de roteiristas e
realizadores de Hollywood – trata-se
frequentemente de autores de filmes
ou de séries televisivas muito
importantes – que partilham o desejo
de viver intensamente a sua fé cristã
(quer sejam católicos ou
protestantes), nenhum deles se
lembra do problema de uma possível
incompatibilidade entre as suas
crenças pessoais e as expectativas do
público, como se fazer filmes "bons"
equivalesse a ser condenado ao
fracasso[20]: o problema para eles
seria antes não se limitar ao fácil,
saber abordar questões profundas, e
também e sobretudo – num ambiente
supercompetitivo que converte o
êxito num ídolo – saber viver a sua
própria vida pessoal com equilíbrio



para evitar ser arrastado pelas
pressões do ambiente profissional,
ou pela ansiedade de conseguir
grandes resultados ou pelo ritmo do
trabalho[21].

4. O drama da existência e a
ética da primeira pessoa

Mas voltemos à relação entre
construção de histórias e reflexão
moral. Como afirmamos, uma
história bem elaborada subentende
habitualmente a pergunta sobre qual
é a "vida justa ou boa" para um
determinado personagem numa
situação concreta, que é quase
sempre uma situação de luta,
submetida a pressões existenciais,
que se enfrenta com um dilema
(frequentemente, embora nem
sempre) intelectualmente árduo e
interessante.

Falar de "vida boa" não é outra coisa
senão falar de moral. Como bem se



sabe, a visão da moral como busca da
"vida boa" tem sido realçada de novo
nas últimas décadas graças ao
regresso a um tomismo mais fiel; esta
orientação, que tem ligação á
Patrística, é seguida em muitos
documentos recentes do Magistério,
como a encíclica Veritatis splendor
(1993) de João Paulo II, como
também o Catecismo da Igreja
Católica (1992) e o seu Compêndio
(2005) e o mesmo fazem muitos
estudiosos contemporâneos da
moral, que promovem a chamada
"ética das virtudes" ou "ética da
primeira pessoa"[22].

Também muitos dos ensaios atuais
sobre filosofia moral, que se
reconhecem como pertencentes a
esta corrente, voltaram a considerar
a importância das formas narrativas
na formação moral da pessoa e
consideram de novo que existe uma
certa unidade (não identidade, mas



uma relação estreita), entre filosofia
e literatura, moral e histórias[23].

Neste sentido, os ensinamentos de
São Josemaria oferecem uma visão
muito interessante, porque o autor –
sem se ocupar nunca de definir
formalmente ou academicamente os
fundamentos de teologia moral –
teve sempre muito claro que a vida
boa é a resposta do homem às
propostas que Deus lhe dirige ao
longo da sua existência. Para São
Josemaria, não há felicidade – quer
dizer, vida boa, realização plena –
fora da união com Deus e da resposta
amorosa às suas solicitações. São
Josemaria faz notar em toda a sua
pregação o vínculo entre fidelidade a
Deus e felicidade, entre vida boa e
cumprimento dos anseios mais
profundos do homem. Entre os
muitos textos, editados e inéditos que
se podiam citar, limitamo-nos a dois
pontos sucessivos retirados de Forja:



“Estou cada vez mais persuadido
disto: a felicidade do Céu é para os
que sabem ser felizes na terra”[24].

“Vejo com meridiana clareza a
fórmula, o segredo da felicidade
terrena e eternal: não somente
conformar-se com a Vontade de
Deus, mas aderir, identificar-se,
querer – numa palavra –, com um ato
positivo da nossa vontade, a Vontade
divina. – Este é o segredo infalível –
insisto – da alegria e da paz”[25].

Na mesma direção se situam os
ensinamentos de João Paulo II sobre
os fundamentos da vida moral do
homem. Numa importante homilia
pronunciada no ano 2000 no monte
Sinai, dizia, por exemplo, que “Os
Dez Mandamentos não são a
imposição arbitrária de um Senhor
tirânico. Eles foram escritos na
pedra, mas antes de tudo foram
impressos no coração do homem
como Lei moral universal, válida em



todos os tempos e lugares. Hoje como
sempre, as Dez Palavras da lei
fornecem a única base autêntica para
a vida dos indivíduos, das sociedades
e nações; hoje como sempre, elas são
o único futuro da família humana.
Salvam o homem da força
destruidora do egoísmo, do ódio e da
mentira. Evidenciam todas os falsos
bens que o arrastam para a
escravidão:o amor de si mesmo até à
exclusão de Deus, a avidez do poder
e do prazer que subverte a ordem da
justiça e degrada a nossa dignidade
humana e a do nosso próximo (...).
Observar os Mandamentos significa
ser fiéis a Deus, mas significa
também ser fiéis a nós mesmos, à
nossa autêntica natureza e às nossas
mais profundas aspirações”[26].

Muitos autores[27] frisaram a
importância da formação teatral de
Karol Wojtyla (os longos anos no
"teatro rapsódico"), não tanto e não
só pela sua presença física "em cena"



e a sua capacidade de dialogar com
as multidões, mas sobretudo pela sua
capacidade de compreender o
"drama da existência" e de
compaginar um profundo sentido da
subjetividade, da liberdade e da
história do homem com a adesão aos
princípios metafísicos e às dimensões
de objetividade da natureza humana
e das leis morais.

Em São Josemaria encontramos,
exposta com linguagem diversa e a
partir de uma experiência existencial
e pastoral pessoal, um apreço
idêntico pela subjetividade humana e
pelo "futuro do homem na
história" (expressões que podiam ser
atribuídas a Wojtyla), considerados,
sobretudo, do ponto de vista da
valorização positiva da liberdade e
também, por conseguinte, da
ponderação dos seus riscos; e isto,
numa época em que a pedagogia
católica procedia de uma tradição de
imposições e de atenção à obediência



exterior e aos resultados obtidos. Por
exemplo, numa homilia publicada no
livro É Cristo que passa, afirma: “A
obra de Cristo, a tarefa que seu Pai
lhe encomendou está-se realizando;
sua força atravessa a história
trazendo-nos a verdadeira vida (…).
Nessa tarefa que vai realizando no
mundo, Deus quis que fôssemos seus
cooperadores, quis correr o risco da
nossa liberdade (…) Deus
condescende com a nossa liberdade,
com a nossa imperfeição, com as
nossas misérias”[28].

Esta "tarefa de todos" significava
para ele que cada cristão tem de se
perguntar o que pode fazer para que
Cristo esteja presente também nestes
meios.

Em outra homilia, publicada no livro 
Amigos de Deus e dedicada à
liberdade, o autor afirma: “Que
verdade é essa, que inicia e consuma
em toda a nossa vida o caminho da



liberdade? (...): saber que saímos das
mãos de Deus, que somos objeto da
predileção da Trindade Beatíssima,
que somos filhos de tão grande Pai.
Eu peço ao meu Senhor que nos
decidamos a tomar consciência disso,
a saboreá-lo dia a dia. Assim nos
conduziremos como pessoas livres.
Não o esqueçamos: aquele que não se
sabe filho de Deus desconhece a sua
verdade mais íntima e, na sua
atuação, não possui o domínio e o
senhorio próprios dos que amam o
Senhor acima de todas as coisas”[29].

E, pouco depois: “De onde nos vem
essa liberdade? De Cristo, Senhor
Nosso. Essa é a liberdade com que
Ele nos redimiu. (cf. Gal IV, 31).
(...)Nós, cristãos, não temos de pedir
emprestado a ninguém o verdadeiro
sentido deste dom, porque a única
liberdade que salva o homem é
cristã. Gosto de falar da aventura da
liberdade, porque é assim que se
desenvolve a vossa vida e a minha:



livremente – como filhos, insisto, não
como escravos –, seguimos a senda
que o Senhor marcou a cada um de
nós. Saboreamos esta liberdade de
movimentos como uma dádiva de
Deus”[30].

Tudo isto, na minha opinião, nos leva
a duas consequências importantes.
Se as coisas são assim, um
"dramaturgo" (romancista, roteirista,
realizador) de fé não tem por que
temer abordar qualquer argumento
e qualquer problema existencial:
pelo contrário, irá ao fundo do
assunto e, quanto mais "veraz"
conseguir ser, mais as suas respostas
estarão em sintonia com a fé que
professa.

Deste ponto de vista, o sentido da
filiação divina pregado por São
Josemaria como elemento central da
espiritualidade do cristão, ajuda a
afastar todo o complexo de
inferioridade face a qualquer tópico



cultural hoje dominante e face a toda
a tentativa enganadora de fundar
humanismos (e, portanto, de dar
resposta às perguntas existenciais e
radicais do ser humano) fora da
nossa relação com Deus. Não se pode
dar uma resposta verdadeira às
perguntas que o homem se faz a si
próprio (que constituem, no fundo, o
objeto tanto da literatura como da
arte dramática, do cinema e da
televisão) fora da nossa relação com
Deus e do conhecimento do seu
desígnio sobre o homem.

Vejamos outro texto, que nos parece
muito eloquente, da Carta já várias
vezes citada: “Não tenhais medo,
portanto, da situação atual, nem
penseis que não tem remédio. Não
vos assustem as ondas embravecidas
pela tempestade no oceano do
mundo. Não tenhais desejos de fugir,
porque este mundo é nosso: é obra
de Deus e foi-nos dado como
herança. (…) Nós, filhos de Deus,



irmãos de Jesus Cristo, participamos
da sua herança, que é o mundo
inteiro: "si autem filii, et heredes:
heredes quidem Dei, coheredes
autem Christi" (Rom. VIII, 17):
porque se somos filhos, somos
herdeiros: herdeiros de Deus,
coerdeiros com Cristo. (…) O Senhor
quer que O coloquemos novamente
no cume de todas as atividades
humanas: espera, especialmente de
nós, este serviço, esta cooperação,
para fazer que sejam ainda mais
abundantes na terra os frutos da
Redenção, que é a única e verdadeira
liberdade para o homem. Estamos
trabalhando com esta esperança e
com esta responsabilidade”[31].

A segunda consequência é que se
hoje o cinema e, com modalidades
diversas, a ficção televisiva[32], são
uma espécie de "laboratório de
vanguarda" de reflexão moral e
existencial (coisa de que estou
pessoalmente convencido), é hoje



então ainda mais importante a
presença de cristãos nestes setores
profissionais. O cinema, de fato, para
atrair o público, tende a ocupar-se
dos temas mais controversos
(simplificando muito, um argumento
candente nos anos noventa era o
reconhecimento da
homossexualidade; nesta última
década é a eutanásia) precisamente
porque os autores sabem que
trabalhar nos argumentos polêmicos
e acesos ou antes, de algum modo,
"adiantar-se", garante o interesse por
parte do público e apresenta aquele
sentido de "novidade" e de "nunca
ouvido"[33], que é uma parte
importante daquilo que atrai os
espectadores.

Longe, portanto, de ser uma
presença acessória – que se deve
fomentar, quando se tiverem
solucionado outros problemas mais
urgentes – ou de ser uma forma de
"cristianização do tempo livre", para



"encher as horas vazias", a presença
dos cristãos hoje no campo da
produção de argumentos significa
estar presente no laboratório onde se
forjam as ideias morais que são
vividas (em alguns casos
imediatamente, em outros, passados
poucos anos) por uma parte muito
significativa da sociedade, sobretudo
nos países socioeconomicamente
mais desenvolvidos, em que o
consumo destes meios é tão elevado
que se pode tranquilamente
considerar como uma doença
contagiosa e de rápida
propagação[34].

Estar presente na literatura, no
cinema e na ficção televisiva
significa, portanto, estar presente na
(re)elaboração das normas morais da
sociedade.



5. Uma relação íntima

Aludíamos antes ao fato de que um
dos fatores que exigem grande
cautela, quando às vezes se fala da
presença dos cristãos nos meios de
comunicação, é que estes não
substituem – e não devem substituir
– a relação pessoal.

Sendo totalmente certo,
precisamente essa justa cautela não
pode fazer esquecer que os meios de
comunicação modernos, como
afirmávamos antes, não só permitem
chegar muito rapidamente a uma
multidão de pessoas, mas que
também as formas narrativas,
quando estão bem construídas,
chegam com profundidade e de um
modo extraordinariamente eficaz ao
coração dos leitores/espectadores e
não só à sua cabeça. E atingir o
coração significa influir sobre
decisões também radicais e posturas



existenciais determinantes para a
pessoa.

A mesma cautela se devia manter,
para se ser coerente, também por
parte dos que escrevem livros…
Também o livro é um mass medium.
Esta cautela também a deveriam ter
mantido os evangelistas, que
puseram por escrito as palavras de
Jesus, e São Paulo, que não se limitou
a pregar e a falar de tu a tu, mas
escreveu as suas cartas. E O mesmo
com cada autor de livros ou artigos
de jornal.

O temor a que os meios de
comunicação de massa como o
cinema e televisão substituam a
relação pessoal é talvez, em nossa
opinião, excessivo, embora se
compreendam as razões de quem
expressa estas preocupações por
causa do uso, por vezes desordenado
e disperso que se faz destes meios. É,
contudo, importante recordar que



aquilo que o leitor/espectador
percebe é precisamente a existência
de uma relação pessoal à qual se
entrega de modo quase sempre
totalmente indefeso, porque – devido
também as técnicas sofisticadas que
se ensinam e se utilizam – a
facilidade da tela para provocar
emoções abre as portas do coração.
Quando estou embrenhado numa
leitura emocionante, tenho a
impressão de que o autor do
romance está falando comigo. Aquele
filme que me chamou
profundamente a atenção converteu-
me em amigo, vizinho, irmão do
personagem principal, construindo
uma ligação fortíssima de empatia
com aquele protagonista[35], que
considero como uma pessoa real, que
agora amo profundamente e com a
qual partilho com muita frequência
as minhas opções existenciais.

Em outras palavras, estes meios são
de massa pelo número de pessoas



que envolvem, mas são fortemente
personalistas na percepção. Pode
dizer-se, talvez, que é uma ilusão,
mas geram um efeito muito real de
intimidade e de "pessoalização"[36].

O interessante é que esta intimidade
é causada por um romance de
sucesso com centenas de milhares de
leitores; por um produto televisivo
num país como a Itália, com cinco,
seis, oito milhões de pessoas ao
mesmo tempo; ou por um filme de
Hollywood como o Titanic que
atingiu num ano talvez mais de um
ou dois bilhões de pessoas como
espectadores.

A percepção desta paradoxal
"intimidade de massa" é hoje
apreendida com muito maior nitidez,
graças à possibilidade de os leitores/
espectadores comentarem nos "sites"
de referência ou nas páginas que
(também por razões de publicidade,
é claro) as obras importantes abrem



nas redes sociais. Hoje os autores de
obras de êxito recebem tal avalanche
de comentários e de feedback que
pode até arrastá-los, mas são, em
cada caso, uma confirmação
empírica de como estas obras
chegam ao coração de um grande
número de pessoas[37].

Esta capacidade de ser, ao mesmo
tempo, enormemente um fenômeno
de massas, mas também chegar ao
coração de cada leitor/espectador é
talvez o aspecto mais delicado dos
meios de comunicação modernos.
Porém, a união destes dois extremos,
que podem parecer irreconciliáveis,
multiplica a importância para nós,
como cristãos, de estar presentes
também aqui, onde se formam estas
ondas de relatos que revelam
aspectos antes desconhecidos ou não
avaliados da realidade, estas
manifestações que se convertem em
emoções, aquelas emoções que se



transformam em decisões
existenciais.

Uma grande oportunidade

Neste sentido, a pregação de São
Josemaria, que anima os leigos a
tomarem consciência da sua
responsabilidade e a estarem
presentes nas encruzilhadas das
relações humanas, tem uma
aplicação particularmente forte nos
nossos tempos – é difícil pensar em
"lugares" que sejam mais
importantes –, e que pode ser
extraordinariamente fecunda neste
âmbito. Ele próprio indicava como
um grande dano para a Igreja a
ausência (que, como notávamos, tem
raízes históricas que agora seria
complexo investigar) de cristãos bem
formados nestas ágoras planetárias
como são o cinema e a televisão.

São Josemaria salientava também o
fato de que o "apostolado da opinião
pública" é tarefa de todos e não é,



portanto, uma espécie de "reserva"
para pessoas superespecializadas. É
importante, contudo, recordar que,
como vimos numa passagem da
Carta de 1946 que já citamos antes,
esta ampliação da responsabilidade
para a estender a todos os cristãos
não significa para ele reduzir
minimamente a necessidade de uma
preparação específica, que tem de
ser longa, paciente, exigente, para os
que querem trabalhar
profissionalmente nestes meios com
a esperança de influir positivamente.
Não nos podemos enganar pensando
que a boa vontade ou as boas
intenções são suficientes[38].

Esta "tarefa de todos" significava
para ele que cada cristão tem de se
perguntar o que pode fazer para que
Cristo esteja presente também nestes
meios. Desde os simples cidadãos,
que escrevem cartas para dar ânimo
ou para protestar (sempre com
espírito construtivo) pelo conteúdo



de um jornal, um filme ou um
programa de televisão, até aos que
organizam associações de
espectadores ou de ouvintes para
influir mais e melhor na orientação
dos meios de comunicação de massa;
desde os que vivem com
responsabilidade a sua condição de
utilizadores destes meios (influindo
também, como é obvio, nas vendas
maiores ou menores de
determinados produtos), até os que
se dedicam a investir em publicidade
e decidem comprar ou não espaços
em alguns meios de comunicação de
massa mais do que em outros,
porque certos meios respeitam mais
a dignidade dos seus ouvintes e
espectadores. Para não falar dos que
formam os filhos para que apreciem
uma diversão rica de conteúdos, e
que podem propor a criação de cine-
fóruns ou desenvolver uma coluna
ou um espaço de crítica e de
orientação (em jornais, revistas,
internet, programas de rádio e de



televisão) para conseguir uma leitura
positiva de romances, ou a
apreciação de filmes com interesse
ou de programas de televisão.

Também neste caso, não se trata para
São Josemaria de mais uma
ocupação, mas de uma
responsabilidade que advém do
Batismo e que o cristão deve viver
sem complexos de inferioridade de
nenhuma espécie. Trata-se
simplesmente de viver a dimensão
social e cultural da fé, com um
pluralismo justo (também nos gostos,
nos estilos que se preferem, nas
coisas que se amam de acordo com
as legítimas preferências), mas sem
faltar à coerência pessoal como
cristão a cem por cento.

6. Não é uma utopia

Numa recente lectio magistralis
pronunciada na Aula Magna da
Pontifícia Universidade Lateranense,



um conhecido produtor da televisão
italiana, ao cumprir 90 anos, Ettore
Bernabei – que, durante catorze anos
(desde 1961 a 1974) foi diretor geral
da televisão pública italiana Rai, e,
depois, desde 1992 promotor e
presidente de uma empresa
produtora para a televisão, que
realizou produções quase sempre de
grande sucesso em Itália, e
frequentemente no mundo[39] –
testemunhou com a força de quem
passou quarenta anos na primeira
linha do duro e competitivo mundo
da comunicação televisiva: “Na
minha experiência de comunicador
vi que, quando se procura inspirar a
comunicação numa concepção do
bem comum, se encontra sempre
correspondência por parte do
público”[40].

Podíamos citar outras experiências
parecidas[41], mas vamos limitar-nos
a algumas breves considerações
finais apoiadas nesta experiência,



que conhecemos bem e de perto,
para destacar um elemento que
consideramos crucial. Na
experiência de Ettore Bernabei, com
quem o autor destas linhas teve
muitas ocasiões de colaborar a partir
de 1999, o primeiro lugar é sempre o
da pessoa, devido à sua cultura, à sua
formação intelectual. Os recursos
técnicos (nos quais, de modo
equivocado e pouco clarividente,
bastantes investem demasiadas
energias, subtraindo-as em troca à
dimensão humanística, narrativa,
filosófica e teológica) são sempre um
elemento secundário, que se deve
pôr ao serviço da produção
narrativa, isto é, do conteúdo que se
quer transmitir. Na produtora Lux
Vide, a ênfase até agora tem estado –
também nos investimentos e no uso
dos recursos econômicos – na fase
que na indústria do cinema se chama
de “desenvolvimento”, ou seja, do
trabalho paciente, profundo,
exigente – e historicamente



documentado sempre que se tratou
de algo relativo à história – em
apurar o roteiro, isto é, o projeto que
se pretendia levar à tela,
eventualmente sacrificando algo do
orçamento no que dizia respeito à
encenação e à produção. É uma
estratégia que não é seguida por
muitos, mas que, na opinião de quem
está escrevendo, é absolutamente o
modo justo de atuar, que se tem
revelado sempre eficaz tanto na
qualidade das produções como no
sucesso entre os espectadores[42].

Para concluir, como vimos, a
disposição e a atitude que São
Josemaria pregou e propôs – e que é
obviamente prévia e está acima dos
aspectos concretos que cada
iniciativa formativa ou produtiva
assume – dirige-se, em qualquer
caso, exatamente nesta direção de
ausência de complexos de
inferioridade, de trabalho sério e
exigente, mas desempenhado com a



consciência de que somos herdeiros
do Reino.

Trata-se certamente de tarefas que
não são fáceis, e o caminho a
percorrer é longo, mas nesta
mudança de século e de milênio
nota-se que há uma renovada
tomada de consciência por parte dos
cristãos, de que têm a
responsabilidade de estar presentes
nestes meios. Referimo-nos tanto a
iniciativas fomentadas e propostas
pela hierarquia episcopal (pensemos
nas televisões católicas como a
italiana Tv2000 ou o renovado
esforço dos jornais católicos –
apoiando no caso da Itália o
conceituado Avvenire), mas também
e sobretudo a iniciativas pessoais dos
cristãos (de algumas delas já falamos
embora muito resumidamente) que
seria excessivamente longo
descrever aqui.



Quem escreve está bem consciente –
com uma consciência que procede
também da experiência de fatos e
leva já mais de dez anos no setor
tanto da formação como da
realização – de que na verdade, como
São Josemaria gostava de dizer “se
abriram os caminhos divinos da
terra”. E estes caminhos, que nós
temos de percorrer, são também os
dos meios de comunicação.

Armando Fumagalli

Artigo publicado no número 56 de
Romana. O autor, professor da
Universidade Católica do Sagrado
Coração (Milão) apresenta uma
reflexão acerca da importância dos
meios de comunicação na sociedade
atual.

[1] SÃO JOÃO PAULO II, Enc.
Redemptoris Missio, 7XII1990, n. 37.



[2] SÃO JOSEMARIA, Carta
30/04/1946, n. 43 (APG, P07 12, p.
124).

[3] Deste ponto de vista, há vários
aspectos que precisam ser
enfatizados e desenvolvidos: por
exemplo, a importância de repetir as
mesmas ideias, com paciência e
constância, mudando a apresentação
e a maneira de dizer as coisas,
apresentando-as de forma atraente,
mas sem o medo de voltar a explicar
alguns conceitos essenciais; e
também as diferentes formas de "dar
doutrina" nos vários contextos e nos
vários meios de comunicação, etc.

[4] Como se sabe, os principais são:
CONCILIO VATICANO II, Decreto
Inter mirifica (1964); COMISSÃO
PONTÍFICA PARA AS
COMUNICAÇÕES SOCIAIS, Communio
et progressio (1971); CONSELHO
PONTÍFICO PARA AS
COMUNICAÇÕES SOCIAIS, Aetatis



novae (1992); outros documentos
mais específicos do mesmo Conselho
Pontifício sobre vários aspectos das
comunicações (Pornografia e
violência; Ética na publicidade; Ética
na Internet, etc.); as mensagens de
PAULO VI, JOÃO PAULO II, BENTO
XVI por ocasião do Dia Mundial das
Comunicações; JOÃO PAULO II, Carta
Apostólica O Rápido
Desenvolvimento (24/01/2005).
Entretanto, um posicionamento
muito importante, que é citado
frequentemente e corretamente
(também na Carta Apostólica de 2005
acima mencionada), é encontrado no
n. 37 da encíclica Redemptoris missio
de 7 de dezembro de 1990, onde João
Paulo II afirma: “Talvez se tenha
descuidado um pouco este areópago:
deu-se preferência a outros
instrumentos para o anúncio
evangélico e para a formação,
enquanto os meios de comunicação
de massa foram deixados à iniciativa
de particulares ou de pequenos

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/2005/documents/hf_jp-ii_apl_20050124_il-rapido-sviluppo.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/2005/documents/hf_jp-ii_apl_20050124_il-rapido-sviluppo.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html


grupos, entrando apenas
secundariamente na programação
pastoral. O uso dos meios de
comunicação de massa, no entanto,
não tem somente a finalidade de
multiplicar o anúncio do Evangelho:
trata-se de um facto muito mais
profundo porque a própria
evangelização da cultura moderna
depende, em grande parte, da sua
influência. Não é suficiente,
portanto, usá-los para difundir a
mensagem cristã e o Magistério da
Igreja, mas é necessário integrar a
mensagem nesta "nova cultura",
criada pelas modernas
comunicações”.

[5] Cfr. por exemplo, Walter J.ONG,
The Presence of the Word, Yale
University Press, New Haven 1967;
trad. it. La presenza della parola, Il
Mulino, Bologna 1970; IDEM, Orality
and Literacy. The Technologizing of
the Word, Methuen, London  New
York 1982; trad. es. Oralidad y



escritura. Le tecnologías de la
palabra, Fondo de Cultura
Económica, México 1987.

[6] Fulton J. Sheen, que também era
bispo de Rochester, morreu em 1979.
Seu processo de beatificação já foi
aberto.

[7] Algumas reflexões ulteriores em
Gianfranco BETTETINI – Paolo
BRAGA – Armando FUMAGALLI
(dir.), Le logiche della televisione,
Angeli, Milano 2004.

[8] Alumas considerações iniciais no
livro de Giuseppe MAZZA (dir.),
Karol Wojtyla, un Pontefice in
diretta. Sfida e incanto nel rapporto
fra Giovanni Paolo II e la TV, RaiEri,
Torino 2006.

[9] Obviamente o Papa também
escreveu discursos e redigiu
documentos, mas tenho a impressão
de que ele estava plenamente
consciente da importância de alguns



mecanismos fundamentais da
comunicação contemporânea (por
exemplo, a importância do gesto
visível para câmeras de televisão e
fotógrafos) e que ele os utilizava
conscientemente.

[10] Cfr. Gianfranco BETTETINI –
Armando FUMAGALLI, Quel che
resta dei media. Idee per un’etica
della comunicazione, edição
revisada, Angeli, Milano 2010 (a
primeira edição é de 1998). Trad. es.
Lo que queda de los medios: ideas
para una ética de la comunicación,
La Crujía, Buenos Aires 2001.

[11] SÃO JOSEMARIA, Carta
30/04/1946, n. 9 (AGP, P07 12, p. 25).

[12] No momento em que este artigo
foi escrito (agosto de 2011) a lista
mundial de filmes com as melhores
bilheterias (sem o ajuste da venda de
ingressos e, portanto, onde os filmes
contemporâneos têm vantagem)
estão entre os dez melhores: Avatar,



Titanic, Lord of the Rings 3, Piratas
do Caribe 2, Toy Story 3, o último
Harry Potter, outro Piratas do Caribe,
Alice no País das Maravilhas,
Transformers 3, e Batman: The Dark
Knight. Neste ranking, os elementos
realmente discutíveis são apenas a
visão panteísta de Avatar, que é um
fenômeno muito particular (também
nas causas de seu sucesso). Embora
seja interessante notar que O Senhor
dos Anéis é uma adaptação
substancialmente fiel de um grande
romance inspirado em uma visão
cristã da vida e, outros filmes como,
por exemplo, Toy Story 3, nascem de
uma sensibilidade humana e poética
que também está em profunda
sintonia com uma visão cristã. Se
olharmos para os primeiros 100
melhores sucessos de bilheteria de
todos os tempos (a fonte é sempre o
banco de dados do cinema mundial:
www.imdb.com), os únicos filmes
que colocam problemas do ponto de
vista de conteúdo são O Código Da



Vinci que está – no momento de
escrever – no número 38, e seu
primo, que apresenta problemas
muito menores, Anjos e Demônios,
que está em 91º lugar. Entre estes
primeiros cem, além disso, não há
nenhum filme que, na minha
opinião, coloque sérios problemas
em termos de imagens com conteúdo
sexual ou violência excessiva.

[13] Os principais professores e
consultores de roteiro que treinaram
gerações de escritores nos EUA
concordam com isso: de Robert
McKee até John Truby y a muchos
otros. cfr. por exemplo Robert
MCKEE, Story: substance, structure,
style, and the principles of
screenwriting, HarperCollins, New
York 1997; John TRUBY, The Anatomy
of Story, Faber and Faber, New York
2007.

[14] SÃO JOSEMARIA, Carta,
30/04/1946, n.39 (AGP, P07 12, p.50).



[15] Para citar apenas filmes dos
últimos anos em alguns países
europeus, este é o caso, por exemplo,
na Alemanha para Das Leben des
Anderen (A Vida dos Outros), que
ganhou o Oscar de melhor filme
estrangeiro (custou 2 milhões de
euros e arrecadou 77 milhões), na
França para Des hommes et des dieux
(Deuses e Homens), que custou 4
milhões de euros arrecadou 27 só
naquele país, na Itália de Benvenuti
al Sud (30 milhões arrecadados só na
Itália), a um custo de cerca de 4), na
Inglaterra de O Discurso do Rei, que
custou 15 milhões de euros e ganhou
cerca de 400 milhões, além de ganhar
vários Oscars, incluindo Melhor
Filme e Melhor Roteiro.

[16] Cfr. por exemplo Stanley
ROTHMAN – Amy BLACK, Elites
revisited: american social and
political leadership in the 1990s, en
International Journal of Public
Opinion Research, 1999, n. 2, pp.169



195; Cfr. também Michael MEDVED,
Hollywood vs. America, Harper
Collins, New York 1993; Gianfranco
BETTETINI – Armando FUMAGALLI,
Quel que resta dei media, cit.;
Armando FUMAGALLI, Le elites
mediali e le scelte culturali dei
media, en Credere oggi, n. 124 (2001),
pp. 7193.

[17] Uma exceção importante, que já
se tornou um "caso" real e
significativo, é o mundo da
produtora Pixar, onde, por outro
lado, quase todos os autores/
diretores são casados e têm filhos.
Nesta produtora, onde naturalmente
há pessoas com diferentes
orientações culturais, há, no entanto,
– muito obviamente como em The
Incredibles and Up, ou mais em um
background como em Toy Story, 
Finding Nemo e todos os outros
filmes produzidos – uma visão muito
mais positiva das relações familiares
do que em muitos outros filmes de



Hollywood ou das elites secularistas
e boêmios do cinema europeu.

[18] Sobre a importância cultural da
ideologia romântica em sua versão
boêmia, veja algumas considerações
muito interessantes em Charles
TAYLOR, Sources of the Self. The
making of modern identity, Harvard
University Press, Cambridge (Mass.)
1989; trad. es. Fuentes del yo. La
construcción de la identidad
moderna, Paidós, Barcelona 2006;
IDEM, The Malaise of Modernity or
The Ethics of Authenticity, Harvard
University Press, Boston (Mass.) 1991;
trad.it. Il disagio della modernità,
Laterza, RosinoBari 1994; Colin
CAMPBELL, The Romantic Ethic and
the Spirit of Modern Consumerism,
Blackwell, Oxford 1987; trad.it.
L’etica romantica e lo spirito del
consumismo moderno, Edizioni
Lavoro, Torino 1992.



[19] Sobre estes temas, Cfr. também
Michael MEDVED, Hollywood vs.
America, cit., que conhece muito
bem o ambiente de Hollywood por
ter trabalhado muitos anos como
crítico de cinema e escreve
declarações muito claras sobre isto.

[20] Spencer LEWERENZ – Barbara
NICOLOSI, (eds.), Behind the Screen,
Baker Books, Grand Rapids
(Michigan) 2005; trad.it. Cristiani a
Hollywood, Ares, Milano 2007.

[21] Este é um argumento muito
atual na vida das pessoas que
trabalham em várias profissões:
também auditoria, planejamento
estratégico, assessoria financeira, etc.
Há uma tendência a assumir ritmos
de trabalho pouco compatíveis com o
desejo de viver em equilíbrio,
harmonizando o trabalho com outras
exigências da vida (desenvolvimento
de uma vida espiritual, vida familiar,
etc.).



[22] Cfr. por exemplo, Servais
PINCKAERS, o.p., Les sources de la
morale chrétienne, Éditions
Universitaires, Fribourg 1985; trad.
es. Las fuentes de la moral cristiana,
Eunsa, Pamplona 2007. IDEM, La
morale catholique, Les Éditions du
Cerf/Fides, Paris 1991; trad.es. La
moral católica, Rialp, Madrid 2001;
Robert SPAEMANN, Moralische
Grundbegriffe, H.C. Beck, München
1986; trad. it. Concetti morali
fondamentali, Piemme, Casale
Monferrato 1993; IDEM, Glück und
Wohlwollen, Ernst Klett, Stuttgart
1989; trad. it. Felicità e benevolenza,
Vita e pensiero, Milano 1998;
Giuseppe ABBÀ, Felicità, vita buona e
virtù. Saggio di filosofia morale, Las,
Rosino 1989; IDEM, Quale
impostazione per la filosofia morale?
(Ricerche di filosofia morale  1), LAS 
Roma 1996; Gabriel CHALMETA,
Ética especial, Eunsa, Pamplona
1996; trad. it. Etica applicata, Le
Monnier, Firenze 1997; Ángel



RODRÍGUEZ LUÑO, Ética general,
Eunsa, Pamplona 2001; trad. it. Etica,
Le Monnier, Firenze 2004, Martin
RHONHEIMER, Die Perspektive der
Moral. Grundlagen der
philosophischen Ethik, trad. it. La
prospettiva della morale: fondamenti
dell’etica filosofica, Armando, Roma
1994; Giacomo SAMEK LODOVICI, La
felicità del bene, Vita e pensiero,
Milano 2002; IDEM, L’emozione del
bene, Vita e pensiero, Milano 2010.

[23] Cfr. os já clássicos Alasdair MAC
INTYRE, After Virtue. A Study in
Moral Theory, University of Notre
Dame Press, Indiana 19842; trad.es.
Tras la virtud, Crítica, Barcelona
2001; os textos de Charles TAYLOR
citados anteriormente, Sources of the
Self e The Malaise of Modernity, cit.
Algunas consideraciones se
encuentran también en Armando
FUMAGALLI, Il valore delle forme
narrative per la formazione umana e
professionale, en “Vita e pensiero”,



LXXXI (1998), n. 9, pp. 563593; trad.
parcial La aportación de la literatura
a la valoración de la realidad social y
a la eficacia de la acción empresarial,
en “Empresa y humanismo”, I (1999),
n. 2, pp. 223260.

[24] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 1005.

[25] Ibidem, n. 1006.

[26] SÃO JOÃO PAULO II, Celebração
da Palavra no Monte Sinai,
26/02/2000.

[27] Um deles é George Weigel na sua
extensa biografia de João Paulo II,
publicada em 1999: cfr. Witness to
Hope, trad. it. Testimone della
speranza, Mondadori, Milano 1999.

[28] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, n.113.

[29] IDEM, Amigos de Deus, n.26.

[30] Ibidem, n. 35.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000226_sinai.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000226_sinai.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/2000/documents/hf_jp-ii_hom_20000226_sinai.html


[31] Carta 30/04/1946, n. 46 (AGP, P07
12, pp. 183184).

[32] Este aspecto assume diferentes
formas em diferentes países do
mundo (minha consideração, por
razões fáceis de entender, foca
principalmente a Europa, a América
do Norte e – menos – a América
Latina): filmes para televisão,
minisséries e – especialmente no
mercado norte-americano – séries de
televisão que são, às vezes,
mecanismos narrativos muito
sofisticados (pensemos na série Lost
ou, de uma forma muito diferente, a
sofisticação intelectual e citações de
uma série como The Simpsons).

[33] Bobette Buster, uma experiente
consultora de Hollywood e
professora da prestigiosa
Universidade do Sul da Califórnia em
Los Angeles, fala em suas aulas sobre
a necessidade de audacity, audácia
temática ou de trama, que os filmes



de alto impacto devem possuir. Não
se trata da tendência a apresentar
um argumento chocante ou
anticonvencional (este é um atalho
que os autores muitas vezes tomam
com pouco valor, mas é muito menos
eficaz do que se pensa), mas
precisamente a audácia de expor
assuntos "intangíveis": no caso dos
filmes citados acima, veja A Vida dos
Outros, e seu argumento de como
pessoas individuais (e, portanto,
também um povo em geral) podem
ou não resistir à opressão de um
regime comunista: outro exemplo é A
Vida é Bela, que trata de como a
inocência de uma criança pode ser
defendida nas circunstâncias mais
extremas. Todos estes são casos de
audácia na escolha do argumento.

[34] Lembramos que a atenção média
à mídia de ficção na televisão na
Itália (como em muitas outras
sociedades ditas desenvolvidas)
ainda era em 2011 de quase três



horas e meia por dia por pessoa. Este
é o valor médio: então, para cada
pessoa que nunca vê televisão, há
outra que vê sete horas por dia.

[35]Sobre estas questões, estudadas
especialmente no caso da literatura,
ver as reflexões de Wayne C. BOOTH,
The Rhetoric of Fiction, 2nd edition,
University of Chicago Press, Chicago
1983; reimp. Penguin,
Harmondsworth 1987 (1st ed. 1961);
trad. it. Retorica della narrativa, La
Nuova Italia, Firenze 1996. IDEM,
The Company We Keep. An Ethics of
Fiction, University of California
Press, Berkeley Los Angeles  London
1988. Em Paolo BRAGA, Dal
personaggio allo spettatore. Il
coinvolgimento nel cinema e nella
serialità televisiva americana, Angeli,
Milano 2003, encontra-se uma forte
reflexão focalizada, em vez disso, nos
aspectos dinâmicos específicos,
típicos do cinema e da televisão.



[36] John B. THOMPSON fala sobre
"intimidade não recíproca à
distância" (John B. THOMPSON, The
Media and Modernity. A Social
Theory of the Media, Polity Press,
Cambridge 1995; trad. it. Mezzi di
comunicazione e modernità. Una
teoria sociale dei media, Il Mulino,
Bologna 1998).

[37] Em uma recente entrevista
pública, um diretor de cinema
contou como tinha ficado
surpreendido por um e-mail de uma
espectadora feminina que afirmava
que, depois de ver um dos seus
filmes no fim de semana (o filme
narrava de um aborto, mas também
aparecia um personagem que
afirmava explicitamente que " não se
pode jogar fora as crianças"), ela
havia cancelado sua hora marcada
para fazer um aborto. Vejo também
que um jovem, ex-aluno do curso de
cenografia que estou desenvolvendo,
autor de um romance de muito



sucesso (400.000 exemplares na Itália
em dois anos e traduções em mais de
quinze países), que lida com
argumentos existenciais em
profundidade, especialmente para
adolescentes, está recebendo uma
infinidade de e-mails, comentários
em blogs e facebook, que mostram
que o romance mudou a vida de uma
pessoa e de outra e de outra...
chegando a milhares de pessoas. De
uma mulher de trinta e cinco anos,
que diz ter mudado de ideia e
decidido ter filhos, a pessoas que
escrevem que "isso mudou minha
maneira de ver o mundo". Ler os
comentários ao romance em sites de
redes sociais (facebook, blog do
autor, etc.) foi extraordinariamente
instrutivo.

[38] Nos últimos anos, Barbara
NICOLOSI HARRINGTON, professora
e roteirista que trabalha no mundo
de Hollywood, voltou várias vezes a
este assunto em muitas de suas



contribuições: veja, por exemplo, o
seu ensaio no volume Behind the
Screen, citado acima, e – entre os
textos mais recentes – a entrevista
com Aletheia Writing Magazine,
Summer 2011, pp.18 ss., também em:
https://www.patheos.com/Resources/
AdditionalResources/Storytellinga‐
DyingArtNickMuzekari08052011.

[39] É uma produtora especializada
em séries de televisão e séries curtas
com alto orçamento, que muitas
vezes tratam de questões históricas e
religiosas, e que visa explicitamente
oferecer entretenimento de acordo
com os valores cristãos. Muitos dos
programas produzidos tiveram
audiências recordes na Itália e foram
transmitidos em vários outros países
(alguns também foram vendidos
para dezenas e dezenas de
territórios). Vários desses programas
receberam importantes
reconhecimentos, entre eles a
indicação ou o prêmio Emmy, que é



considerado o Oscar da televisão em
todo o mundo.

[40] Ettore BERNABEI, Lectio
magistralis, Pontificia Università
Lateranense, Roma, 16 de maio de
2011, parcialmente reproduzido em
L'Osservatore Romano, 16-17 de maio
de 2011, p. 4, sob o título La
televisione può salvarci dalla Torre di
Babele. Algumas reflexões
importantes sobre o seu trabalho
também em Ettore BERNABEI (com
Gabriele LA PORTA), Tv qualità.
Terra promessa, Eri, Roma 2003.

[41]Por exemplo, o trabalho
formativo de Act One
(www.actoneprogram.com) em Los
Angeles ou, no mundo protestante, a
produtora Walden Media, ou –
novamente no campo formativo – a
experiência empreendida pelos
abaixo assinados e alguns colegas de
trabalho em 2000, dentro da
Università Cattolica del Sacro Cuore



di Milano, em estabelecer o que é
hoje o programa Master in Scrittura e
produzione per la fiction e il cinema.
Como dissemos anteriormente, nos
últimos anos testemunhamos um
despertar de iniciativas formativas e
produtivas dos cristãos em vários
países do mundo, além, é claro, do
trabalho que os cristãos que os
cristãos fazem em produções e áreas
não caracterizadas por elementos
particulares de pertencimento
religioso ou ideológico.

[42] Em vez disso, é uma tentação
frequente, tanto para produzir filmes
ou na gestão de um canal de
televisão, quanto para iniciativas de
formação como as universidades,
pensar que o essencial é estar na
vanguarda da tecnologia, ter muitos
instrumentos, ter estúdios de
gravação muito avançados, etc. Em
nossa opinião, o importante para
uma Universidade é formar
profissionais com uma grande e



sólida cultura (e obviamente com
grandes raízes na fé) e, para
iniciativas produtivas, colocar as
pessoas em condições de desenvolver
conceitualmente projetos da melhor
maneira possível (portanto, também
com tempo e recursos econômicos
para trabalhar no seu melhor). Este
não é o lugar para entrar em
especificações técnicas, mas muitas
vezes os autores começam a
produção antes de ter estudado bem
os projetos. Perder muito dinheiro no
cinema e na televisão é, infelizmente,
muito fácil.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-

compromisso-dos-cristaos-no-mundo-
da-comunicacao-consideracoes-a-partir-

dos-ensinamentos-de-s-josemaria/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-compromisso-dos-cristaos-no-mundo-da-comunicacao-consideracoes-a-partir-dos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-compromisso-dos-cristaos-no-mundo-da-comunicacao-consideracoes-a-partir-dos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-compromisso-dos-cristaos-no-mundo-da-comunicacao-consideracoes-a-partir-dos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-compromisso-dos-cristaos-no-mundo-da-comunicacao-consideracoes-a-partir-dos-ensinamentos-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-compromisso-dos-cristaos-no-mundo-da-comunicacao-consideracoes-a-partir-dos-ensinamentos-de-s-josemaria/

	O compromisso dos cristãos no mundo da comunicação: considerações a partir dos ensinamentos de S. Josemaria
	1. As “tecnologias da palavra” e a Boa Nova
	2. A evolução das tecnologias
	3. Literatura, cinema, televisão e a realização pessoal
	4. O drama da existência e a ética da primeira pessoa
	5. Uma relação íntima
	6. Não é uma utopia


