
opusdei.org

O Coliseu

Venero com todas as minhas
forças a Roma de Pedro e de
Paulo, banhada pelo sangue dos
mártires, centro de onde tantos
saíram para propagar por todo
o mundo a palavra salvadora de
Cristo.

18/09/2018

Em 1972, São Josemaria dizia numa
homilia: Venero com todas as minhas
forças a Roma de Pedro e de Paulo,
banhada pelo sangue dos mártires,
centro de onde tantos saíram para
propagar por todo o mundo a palavra



salvadora de Cristo. Ser romano não
implica nenhum particularismo, mas
ecumenismo autêntico; supõe o desejo
de dilatar o coração, de abri-lo a
todos com as ânsias redentoras de
Cristo, que a todos procura e a todos
acolhe, porque a todos amou
primeiro[1].

As ruínas do Coliseu são testemunho
eloquente da grandeza da antiga
civilização romana e, ao mesmo
tempo, da sua miséria e caducidade.
De modo muito expressivo, João
Paulo II caracterizava-o como
“trágico e glorioso monumento da
Roma imperial, testemunha muda do
poder e do domínio da vida e da
morte, onde parecem ressoar, quase
como um eco interminável, gritos de
sangue (cf. Jo 4,10) e palavras que
imploram concórdia e perdão”[2].

Grandiosidade e crueldade

O anfiteatro Flávio, que era o seu
nome original, reflete o gênio



romano, capaz de acometer
empresas de grande envergadura e
ao mesmo tempo dando grande
atenção aos ínfimos pormenores
práticos. Tudo nesta construção
estava pensado para que as suas
enormes dimensões e a sua solidez
não prejudicassem nem a beleza nem
a funcionalidade. O equilíbrio
arquitetônico conseguiu-se graças
aos três andares de arcadas, em que
se distribuíram sabiamente os
espaços para dar uma sensação de
leveza. O sentido prático estava
presente numa enorme quantidade
de aspectos: nos acessos, com mais
de oitenta portas que permitiam
encher e esvaziar o anfiteatro em
poucos minutos; na distribuição dos
lugares sentados, calculada para que
de cada um dos cinquenta mil
lugares se pudesse ver perfeitamente
a arena; no sistema de toldos que
protegiam a multidão do sol e da
chuva, e que eram estendidos por
uma equipe de cem soldados da



marinha; na complexa rede de
subterrâneos, onde havia ascensores
de roldanas para içar os combatentes
e as feras…

A construção deste grandioso edifício
demorou oito anos, empregando no
trabalho uns doze mil escravos; na
sua maioria hebreus, feitos
prisioneiros por Tito depois da
destruição de Jerusalém, no ano 70.
O novo Amphitheatrum foi
inaugurado no ano 80, com um
programa de espetáculos e festejos
que durou cem dias: faleceram na
arena centenas de gladiadores, e
morreram uns cinco mil animais
selvagens. Também por essa época se
celebraram as primeiras naumachiae,
combates navais que se realizavam
inundando o interior e que, pela sua
novidade, devem ter impressionado
vivamente os romanos.

Os imperadores sucessivos
empenharam-se em proporcionar ao



povo espetáculos cada vez mais
aparatosos. Sêneca já havia
lamentado a espiral de violência e
desumanidade a que conduzia este
tipo de entretenimentos[3]. O povo
pedia sensações cada vez mais fortes,
porque só lhe interessava o sangue, o
puro homicídio e as matanças,
quanto mais cruéis e sofisticadas
melhor.

Neste contexto, as execuções dos
condenados não eram muito
interessantes para o público, porque
os réus indefesos quase não
apresentavam resistência aos
verdugos ou às feras. Por isso se
realizavam ao fim da manhã, entre
as lutas de gladiadores que se tinham
visto até esse momento e as da tarde.
Muitos desses condenados, que
perdiam a sua vida diante de
espectadores embrutecidos e muitas
vezes indiferentes, eram cristãos.



Um martírio insigne “in
Amphitheatrum”

Um exemplo comovedor de como os
primeiros cristãos enfrentavam o
martírio foi-nos deixado por Santo
Inácio de Antioquia, morto no tempo
do Imperador Trajano. Convertido do
paganismo, Inácio foi o segundo
sucessor de São Pedro na sede
episcopal de Antioquia. No ano 107
foi detido, condenado ad belvas – às
feras – e enviado a Roma sob
custódia militar para aí cumprir a
pena.

Conhecemos bastantes pormenores
da longa viagem desde a Síria à
capital do Império pelo historiador
Eusébio de Cesareia e, sobretudo,
graças às sete cartas que o próprio
Santo Inácio escreveu às Igrejas de
outras tantas cidades para fortalecê-
las na fé e preveni-las contra as
heresias gnósticas, que então
começavam a estender-se.



Todas as cartas começam com uma
saudação de Inácio, também chamado
Teoforo, portador de Deus. O
fundador do Opus Dei gostava deste
apelativo: “A todo o cristão deveria
poder aplicar-se a expressão que se
usou nos primeiros tempos:
‘portador de Deus’. Deves atuar de tal
modo que possam atribuir-te ‘com
verdade’ esse admirável
qualificativo”[4].

Muito cheio de Deus ia Santo Inácio,
como reflete o tom de felicidade que
têm as suas cartas: cordialmente em
Jesus Cristo e numa alegria
imaculada…, são palavras com as
quais saúda os efésios; deseja aos de
Magnesia uma superabundante
alegria em Deus Pai e em Jesus Cristo;
e aos de Filadélfia envia-lhes uma
saudação no sangue de Jesus Cristo,
que é alegria eterna e constante… As
razões da sua felicidade eram
totalmente sobrenaturais, já que o
futuro mártir conhecia o que o



aguardava; e os esbirros que o
conduziam não se distinguiam pela
delicadeza: desde a Síria até Roma,
escreve, vou lutando com as feras, por
terra e no mar, de dia e de noite,
atado a dez leopardos, isto é, a um
pelotão de soldados. Estes, apesar do
bem que recebem, tornam-se piores.
Com os seus maus-tratos vou sendo
mais discípulo [de Cristo][5].

Santo Inácio sentia-se feliz por
compartilhar a Cruz de Jesus, e tinha
o desejo ardente de que a sua
identificação com nosso Senhor se
completasse com o martírio. Por isso,
roga aos cristãos que não intercedam
por ele junto das autoridades e
manifesta o seu desejo de que as
feras se lancem para devorá-lo
rapidamente: não me vá acontecer,
diz, como a alguns a quem,
acovardadas, não tocaram[6]. Eram
famosos alguns casos em que os
animais famintos não tinham
atacado os cristãos ou inclusive se



tinham lançado mansamente a seus
pés, perante o assombro dos
espectadores. Segundo antigas
tradições, assim sucedeu a Santa
Martina, a Santo Alexandre e São
Marino, entre outros santos.

O bispo de Antioquia foi lançado aos
leões in Amphitheatrum[7]. Assim viu
cumprido o seu desejo: Sou trigo de
Deus, e é preciso que seja moído pelos
dentes das feras, para me converter
em pão imaculado de Cristo[8].

Depois do horrível espetáculo, os
cristãos conseguiram resgatar alguns
ossos do mártir, custodiaram-nos
com veneração e mais tarde
enviaram-nos para Antioquia: vós
haveis gozado do seu episcopado –
dizia São João Crisóstomo aos fiéis da
cidade síria – e os romanos
admiraram o seu martírio. O Senhor
retirou-vos este precioso tesouro por
pouco tempo para mostrá-lo aos
romanos, e devolvemo-lo com maior



glória[9]. No século VII, contudo, por
causa das invasões sarracenas, as
relíquias foram de novo trasladadas
para Roma, e hoje repousam na
Igreja de São Clemente. Ali se pode ir
agora a fim de, seguindo o conselho
do Crisóstomo, usufruir frutos
espirituais dessas sagradas relíquias,
porque são como um tesouro do qual
se pode participar sem que nunca se
esgote[10].

O caminho do ordinário

Embora também o Circo Máximo, o
Circo de Nero e outros lugares da
Urbe tenham sido palco da morte de
muitos cristãos, em 1749 o Papa
Bento XIV consagrou o Coliseu como
lugar santo em memória da Paixão
de Cristo e dos sofrimentos dos
mártires. Nesse mesmo ano, fez
colocar ao redor da arena as estações
da Via-sacra.

Atualmente, logo ao entrar no
Anfiteatro, vê-se de frente uma



grande cruz de madeira negra, que
convida a rezar. Nesse lugar, diante
do instrumento da Paixão do Senhor
e recordando quem deu a sua vida
por Cristo, é natural que surjam
desejos de maior entrega, de superar
para sempre o nosso egoísmo, de que
aumente em todos os cristãos o amor
à mortificação… Aspirações santas
que, com o auxilio da graça, se
podem tornar operativas na vida do
dia-a-dia:

Quantos se deixariam cravar numa
cruz perante o olhar atônito de
milhares de espectadores, e não
sabem sofrer cristãmente as
alfinetadas de cada dia! - Pensa então
no que será mais heroico[11].

O fundador do Opus Dei tinha uma
grande devoção aos mártires dos
primeiros séculos da Igreja.
Recordou também que a santidade é
para todos e alertava com frequência
perante o erro de pensar que o



heroísmo sobrenatural se limita a
situações extraordinárias:
perseguições, martírio, contradições
de grande monta, ou a realização de
grandes empresas para glória de
Deus… Em vez de desejar
ardentemente essas gestas – que
poderão apresentar-se alguma vez,
mas que na vida real serão muito
pouco frequentes -, animava todos os
cristãos a seguir o caminho da
heroicidade no meio das
circunstâncias em que cada um de
nós se encontra. Daí o conselho de 
Caminho:

Queres ser mártir. - Eu te indicarei
um martírio ao alcance da mão: ser
apóstolo e não te dizeres apóstolo;
ser missionário - com missão - e não
te dizeres missionário; ser homem de
Deus e pareceres homem do mundo.
Passar oculto![12]

Como os mártires, os que somos
cristãos temos de ter o desejo



ardente de cumprir a Vontade de
Deus e de lhe manifestar o nosso
amor, passando também pelo
sacrifício, com alegria, porque 
mortificação não é pessimismo nem
espírito acre. A mortificação nada
vale sem a caridade: por isso devemos
procurar mortificações que, além de
nos fazerem passar pelas coisas da
terra com domínio, não mortifiquem
os que vivem ao nosso lado. O cristão
não pode ser nem um verdugo nem
um miserável; é um homem que sabe
amar com obras, que prova o seu
amor na pedra de toque da dor.

Mas devo dizer outra vez que, em
geral, essa mortificação não
consistirá em grandes renúncias, que
aliás não são frequentes. Há de
compor-se de pequenas vitórias:
sorrir para quem nos aborrece, negar
ao corpo o capricho de uns bens
supérfluos, acostumar-se a escutar os
outros, fazer render o tempo que Deus
põe à nossa disposição... E tantos



outros detalhes, aparentemente
insignificantes - contrariedades,
dificuldades, dissabores - que surgem
ao longo do dia sem que os
procuremos[13].

[1] São Josemaria, Lealdade à Igreja
(4-VI-1972).

[2] João Paulo II, Via-sacra no Coliseu,
Sexta feira Santa de 2003, Oração
inicial.

[3] Cf. Sêneca, Epístolas morais a
Lucílio I, 7, 3-5.

[4] São Josemaria, Forja, 94.

[5] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos romanos, V, 1.

[6] Ibid., V, 2.

[7] Martyrium Antiochenum VI, 3.



[8] Santo Inácio de Antioquia, Carta
aos romanos, IV, 1.

[9] São João Crisóstomo, In S.
Ignatium Martirem hom., 5, PG 50,
col. 594.

[10] Ibid., col. 595.

[11] Caminho, 204.

[12] Caminho, 848.

[13] São Josemaria, É Cristo que
passa, 37.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-coliseu/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-coliseu/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-coliseu/

	O Coliseu

