
opusdei.org

O caminho da
libertação: do
pecado à graça

O pecado entrou na
humanidade através de um
exercício errado da liberdade,
mas o “faça-se em mim segundo
a tua palavra” que Maria
pronunciou, abriu uma nova
etapa na História: o Filho de
Deus desceu à terra para dar a
vida em um ato supremo de
liberdade, porque se originou
no Amor.

01/07/2018



Depois que Adão e Eva comeram do
fruto da árvore proibida, o Senhor
“tendo expulsado o homem, postou a
oriente do jardim do Éden os
querubins, com a espada fulgurante
a cintilar, para guardarem o caminho
da árvore da vida”. (Gen 3,24) O
drama da história humana começou:
o homem e a mulher caminhariam
como exilados de sua verdadeira
pátria, que se caracterizava pela
comunhão com Deus. Dante expressa
isso lindamente no início de sua
Divina Comédia: “À metade do
caminho da vida, / em uma selva
escura eu estava / porque o meu
caminho se havia extraviado”[1]. No
entanto, esta caminhada não é uma
noite sem luz: o Senhor também
anunciou uma esperança: “Porei
inimizade entre ti e a mulher, entre a
tua descendência e a dela. Esta te
ferirá a cabeça e tu lhe ferirás o
calcanhar” (Gen 3,15). A vinda de
Cristo marcaria a passagem do
pecado para a vida da graça.



A “culpa” original

É o conhecimento de Deus que dá
origem ao sentido do pecado, e não o
contrário. Nós não vamos entender o
pecado original e as suas
consequências, enquanto não
percebermos, primeiro, a bondade
de Deus ao criar o homem, assim
como a grandeza do seu destino. O
Catecismo da Igreja Católica afirma:
“O primeiro homem não só foi criado
bom, como também foi constituído
num estado de amizade com o seu
Criador, e de harmonia consigo
mesmo e com a criação que o
rodeava: amizade e harmonia tais,
que só serão ultrapassadas pela
glória da nova criação em Cristo”[2].

O pecado de Adão e Eva introduziu
uma ruptura fundamental na
unidade interna do ser humano. A
submissão da vontade humana à
Vontade divina, que era a pedra de
apoio do arco das faculdades



corporais e espirituais da natureza
humana, foi quebrada pela
desobediência a Deus. Então, ao
remover o apoio, o arco inteiro
desmoronou. Como consequência, “a
harmonia em que se encontravam,
estabelecida graças à justiça original,
fica destruída; o domínio das
faculdades espirituais da alma sobre
o corpo se quebra (cf. Gen 3, 7)[3]“.

Este primeiro pecado é chamado
pecado original, e é transmitido,
juntamente com a natureza humana,
de pais para filhos, com a única
exceção, por privilégio de Deus, de
uma pessoa: Nossa Senhora. “Pela
desobediência de um único homem,
todos eles foram constituídos
pecadores” (Rom 5,19), diz São Paulo.
Certamente, essa realidade é difícil
de entender, até um pouco
escandalosa para a consciência atual:
“Eu não fiz nada, por que tenho que
carregar esse pecado?”



O Catecismo da Igreja Católica
aborda esta questão: “É um pecado
que será transmitido por propagação
a toda a humanidade, isto é, pela
transmissão de uma natureza
humana privada de santidade e
justiça originais. Portanto, o pecado
original é chamado “pecado” de
maneira análoga[4]: é um pecado
‘contraído’ e não ‘cometido’, um
estado e não um ato”[5]. Refletindo
sobre isso Ronald Knox escreveu que
“evitaríamos muito trabalho se
combinássemos de chamar o pecado
original de culpa original. Porque o
pecado, de acordo com a
mentalidade do homem comum, é
algo que ele mesmo comete, e a culpa
é algo que pode corresponder a ele
sem qualquer falta de sua parte”[6].

E é isso o que acontece com o pecado
original: nossos primeiros pais
pecaram e, ao fazê-lo, perderam a
santidade e a justiça originais que
Deus lhes havia dado e sua natureza



foi “ferida em suas próprias forças
naturais, submetida à ignorância,
sofrimento e domínio da morte e
inclinados ao pecado”[7]. E como que
ninguém pode deixar como herança
o que já não possui, Adão e Eva não
puderam deixar-nos o que eles
perderam: aquele estado de
santidade e justiça original, e uma
natureza sem corrupção. Eles nos
transmitiram a sua natureza como
ela era naquele momento: ferida pelo
pecado. É por isso que Santo
Agostinho escreveu: “é que deles
nada podia nascer diferente deles.
Realmente, a magnitude da sua falta
acarretou uma sanção que alterou
para pior a sua natureza: o que não
passava de uma pena para os
primeiros homens pecadores,
tornou-se natureza para todos os
seus descendentes”[8].

Assim, o pecado original é a causa do
estado em que nos encontramos pela
má herança recebida e, como afirma



o Catecismo, “o pecado original não
tem, em qualquer descendente de
Adão, caráter de falta pessoal”[9]. Mas
todos nós viemos ao mundo afetados
pelas suas consequências: certa
ignorância na inteligência, uma vida
marcada pelo sofrimento,
subordinados ao império da morte, a
vontade inclinada ao pecado e as
paixões desordenadas. Qualquer
pessoa tem experiência dessa
desagregação, dessa incoerência,
dessa fraqueza interna.

Quantas vezes já nos propusemos
algo que depois não fizemos: fazer
uma dieta necessária para a saúde,
dedicar diariamente um tempo para
aprender um idioma, tratar os filhos
com mais doçura, não se chatear com
os pais ou cônjuge, não reclamar do
trabalho, ajudar uma pessoa pobre
ou doente, acompanhar com
generosidade os mais vulneráveis,
falar bem dos outros e alegrar-nos
com os seus sucessos, olhar para o



mundo e para as pessoas com um
coração limpo… Sem mencionar as
situações em que fazemos
exatamente o que não queremos:
deixamo-nos levar por uma explosão
de ira injustificada, sucumbimos à
preguiça em vez de servir com amor,
desculpamo-nos com uma mentira
para não ficar mal, cedemos à
curiosidade na internet…

Experimentamos também a tirania
do desejo que, buscando com
veemência um bem aparente,
particular e limitado (um prazer, um
privilégio, o poder, a fama, o
dinheiro, etc.), arrasta em sua
direção uma vontade enfraquecida, e
a desvia do bem íntegro e verdadeiro
da pessoa (a felicidade, a vida com
Deus) que deveria perseguir. Da
mesma forma, a inteligência, luz
para indicar o verdadeiro fim, fica
obscurecida e corre o risco de se
tornar um simples instrumento para
obter o que uma vontade escravizada



pelo desejo já tinha decidido
procurar.

Mas nem tudo é amaldiçoado no ser
humano, longe disso. A natureza
humana não está totalmente
corrompida, conserva a sua bondade
essencial. Nós viemos ao mundo com
as “sementes” de todas as virtudes,
chamados a desenvolver-nos com a
ajuda dos outros, com o exercício da
nossa liberdade e com a graça de
Deus. Na verdade, a virtude
corresponde mais ao que
verdadeiramente somos do que o
pecado, porque este último é sempre
um ato contra a natureza, um “ato
suicida” [10]. Bento XVI o expressava
assim: “Diz-se: ele mentiu, é humano.
Ele roubou, é humano. Mas isso não
é realmente humano. Humano é ser
generoso. Humano é ser bom.
Humano é ser um homem de
justiça”[11].

Da escravidão à libertação



Na raiz de todo pecado está uma
dúvida sobre Deus, a suspeita de que
talvez não nos ame ou não possa nos
fazer felizes: ‘É tão bom como diz
ser? Não estará nos enganando?’. “É
verdade que Deus vos disse: ‘Não
comais de nenhuma das árvores do
jardim?’” (Gen 3,2), diz a serpente a
Eva. E quando ela responde que não
é assim, que somente estão proibidos
de comer da árvore que está no meio
do jardim para não morrer, a
serpente semeia o veneno da
desconfiança em seu coração: “De
modo algum morrereis. Pelo
contrário, Deus sabe que, no dia em
que comerdes da árvore, vossos
olhos se abrirão, e sereis como Deus,
conhecedores do bem e do mal” (Gen
3,4-5). Na verdade, por trás dessa
falsa promessa de liberdade infinita,
de autonomia absoluta da vontade
(impossíveis para uma criatura), se
esconde uma grande mentira.
Porque ao tentar nos virarmos
sozinhos, sem nos apoiarmos em



Deus, aparece o séquito do mal, que
nos escraviza e nos prende porque
nos impede de ser felizes com Deus.

O pecado pode aparecer porque
somos livres, ele vive dessa
liberdade, mas termina por matá-la.
Promete muito, mas dá apenas dor. É
um engano que nos converte em
“escravos do pecado” (Rom 6,17). Por
isso: “o mal não é uma criatura, mas
se assemelha a uma planta parasita.
Ele vive do que tira dos outros e no
final se mata, como faz a planta
parasita quando toma posse de seu
hospedeiro e o aniquila”[12].

O pecado entrou na humanidade por
um exercício errado da liberdade,
porém o remédio para ele e o começo
de uma nova vida também entraram
por uma decisão livre. O “faça-se em
mim segundo a tua palavra” (Lc 1,
38), que Nossa Senhora pronunciou
de uma forma totalmente livre, abre



uma nova etapa na história, a
plenitude dos tempos.

Assim, o Filho de Deus desceu à terra
para entregar a sua vida em um ato
supremo de liberdade, por estar
originado no amor: “Meu Pai, se
possível, que este cálice passe de
mim. Contudo, não seja feito como eu
quero, mas como tu queres” (Mt
26,39). E agora isso nos eleva, para
que possamos responder – porque
queremos de verdade – a esse
convite para viver a “gloriosa
liberdade dos filhos de Deus” (Rom
8:21).

É justamente com a nossa liberdade
de filhos de Deus que podemos voltar
a deixar-nos olhar e curar pelo
Senhor, dirigindo-nos com
humildade a Ele, que nos renova
interiormente com a sua graça.
Aprendemos assim que “a vontade
de Deus não é uma lei imposta de
fora para o homem, que o obriga,



mas a medida intrínseca de sua
natureza, uma medida que está
inscrita nele e faz dele uma imagem
de Deus, e assim, uma criatura
livre”[13]. Na verdade, Deus é o fiador
da nossa liberdade. É livre quem se
deixa amar por Deus, quem não
desconfia, quem acredita no seu
Amor. Com a fé desaparecem os
limites impostos pela dúvida,
falsidade, cegueira e a falta de
sentido. Com a esperança, derrubam-
se o medo, o desânimo, a inquietação
e a culpa que nos infernizam. Com a
caridade, deixamos para trás o
egoísmo, a ganância, a
autorreferência, as frustrações e a
amargura que reduzem a medida da
nossa vida.

A graça de Deus

São João Paulo II escreveu em seu
último livro que “a redenção é o
limite divino imposto ao mal pela
simples razão de que nele o mal é



radicalmente derrotado para sempre
pelo bem, o ódio pelo amor, a morte
pela ressurreição”[14]. A resposta de
Deus a nossos pecados é a
Encarnação e Redenção de Nosso
Senhor Jesus Cristo. “Jesus Cristo foi
entregue pelos nossos pecados” (Rom
4:25), afirma São Paulo. Ele nos
reconcilia com Deus, nos liberta da
escravidão do pecado e nos concede
o dom da graça: “um dom gratuito de
Deus, pelo qual Ele nos faz
participantes em sua vida Trinitária
e capaz de agir por amor a Ele”[15].
Nós não devemos nos acostumar com
esta realidade: a graça é um dom
imerecido, uma participação na vida
divina, introduz-nos na intimidade
amorosa de Deus e nos torna capazes
de agir de uma nova maneira: como
filhos de Deus.

A graça é muito mais abundante do
que o pecado: “onde abundou o
pecado, superabundou a graça” (Rom
5,20). E muito mais forte. Em um



famoso romance literário, a
protagonista vai ao confessionário e,
uma vez lá, manifesta seu pecado
qualificando-o como muito grave. A
resposta que ele ouve do confessor é
esta: “Não, minha filha” – dizia com
calma e quase friamente –, “você não
ofendeu a Deus mais gravemente do
que uma infinidade de pessoas: seja
humilde mesmo na confissão de seu
pecado! Grande, em sua vida, foi
apenas a Graça. Somente a Graça é
sempre grande. O pecado em si, seu
próprio pecado, é pequeno e
comum”[16]. Por isso São Josemaria
podia afirmar: “Nosso Pai do Céu
perdoa qualquer ofensa quando o
filho volta de novo para Ele, quando
se arrepende e pede perdão. Nosso
Senhor é de tal modo Pai, que prevê
os nossos desejos de sermos
perdoados e a eles se antecipa,
abrindo-nos os braços com a sua
graça”[17]. Uma graça que nos é
concedida abundantemente na
oração e nos sacramentos. E que é



recuperada no sacramento da
Penitência[18] se a perdemos pelo
pecado grave.

Um dos hinos da Liturgia das Horas
diz: “Cura, Senhor, com o orvalho da
tua graça, as feridas da nossa alma
doente, para que, sufocando os maus
desejos, deplore seus pecados com
lágrimas”[19]. A Graça cura as feridas
de pecado em nossa alma: identifica
a vontade humana com a Vontade
Divina por meio do amor de Deus,
ilumina a inteligência através da fé,
ordena paixões ao verdadeiro fim do
homem e sujeito à razão, etc. Em
uma palavra: é o remédio de todo o
nosso ser. Resumindo: “Nada é
melhor no mundo do que estar em
graça de Deus”[20].

Talvez algumas pessoas se
perguntem: “Se a graça de Deus é tão
poderosa, por que não tem efeitos
mais decisivos sobre as pessoas?”.
Outra vez tropeçamos com o mistério



da liberdade humana. A graça
“previne, prepara e desperta a livre
resposta do homem”[21], mas não
força essa liberdade. “Quem te criou
sem ti não te salvará sem ti”[22],
sentenciou Santo Agostinho. Temos à
nossa disposição uma usina nuclear
com milhares de megawatts, mas
temos que conectar a rede da nossa
casa, se quisermos que essa energia
nos ilumine, aqueça e sirva de
proveito. Temos que receber a graça
com humildade, gratidão e
arrependimento dos nossos pecados
e lutar com amor para seguir
humildemente os seus impulsos. Sem
nunca perder de vista, como o Papa
Francisco nos lembra, que “essa luta
é muito bonita, porque nos permite
celebrar cada vez que o Senhor
vence em nossa vida”[23]. Vamos
evitar assim, todos os sinais de
voluntarismo, conscientes da
absoluta prioridade da graça na
nossa vida.



Mas acontece que, além disso, “nesta
vida as fraquezas humanas não são
curadas completamente e
definitivamente pela graça”[24]. “A
graça, justamente porque supõe a
nossa natureza, não nos transforma
de repente em super-homens.
Pretender isso seria confiar demais
em nós mesmos (...). Porque se não
notarmos nossa realidade concreta e
limitada, não poderemos ver os
passos reais e possíveis que o Senhor
nos pede a cada momento, depois de
nos ter capacitado e cativado com
seu dom. A graça atua
historicamente e, normalmente, nos
toma e nos transforma de forma
progressiva. Portanto, se rejeitamos
esta maneira histórica e progressiva,
de fato, podemos chegar a negá-la e
bloqueá-la, ainda que a exaltemos
com nossas palavras”[25]. Deus é
delicado e respeitoso conosco. Assim
refletia o cardeal Ratzinger certa vez:
“Creio que Deus irrompeu na história
de uma forma muito mais suave do



que gostaríamos. Mas essa é a
resposta para a liberdade. E se
queremos e aprovamos que Deus
respeite a liberdade, devemos
respeitar e amar a suavidade das
suas mãos”[26], que é o mesmo que
amar a suavidade de sua graça.

José Brage

Tradução: Mônica Diez

Bibliografia sobre o pecado e a
graça

Leituras recomendadas:

- Catecismo da Igreja Católica nºs
374-421 1846-1876 e 1987-2029.

- Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, nºs. 72-78 e 422-428.

- São João Paulo II, Exort. Ap.
Reconciliação e Penitência (2-
XII-1984).



- Concilio Vaticano II, Constituição
pastoral “Gaudium et spes” (7-
XII-1965), nºs. 13 e 37.

- Bento XVI, Homilia (8-XII-2005); 
Discurso aos alunos do Colégio
Universitário Santa Maria de
Twickenham, Londres, 17-IX-2010; 
Encontro com os párocos da diocese
de Roma, 18 de fevereiro de 2010.

- Francisco, ex. Ap. Gaudete et
exultate (19-III-2018), nºs. 47-62 e 158-
165. Palavras na visita a Auschwitz,
29 de agosto de 2016. Palavras da
janela da sede da Arquidiocese de
Cracóvia.

* * *

- Joseph Ratzinger, Criação e pecado;
Deus e o mundo, pag. 106-130: “Sobre
a criação”.

- Santo Agostinho, A Cidade de Deus,
Livros XIII y XIV: “A morte como



pena do pecado” e “O pecado e as
paixões”.

- Santiago Sanz, A elevação
sobrenatural e o pecado original em 
Resumos dos ensinamentos
Católicos”, tema 7
(www.opusdei.org.br).

- Juan Luis Lorda, Antropología
teológica, EUNSA, Barañáin 2009,
pag. 287-438.

* * *

- Ronald Knox, A torrente oculta.

-Thomas Merton, A montanha dos
sete patamares.

- Dante Alighieri, Adivina comédia.

- Evelyn Waugh, O retorno a
Brideshead.

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-br/section/ensiidntos-catolicos/
https://opusdei.org/pt-br/section/ensiidntos-catolicos/
https://www.opusdei.org.br


[1] DANTE ALIGHIERI, Divina comedia,
Inferno, Canto I, 1-3.

[2] Catecismo da Igreja Católica, nº
375.

[3] Catecismo da Igreja Católica, nº
400.

[4] Convém aqui entender bem o
conceito de analogia: é a relação de
semelhança entre coisas diferentes.
Aplicado ao nosso caso: A queda
original tem semelhança com o
pecado, mas é diferente do pecado
original.

[5] Catecismo da Igreja Católica, nº
404.

[6] KNOX, R., A torrente oculta.

[7] Catecismo da Igreja Católica, nº
405.

[8] SANTO AGOSTINHO, A Cidade de
Deus, Livro XIII, III, 1.



[9] Catecismo da Igreja Católica, nº
405.

[10] SÃO JOÃO PAULO II, Exort. Ap. 
Reconciliação e Penitência (2-
XII-1984), nº 15.

[11] BENTO XVI, Encontro com os
párocos da diocese de Roma, 18-
II-2010.

[12] RATZINGER, J., Dios y el mundo,
Galaxia Gutemberg, Barcelona 2002,
p. 120.

[13] BENTO XVI, Homilia, 8-XII-2005.

[14] SÃO JOÃO PAULO II, Memória e
Identidade, 2004 nº 15.

[15] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, nº 423.

[16] LE FORT, G. Von, El velo de
Verónica, Encuentro, Madrid 1998, p.
314.



[17] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, nº 64.

[18] Cfr. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, nº 310.

[19] Hino latino de Vésperas da terça-
feira da XXV semana do Tempo
Comum.

[20] SÃO JOSEMARIA, Caminho, nº 286.

[21] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, nº 425.

[22] Sermão 169, 13.

[23] FRANCISCO, Ex. Ap. Gaudete et
exultate (19-III-2018), nº. 158.

[24] Ibidem, nº 49.

[25]Ibidem, nº 50.

[26] RATZINGER, J., O sal da terra.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-caminho-da-
libertacao-do-pecado-a-graca/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-caminho-da-libertacao-do-pecado-a-graca/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-caminho-da-libertacao-do-pecado-a-graca/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-caminho-da-libertacao-do-pecado-a-graca/

	O caminho da libertação: do pecado à graça

