
opusdei.org

Formação da
personalidade (3): O
correto amor a nós
mesmos

O autoconhecimento, com
virtudes e defeitos, me faz feliz?

13/07/2021

Porque vós sabeis que não é por bens
perecíveis, como a prata e o ouro, que
tendes sido resgatados (…) mas pelo
precioso sangue de Cristo[1]. São
Pedro recorda aos primeiros cristãos
que a sua existência tem um valor
incomensurável, pois foi objeto do



amor abundante do Senhor, que os
redimiu. Cristo, com o dom da
filiação divina, dá segurança aos
nossos passos pelo mundo. Assim o
manifestava com espontaneidade
São Josemaria a um jovem: “Padre” –
dizia-me aquele rapagão (que será
feito dele?), bom estudante da
Central –, “estava pensando no que
o senhor me falou..., que sou filho
de Deus! E me surpreendi, pela
rua, de corpo “emproado” e
soberbo por dentro... Filho de
Deus!” Aconselhei-o, com segura
consciência, a fomentar a
“soberba”[2].

Conhecer a grandeza da nossa
condição

Como entender esse fomentar a
“soberba”? Certamente, não se trata
de imaginar virtudes que não se têm,
nem de viver com um sentido de
autossuficiência que mais cedo ou
mais tarde vai nos atraiçoar. Consiste



em conhecer a grandeza da nossa
condição: o ser humano é a “única
criatura sobre a terra a ser querida
por Deus por si mesma”[3]; criado à
sua imagem e semelhança, está
chamado a levar esta imagem à
plenitude ao identificar-se cada vez
mais com Cristo pela ação da graça.

Esta vocação sublime fundamenta o
bom amor a si mesmo que está
presente na fé cristã. Com a luz dessa
fé, podemos julgar os nossos sucessos
e fracassos. A aceitação serena da
própria identidade condiciona a
nossa forma de estar no mundo e de
agir nele. Além disso, contribui para
a confiança pessoal que diminui os
medos, precipitações e inibições,
facilita a abertura aos outros e a
novas situações, e fomenta o
otimismo e a alegria.

A ideia positiva ou negativa que
temos de nós mesmos depende do
conhecimento próprio e do



cumprimento das metas que cada
um se propõe. Estas surgem, em boa
parte, dos modelos de homem ou
mulher que desejamos alcançar e
que se apresentam de diferentes
modos, por exemplo, na educação
recebida em casa, nos comentários
dos amigos e conhecidos, nas ideias
predominantes em uma determinada
sociedade. Por isso, é importante
definir quais são os nossos pontos de
referência, já que se forem altos e
nobres, contribuirão para uma
autoestima adequada. E convém
identificar quais são os modelos que
circulam na nossa cultura porque,
mais ou menos conscientemente,
influem em como nos avaliamos.

Perguntar-se pelos modelos

Acontece, em algumas ocasiões, que
formulamos um juízo distorcido
sobre nós mesmos por termos
admitido critérios sobre o sucesso
que podem ser pouco realistas e



inclusive nocivos: a eficácia
profissional a qualquer preço,
relações afetivas egocêntricas, estilos
de vida marcados pelo hedonismo.
Podemos nos supervalorizar depois
de alguns sucessos, que nos parecem
reconhecidos pelos outros; mas
também nos pode acontecer o
contrário: subestimamo-nos, quando
não alcançamos determinados
objetivos ou não nos sentimos
valorizados em certos ambientes.
Estas avaliações erradas são, em
grande parte, consequência de olhar
demais para aqueles que qualificam
a trajetória pessoal exclusivamente
em função do que a pessoa consegue,
tem ou possui.

Para evitar os riscos anteriores, vale
a pena perguntar-nos quais são os
nossos pontos de referência na vida
profissional, familiar, social e se são
compatíveis com uma perspectiva
cristã da vida. Sabemos, também,
que o modelo mais perfeito,



completo e plenamente coerente é
Jesus Cristo. Ver nossa vida à luz da
vida d’Ele é o melhor modo de nos
avaliarmos, pois sabemos que Jesus é
um exemplo próximo, com quem
temos uma relação pessoal – de um
eu com um Você – por meio do amor.

Autoconhecimento: com a luz de
Deus

Para julgar-se com sinceridade, é
imprescindível conhecer-se. Esta
tarefa é complexa e requer um
aprendizado que, de certa forma, não
termina nunca. Começa por superar
uma perspectiva exclusivamente
subjetiva – “a meu ver”, “na minha
opinião”, “acho”... – para ter em
consideração outros pontos de vista.
Se nem sequer sabemos com
exatidão como é nossa voz ou a nossa
aparência física, e precisamos usar
ferramentas de gravação de voz ou
um espelho, é mais indispensável
ainda admitir que não somos os



melhores juízes para avaliar a nossa
própria personalidade!

Além da reflexão pessoal, conhecer-
se é fruto do que os outros nos
ensinam sobre nós. Conseguimos isso
quando sabemos abrir-nos a quem
pode nos ajudar – um grande recurso
é a direção espiritual pessoal! –,
aceitando as suas opiniões e
considerando-as em relação a um
bom ideal de vida. Nesse âmbito
também influenciam a interação com
as pessoas que convivem conosco, as
modas e costumes da sociedade. Um
ambiente que promove a reflexão
favorece o desenvolvimento dos
recursos de introspecção; enquanto
outro com um estilo de vida
superficial limita esse
desenvolvimento.

Convém, portanto, fomentar hábitos
de reflexão e nos perguntar como
Deus nos vê. A oração é um tempo
oportuno, pois ao mesmo tempo em



que conhecemos ao Senhor nos
conhecemos com a sua luz. Entre
outras coisas, procuraremos
compreender os comentários e
conselhos que recebemos dos outros.
Em algum caso, saberemos
distanciar-nos dos juízos de outras
pessoas quando notamos que os
realizam sobre fundamentos pouco
objetivos, ou talvez de uma maneira
pouco reflexiva, especialmente se
julgam segundo critérios que não são
compatíveis com o querer de Deus. É
preciso saber escolher a quem
prestar mais atenção, pois como diz a
Escritura: É melhor ser repreendido
pelo sábio do que alegrar-se com o
canto dos insensatos[4].

Por outro lado, como todos somos em
parte responsáveis pela autoestima
das pessoas que nos rodeiam, temos
de nos esmerar para que as nossas
palavras sejam um reflexo da
consideração por cada um, que é
filho de Deus. Especialmente se



tivermos uma posição de autoridade
ou de guia (na relação pai-filho,
professor-aluno, etc.) os conselhos e
indicações contribuem para
reafirmar nos outros a convicção dos
próprios valores, inclusive quando é
preciso corrigir com claridade. Esse é
o ponto de partida, o oxigênio para
que a pessoa cresça respirando por si
mesma, com esperança.

Aceitação pessoal: o Senhor nos
ama assim

Ao considerar o nosso modo de ser à
luz de Deus, estamos em condições
de nos aceitarmos como somos: com
talentos e virtudes, mas também com
defeitos que admitimos
humildemente. A verdadeira
autoestima implica reconhecer que
nem todos são iguais e aceitar que
outras pessoas podem ser mais
inteligentes, tocar melhor um
instrumento musical, ser mais
atléticas... Todos temos boas



qualidades que podemos
desenvolver e, o que é mais
importante, todos somos filhos de
Deus. Nisso consiste a genuína
autoaceitação, o sentido positivo do
amor próprio do cristão que quer
servir a Deus e aos outros, rejeitando
as comparações excessivas que
poderiam nos levar à tristeza.

Também nos aceitaremos como
somos se não perdemos de vista que
Deus nos ama com as nossas
limitações, que fazem parte do nosso
caminho de santificação e são
matéria da nossa luta. O Senhor nos
escolhe, como os primeiros Doze: 
homens comuns, com defeitos, com
fraquezas, com a palavra mais
fácil que as obras. E, entretanto,
Jesus chama-os para fazer deles
pescadores de homens,
corredentores, administradores
da graça de Deus[5].

Diante dos sucessos e dos fracassos



Com base nessa perspectiva
sobrenatural, contemplam-se com
maior profundidade o nosso modo de
ser e a nossa trajetória biográfica,
compreendendo todo o seu sentido.
Relativizamos, com uma visão de
eternidade, os sucessos e as
conquistas temporais. Então, se nos
alegramos com o sucesso na nossa
atividade, sabemos também que o
mais importante é que esta tenha
servido para crescer em santidade. É
o realismo cristão, maturidade
humana e sobrenatural, que, do
mesmo modo que não se deixa levar
pela exaltação, que pode provocar o
triunfo ou elogios, não se deixa levar
pelo pessimismo diante de uma
derrota. Como ajuda dizer, como São
Pedro, que fizemos o bem em nome
de Jesus Cristo Nazareno![6]

Ao mesmo tempo, admitir que as
dificuldades externas e as próprias
imperfeições limitam as nossas
conquistas é um dos aspectos que dá



forma à nossa autoestima,
fundamenta a maturidade pessoal e
abre as portas do aprendizado. Só
podemos aprender com o
reconhecimento das nossas carências
e com a atitude de extrair
experiências positivas do que
aconteceu. Fracassaste! – Nós
nunca fracassamos. – Puseste por
completo a tua confiança em Deus.
Não omitiste, depois, nenhum meio
humano. Convence-te desta
verdade: o teu êxito – agora e nisto
– era fracassar. – Dá graças ao
Senhor e... torna a começar![7].
Estamos em condições de
empreender o caminho da Cruz, que
mostra os paradoxos da fortaleza da
fraqueza, a grandeza da miséria e o
crescimento na humilhação, e ensina
sua extraordinária eficácia.

Trabalhar com segurança e saber
retificar



A segurança pessoal é mais firme
quando nos apoiamos em saber-nos
filhos amados de Deus, e não na
certeza obter o sucesso, que muitas
vezes foge de nós. Essa convicção
permite tolerar o risco que
acompanha qualquer decisão,
superar a paralisia da insegurança e
ter uma atitude de abertura à
novidade. Não é prudente quem
nunca se engana, mas quem sabe
retificar os seus erros. Esse é
prudente porque prefere não
acertar vinte vezes a deixar-se
levar por um cômodo
abstencionismo. Não atua com
tresloucada precipitação ou com
absurda temeridade, mas assume
o risco das suas decisões e não
renuncia a conseguir o bem por
medo de não acertar[8].

Partindo das limitações pessoais e da
capacidade de aprender do ser
humano, retificar supõe uma
melhoria, um enriquecimento



pessoal que, por sua vez, reverte nas
coisas e pessoas que nos rodeiam,
contribuindo simultaneamente a
aumentar a confiança em nós
mesmos e no ambiente em que
vivemos. Quem se põe nas mãos do
Pai celestial está seguro, pois todas as
coisas concorrem para o bem
daqueles que amam a Deus[9],
inclusive as quedas, quando pedimos
perdão ao Senhor e, com a sua graça,
nos levantamos com mais
humildade. Deste modo, saber
retificar faz parte do processo de
conversão: Se dizemos que não temos
pecado, enganamo-nos a nós mesmos,
e a verdade não está em nós. Se
reconhecemos os nossos pecados,
(Deus aí está) fiel e justo para nos
perdoar os pecados e para nos
purificar de toda iniquidade[10].

Uma virtude indispensável

A autoestima cresce, em síntese, com
a ajuda da humildade, porque é a



virtude que nos ajuda a conhecer
simultaneamente a nossa miséria
e a nossa grandeza[11]. Quando
falta essa atitude da alma, não é raro
que apareçam problemas de estima
pessoal. Mas quando se cultiva, a
pessoa se enche de realismo, e se
avalia de modo certo: não somos
homens nem mulheres impecáveis,
mas também não somos seres
corrompidos! Somos filhos de Deus,
e, acima das nossas limitações, temos
uma dignidade inesperada.

A humildade gera um ambiente
interior que permite conhecer-nos
como somos e nos impulsiona a
procurar sinceramente o apoio dos
outros, ao mesmo tempo que os
damos o nosso. Em última análise,
todos e cada um de nós necessitamos
de Deus, em quem vivemos, nos
movemos e existimos[12], que é Pai
misericordioso e vela continuamente
por nós. Quanta segurança e
confiança existiram na vida de Santa



Maria! Ela pôde dizer realizou em
mim maravilhas aquele que é
poderoso e cujo nome é Santo[13] por
ser muito consciente da sua 
humildade de escrava de Deus[14].
Nela, humildade e consciência da
grandeza da própria vocação se
conjugam maravilhosamente.

J. Cavanyes

[1] 1 Pe 1, 18-19.

[2] Caminho, n. 274.

[3] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 24.

[4] Ecl 7,5.

[5] É Cristo que passa, n. 2.

[6] At 3,6.

[7] Caminho, n. 404.



[8] Amigos de Deus, n. 88.

[9] Rm 8,28.

[10] 1 Jo 1,8-9.

[11] Amigos de Deus, n. 94.

[12] At 17,28.

[13] Lc 1, 49.

[14] Lc 1, 48.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-bom-amor-
proprio/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-bom-amor-proprio/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-bom-amor-proprio/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-bom-amor-proprio/

	Formação da personalidade (3): O correto amor a nós mesmos

