
opusdei.org

O bem dos filhos: a
paternidade
responsável (parte
2)

O primeiro artigo expôs como
os homens colaboram com Deus
na concepção e educação dos
filhos. Agora, se propõe a
refletir sobre o valor dos filhos,
acolhidos como um dom
absoluto. Novo artigo da série
sobre o amor humano.

09/09/2016

A pessoa do filho



O artigo precedente estabelecia a
grandeza de qualquer pessoa e,
concretamente, das que participam
mais no surgimento e
desenvolvimento do ser humano.

Agora, ao cingir o nosso tema à
procriação, a realidade do filho passa
a primeiro plano, pois a respeito dela
vários comportamentos podem ter a
sua origem.

Pois, no fundo da atitude
incondicional a favor da vida
humana, surge a capacidade de
apreciar que o filho – pela sua
sublime condição pessoal e a
margem de qualquer outra
circunstância – tem um valor
inestimável, uma bondade
constitutiva que não seria possível
exagerar.

Analogamente, o repúdio a uma nova
vida esconde sutil e
inconscientemente a consideração –
difusa, mas operativa – de que o filho



é um mal. Um convencimento cujo
enunciado explícito provoca pasmo e
repulsa, porém fácil de compreender
ao considerar os valores dominantes
da nossa cultura.

O útil

Um olhar atento à realidade permite
distinguir três tipos de bens ou,
melhor, três aspectos ou dimensões
do bem.

Os bens úteis são os de categoria
inferior; tem sua bondade
duplamente fora de si: na realidade
para que servem e, de maneira
definitiva, na pessoa que quer o que
esses instrumentos fazem possível.

Daí que, sem mudar, deixem de valer
quando já não existe – ou quando
ninguém quer – aquilo para o que
serviam; sem alterar-se nem
deteriorar-se, a melhor chave de
fenda perde toda sua utilidade se
desaparecerem os objetos unidos por



parafusos; e todo o dinheiro do
mundo nada vale se ninguém estiver
disposto a mover um dedo em troca
dele.

O gozoso ou agradável

Os bens deleitáveis também possuem
uma bondade escassa, porque não a
tem completamente em si: no fundo,
o seu valor depende de que alguém
os queira e decida usá-los.

Por isso, a bondade do que só é
apreciado por causa do prazer ou
satisfação que gera, desaparece
enquanto ninguém quer desfrutar
dele.

De fato, o útil e o agradável não são
bons em si e por si. Em vez disso, o
seu valor reside nas pessoas que os
procuram, e valem ou são bons em
função delas: trata-se de uma
bondade relativa, dependente.

O digno



A pessoa, ao contrário, é um bem
digno ou absoluto. Sua bondade
radica em si mesma, no seu ser-
pessoa, com independência total de
qualquer circunstância: idade, sexo,
saúde, comportamento, eficácia,
posição social... E assim deve ser
amada e apreciada: por si mesma ou
absolutamente, independentemente
de qualquer outra condição.

Sem dúvida, os bens dignos podem
gerar satisfação ou serem úteis,
porém não é essa sua bondade
fundamental ou primeira. A
amizade, por exemplo, é fonte de
alegrias incomparáveis e produz
vários benefícios. Porém não é boa
pelo prazer ou serviços que causa,
mas situa-se a anos-luz acima deles.

Poderíamos dizer que é tão
extraordinariamente boa em si, que
também traz satisfações e benefícios
que nenhuma outra realidade pode
proporcionar. Porém ter amigos só



por essas vantagens acrescentadas
degrada ou prostitui a amizade: a
relativiza, esquecendo que sua
bondade é absoluta.

Uma cegueira generalizada

No entanto, em nossa civilização, os
bens relativos foram impostos de tal
modo que a própria noção de bem
digno ou absoluto desapareceu.

Ano após ano, meus alunos do
primeiro ano de filosofia discutem se
esta é ou não útil, para acabar
optando a favor da sua utilidade. A
sua surpresa é enorme quando lhes
explico que Aristóteles declara a
filosofia radicalmente inútil,
precisamente para manifestar a sua
superioridade e nobreza. Para dar-
me a entender, traduzo o termo
inútil como supraútil, tentando
compensar a ausência de significado
da palavra digno.



De maneira parecida, depois de
explicar-lhes detalhadamente que a
filosofia não se subordina a outro
objetivo, que o filósofo só procura
saber por saber, quase todos o
traduzem afirmando que o filósofo
conhece pelo prazer de saber.

Como muitos dos nossos
contemporâneos, às vezes, parecem
incapazes de conceber o bom em e
por si, e não em virtude do benefício
ou satisfação que gera. Em tais
circunstâncias, ao não ser
compreendida, a bondade do que é
digno “não existe”.

Você gosta de crianças?

A respeito da procriação, o problema
surge quando, sem consciência
plena, a bondade do filho tende a ser
medida com os parâmetros dos bens
inferiores, coisa muito frequente.

Em discursos públicos, quando
comento que tenho sete filhos, não é



raro que algum dos assistentes me
pergunte: “Você gosta muito de
crianças, não é?” Geralmente faço
uma pausa, olho-o fixamente por
alguns segundos e acrescento em tom
amável: “Gostar, gostar, o que gosto
mesmo é de um bom presunto. A
meus filhos amo-os com toda a
alma”.

A reação geralmente é cordial, e não
me custa muito fazê-los entender que
um filho – uma pessoa – nunca deve
converter-se em questão de gostos,
caprichos ou inclinações desejos
subjetivos.

É que digno está há anos luz acima
do agradável e do útil.
Rigorosamente, trata-se de bens
imensuráveis, que nunca deveriam
ser pesados na mesma balança. O
digno se justifica por si mesmo e por
si mesmo deve ser amado; o útil e
deleitável, não.



Como consequência, mais que
conhecer os critérios que regem a
procriação responsável – que sem
dúvida tem que ser conhecidos – hoje
se torna imprescindível desenvolver
a aptidão – em geral atrofiada ou
inexistente – para captar com
profundidade a bondade própria do
filho. Advertir que, para trazê-lo ao
mundo, não é necessário um motivo
maior do que a sua sublime
grandeza; e o que requer outros
motivos, sérios e proporcionais, é
não querer trazê-lo ao mundo.

Estes motivos existem?

Para impedir a procriação ou
eliminar seu fruto, não. Sim, em
algumas situações, para deixar de
pôr os meios pelos quais poderia
ocorrer a procriação.

O filho constitui um bem absoluto, no
sentido próprio do termo. Porém
absoluto não significa infinito. E,
precisamente por causa de sua



finitude, sempre traz consigo certos
males, os derivados da necessidade
de atendê-lo, que poderiam ser
considerados normais.

Diante deles, quando se ignora ou
não conhece a bondade absoluta da
pessoa, o filho passa,
automaticamente, a ser considerado
como um mal. Mas, pelo mesmo
motivo, o serão também o cônjuge, os
pais, os irmãos, os amigos…

Encontramos a lógica
tremendamente individualista de
Sartre, para quem «o inferno são os
outros», e a única resposta, o
isolamento: ou seja, a solidão, o mais
autêntico inferno.

A exclusão do digno desemboca
inevitavelmente num paradoxo,
numa rua sem saída. Pelo contrário,
o reconhecimento do filho como bem
absoluto, relativiza esses males
inevitáveis e transforma-os em
ocasião de crescimento pessoal.



Inconvenientes graves ou
extraordinários

São os que afetam a outra ou as
outras pessoas: perigo sério para a
mãe gestante ou para a subsistência
da família, cargas que a saúde física
ou psíquica dos pais aconselha não
assumir…

Em tais circunstâncias, a situação
muda… e também deve modificar-se
a atitude e o comportamento dos
possíveis pais.

O critério de fundo é o que rege toda
atuação moral: fazer o bem e evitar o
mal, com as exigências próprias de
cada parte deste enunciado.

Fazer o bem constitui o mais básico,
fundamental e alegre dever do ser
humano. Porém ninguém está
obrigado a realizar todos os bens
que, abstratamente, pudesse realizar.
Entre outros motivos porque, ao
optar por um deles, – uma profissão,



um estado civil… – terá forçosamente
que omitir todos os bens alternativos
que, em tais circunstancias, poderia
escolher e executar.

Pelo contrário, nunca está permitido
querer positivamente um mal ou
impedir, também mediante uma
ação dirigida diretamente a isso, um
bem. O imperativo de evitar o mal,
com o qual se completa o lado
afirmativo da ética, não admite
exceção.

A bondade do filho de novo

Realizamos estas reflexões tendo em
vista, sobretudo, a grandeza da
pessoa dos filhos, que , segundo
afirma o Catecismo da Igreja Católica
(núm. 1652), citando por sua vez o
Vaticano II, “são o dom mais
excelente do matrimônio e
contribuem grandemente para o bem
de seus pais”.



Precisamente com base nessa
bondade íntima e constitutiva, que
não é possível exagerar, no que diz
respeito à procriação convém
distinguir dois comportamentos
opostos, e conhecer o princípio que
permite distingui-los.

a) Se existem causas proporcionais, é
moralmente lícito não querer fazer o
necessário para uma nova
concepção, embora nunca com
intenção anticonceptiva, mas
meramente não conceptiva: com
outras palavras, é permitido deixar
de querer a procriação de um novo
filho e deixar de atuar a favor dela.

b) Porém nunca será moralmente
legítimo pôr ativamente
impedimentos para que o filho
chegue à vida (anti ou contra
concepção), pois isso equivaleria a
querer positivamente um mal – que
não exista a nova criatura – e
trabalhar em consequência.



É a profunda diferença que separa a
anticoncepção do uso adequado dos
métodos naturais. Divergência que,
apesar da habitual denominação,
não é só, nem muito menos, questão
de métodos.

Em suma, o critério principal
continua sendo a bondade absoluta
do filho. Aqueles que por razões
graves decidem deixar de pôr os
meios para uma nova concepção, têm
de seguir considerando o possível
filho como um grande bem, mas que
não buscarão devido à sua condição
atual.

Não fazem nada que se oponha à
concepção, porém se abstém de pôr
os meios para que um novo ser
humano receba a existência. E, se, à
margem de sua vontade, Deus os
abençoasse com outro filho, o
aceitariam sem reservas, confiando
na infinita Bondade e Onipotência
divinas.



As famílias numerosas

Finalmente, a consideração da
grandeza constitutiva de cada filho
ajuda a entender, como lembra o
Catecismo, que “a sagrada Escritura e
a prática tradicional da Igreja” vejam
“nas famílias numerosas um sinal da
benção divina e da generosidade dos
pais” (núm. 2373).

Certamente, existem casais aos quais
Deus concede poucos filhos ou aos
que não confere descendência,
pedindo-lhes então que dirijam sua
capacidade conjunta de amar para o
bem de outras pessoas. Porém,
também pelo que implica de
generosidade, a criação e o cuidado
de uma família numerosa, se tal for a
vontade de Deus, é uma garantia de
felicidade e de eficácia sobrenatural
(cf. É Cristo que passa, n. 25).

Como afirmava Bento XVI, e talvez
especialmente no momento presente,
as famílias “com muitos filhos



constituem um testemunho de fé,
valentia e otimismo” (Audiência
Geral, 2-XI-2005) e “dão um exemplo
de generosidade e confiança em
Deus” (Discurso, 18-I-2009); por sua
vez, o papa Francisco exclamava: “dá
alegria e esperança ver tantas
famílias numerosas que acolhem os
filhos como um verdadeiro dom de
Deus” (Audiência geral, 21-01-2015).

Por outro lado, em muitas ocasiões
Deus abençoa a generosidade desses
pais, suscitando entre os seus filhos
decisões de entrega plena a Jesus
Cristo, e desejos de trazer também
eles numerosos filhos ao mundo. São
famílias que estão cheias de
vitalidade humana e sobrenatural.
Além disso, ao chegar à velhice, os
pais se verão rodeados do afeto dos
seus filhos e dos filhos de seus filhos.

Tomás Melendo



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-bem-dos-
filhos-a-paternidade-responsavel-parte-

ii/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-bem-dos-filhos-a-paternidade-responsavel-parte-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-bem-dos-filhos-a-paternidade-responsavel-parte-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-bem-dos-filhos-a-paternidade-responsavel-parte-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-bem-dos-filhos-a-paternidade-responsavel-parte-ii/

	O bem dos filhos: a paternidade responsável (parte 2)

