
opusdei.org

O Amor que abraça o
mundo (A Criação, 2)

Após ter refletido sobre os
relatos da criação, podemos nos
perguntar outra vez: em que
sentido é racional falar de
criação hoje?

18/12/2017

Para muitas pessoas, dizer que o
amor ocupa um lugar central na
realidade é uma ideia bonita e
inspiradora. Mas talvez
frequentemente se trate uma
convicção nostálgica: o mundo seria
um lugar melhor se todos nos



guiássemos por esse princípio. É o
que dizem a si mesmos. A
experiência do mal, das injustiças, da
imperfeição do mundo, parecem
fazer do amor mais um ideal a que
aspirar do que a base sobre a qual se
levanta o próprio edifício da
realidade. “De fato, aos olhos do
homem moderno, parece que a
questão do amor não tem nada a ver
com a verdade; o amor surge, hoje,
como uma experiência ligada, não à
verdade”[1].

Por contraste, a fé cristã encontra, na
origem do universo, um Amor
pessoal e infinitamente criativo, que
chegou ao ponto de entrar ele
mesmo, como mais um em sua
criação, para salvá-la. “Eu te amo
com amor de eternidade; por isso,
guardo por ti tanta ternura” (Jer 31,
3). Muitas pessoas que trabalham
com entusiasmo para melhorar o
mundo reconhecem a grandeza desta
visão da realidade, mas não podem



deixar de ver a ideia de um ser
pessoal e eterno – um ser que
precede o mundo – como algo que no
fundo corresponde a um modo de
pensar “mítico e contrário ao
sistema”[2]: uma ideia que não
pertence à estrutura racional que
pode ser compartilhada, baseada em
nossa experiência comum do mundo.
Depois de ter refletido sobre os
relatos da criação no Gênesis,
podemos nos perguntar agora, mais
uma vez: é racional falar de criação
hoje?

Onde está Deus?

É frequente ouvir, inclusive entre
pessoas com fé, a consideração de
que, enquanto a ciência baseia as
suas afirmações em provas seguras, a
ideia de Deus se basearia em
tradições ou suposições não
verificáveis. À primeira vista, parece
difícil contradizer essa ideia. No
entanto, se considerarmos que



“provas seguras” significa aqui
“evidências empíricas”, compreende-
se que essa segurança tem um
alcance limitado pela própria
ciência, que deliberadamente se
concentra nos aspectos empíricos e
mensuráveis da realidade. Essa
decisão estratégica permitiu à ciência
crescer exponencialmente, mas
também implica que seu estudo não
pode embarcar toda a realidade, ou
pelo menos não pode descartar que a
realidade seja mais ampla. Por outro
lado, como toda disciplina – também
a teologia –, a ciência experimental
tem pontos de partida que ela mesma
não pode demonstrar. Um deles é a 
existência da realidade que estuda,
que requer, necessariamente, uma
reflexão racional de outro tipo.
Entende-se assim que a revelação
cristã não questione o método da
ciência nem seus êxitos evidentes: na
realidade, precede esta metodologia
e lhe abre horizontes mais amplos.



É verdade que o modo peculiar com
que Deus se faz presente no mundo,
às vezes, pode fazê-lo parecer um
grande ausente. Santo Agostinho
escrevia: “Nada mais oculto que ele,
nada mais presente; dificilmente se
encontra onde está, mais difícil onde
não está”[3]. Esse paradoxo, este
cruzamento de sim e não, que parece
um curto-circuito, fala pelo contrário
da necessidade de abrir a
racionalidade a outro nível[4]. Deus
não é uma realidade como outras
neste mundo, nem intervém
necessariamente nos processos
naturais verificáveis empiricamente.
Deus atua em um nível muito mais
profundo, sustentando o próprio ser
das coisas, fazendo que as coisas 
sejam. Ao falar Dele, inclusive para
negar sua existência, a linguagem vai
sempre além do âmbito de rigor da
ciência experimental, e se insere em
uma linguagem distinta, que a
própria ciência pressupõe, e que tem
também um rigor próprio: a



linguagem filosófica ou metafísica.
Por isso, o deus que fosse obrigado a
revelar-se através de instrumentos
de observação científica não seria o
verdadeiro Deus, mas uma
caricatura d’Ele. E o verdadeiro Deus
não interfere na ciência, porque está
num nível de realidade anterior à
própria ciência. Deus não cabe nas
leis da física, porque é melhor dizer
que as leis da física é que “cabem”
n’Ele[5].

A contribuição da ciência foi decisiva
para tornar o homem consciente da
grandeza do universo, da sua
evolução dinâmica; para
compreender as suas leis, assim
como a trajetória evolutiva, que
forma uma espécie de pré-história
biológica da aparição do homo
sapiens sobre a terra. Entretanto, a
ciência não pode explicar
completamente a origem do
universo, porque este evento não
entrelaça dois “estados” da mesma



realidade. Explicar a “lei” com a qual
se passou do nada à primeira forma
embrionária do universo está fora
das possibilidades da ciência, porque
o nada não pode ter uma
representação científica. Toda teoria
cosmológica assume uma estrutura
espaço-temporal como ponto de
partida; e o nada em sentido radical,
ou seja, o não ser, fica fora dessa
estrutura: o limiar que separa o ser o
nada é metafísico[6]. Entende-se, por
isso, que o diálogo entre a ciência e a
teologia não só é desejável mas
também necessário, e que requer a
mediação da filosofia, no papel de
interlocutor capaz de compreender o
alcance e as possibilidades de ambas
as disciplinas, mais que como um
árbitro para pôr paz entre partes em
litígio.

No coração do real

Mesmo que se aproxime da origem
do universo, pois, a ciência fica



sempre do lado de cá da realidade,
dentro do ser. Há muitos cientistas
que, ao identificar esse limiar,
percebem a necessidade de
empreender uma reflexão filosófica,
a partir da qual é possível chegar a
compreender a necessidade de um
Criador na origem do universo. “A
própria formosura da criação é, sem
dúvida, um grande livro. Contempla,
olha, lê sua parte superior e inferior.
Deus não fez letras de tinta,
mediante as quais pudesses conhecê-
lO: pôs diante dos teus olhos essas
coisas que fez. Por que buscas uma
voz mais potente? A ti clamam o céu
e a terra: ‘Deus me fez’”[7].

No entanto, a própria filosofia
encontra perguntas limite: por que
existe o ser e não o nada? Por que
existo? Nesse sentido, a fé cristã
contribui com “uma nova imagem de
Deus, mais elevada do que a que
poderia ser forjada ou pensada pela
razão filosófica. Mas a fé não



contradiz a doutrina filosófica de
Deus; (...) a fé cristã em Deus aceita
em si a doutrina filosófica sobre Deus
e a consuma.”[8] Diante da pergunta
sobre o porquê, o sentido último da
existência – pergunta que se torna
decisiva para todos em algum
momento da vida –, faz-se o silêncio.
Então a fé cristã se levanta, e
responde sinceramente: Deus estava
aí antes do mundo, pensou nele, e o
criou com amor.

Essa simples afirmação produz, na
realidade, o contrário do que, às
vezes, é atribuído à noção de criação:
desmistifica o universo.
Compreender o mundo como criação
de Deus é “a ‘Iluminação decisiva da
história (...), a ruptura com os
temores que tinham reprimido os
homens. Significa a libertação do
Universo pela razão, o
reconhecimento da sua
racionalidade e de sua liberdade”[9].
Mesmo que a ciência seja capaz de



ler uma parte importante da lógica
interna da natureza, uma ciência
sem Deus não libertaria o mundo dos
mitos, porque sempre ficariam,
inevitavelmente, fendas que seriam
preenchidas com outras
explicações[10]. Não é possível, pela
autolimitação da ciência ao empírico,
que ela própria cubra algum dia
todas essas fendas. E o homem não
deixará de se perguntar por elas,
porque o próprio ato de fazê-lo –
como o próprio exercício da ciência –
mostra que o ser humano transcende
o nível empírico. O espírito humano,
que se manifesta entre outras coisas
no fato de que cada um de nós
percebe sua identidade diante do
mundo, no fato de nos perguntarmos
por essas fendas, e inclusive no fato
de que alguém possa considerar
estúpido perguntar-se por elas…
Tudo isso manifesta, mesmo do
ponto de vista meramente filosófico,
que nós mesmos – apesar de ser um
microcosmos, que compartilha com o



universos seus mesmos elementos –
somos algo mais que simples mundo.

A liberdade pessoal e a
autoconsciência, pelas quais uma
pessoa percebe que é distinta do
mundo, são por isso também grandes
fendas através das quais o homem
pode vislumbrar a transcendência:
falam do Deus pessoal que é ainda
mais radicalmente distinto do
mundo, e que o cria livremente. E
vice-versa, no reconhecimento de
que a realidade tem sua origem
nessa Liberdade criadora se joga o
próprio reconhecimento da
liberdade humana, e, portanto, da
dignidade de cada pessoa[11]. Este é
um dos sentidos fundamentais nos
quais o Gênesis diz que “Deus criou o
homem à sua imagem” (Gn 1,27): nós
mesmos somos um espelho no qual
se pode vislumbrar a Deus. Por isso o
Bem-Aventurado John Henry
Newman identificava na consciência
“nosso grande mestre interior de



religião”[12], um “princípio de
conexão entre a criatura e o
criador”[13].

A fé na criação, pois, não acrescenta
de fora o “mundo do espírito” ao
mundo material: afirma
decididamente que Deus abraça
inteiramente o universo material. A
intuição poética de Dante o
expressou de modo imortal: Deus é
“o amor que move o sol e as outras
estrelas”[14]. No coração do real está
Deus, e Deus ama o mundo, e cada
um: “aberta sua mão com a chave do
amor, surgiram as criaturas[15]”.
Neste sentido um pensamento
recorrente em São Josemaria tem
grande profundidade teológica; ao
atuar, costumava dizer, este é “o
motivo mais sobrenatural de todos: 
porque nos apetece”[16]. A liberdade e
o amor, como a racionalidade do
mundo, falam de Deus. Por isso,
Santo Agostinho reconhecia Deus no
livro da natureza, encontrava-O



também na intimidade de sua alma:
“Eis que estavas dentro de mim, e eu
lá fora, a te procurar! (...) Tu me
chamaste, gritaste por mim, e
venceste minha surdez. Brilhaste, e
teu esplendor afugentou minha
cegueira”[17].

O milagre do mundo

A realidade dos milagres
corresponde a esta mesma
prioridade que a liberdade, o amor e
a sabedoria de Deus têm sobre o
mundo. Com seu peculiar estilo
paradoxal, Chesterton dizia: “Quem
acredita numa lei natural inalterável
não pode acreditar em nenhum
milagre em nenhuma época. Quem
crê em uma vontade anterior às leis,
pode crer em qualquer milagre de
qualquer época”[18]. Os três
Evangelhos sinóticos falam de um
leproso que se aproxima de Jesus,
pedindo a sua cura. Jesus responde:
“Quero, sê limpo” (Mt 8, 3). Deus cura



àquele homem porque quer, da
mesma forma que criou o mundo, e
criou cada pessoa, porque quer, por
amor. Comentando o relato de outro
milagre, a cura de um cego, Bento
XVI observava: “Não é por acaso que
o comentário conclusivo das pessoas,
depois do milagre, recorda a
avaliação da criação no início do
Gênesis: ‘Ele fez bem todas as
coisas’ (Mc 7, 37). Na obra curadora
de Jesus sobressai de modo claro a
oração, com o seu olhar voltado para
o Céu. A força que curou o surdo-
mudo é, sem dúvida, provocada pela
compaixão por ele, mas provém do
recurso ao Pai. Encontram-se estas
duas relações: a relação humana de
compaixão para com o homem, que
entra em relação com Deus,
tornando-se assim cura”[19].

Os milagres, pois, não são exceções
que põem em questão a solidez e a
racionalidade do mundo, mas
indicam a própria raiz dessa solidez:



manifestam o verdadeiro milagre,
que é a própria existência do
Universo e da vida. O verdadeiro
milagre – miraculum, algo diante de
que só cabe se admirar – é a criação
de Deus. A abertura da razão a este 
início dos inícios não só torna os
milagres razoáveis, mas sobretudo
torna o próprio mundo razoável. “A
uniformidade e a generalidade das
leis naturais (...) levam a pensar que
a natureza se basta a si mesma. E, no
entanto, não há solução de
continuidade entre a criação e o
acontecimento mais habitual e banal.
O milagre intervém para nos
convencermos disso”[20].

Às vezes, se diz que “vivo por
milagre”, para se referir à forma
surpreendente como certos
problemas ou perigos são resolvidos.
Na realidade, a expressão recolhe
uma verdade radical: cada instante
da nossa vida diária acontece no
meio do milagre de um mundo que



existe por amor. “Cada um de nós,
cada homem e cada mulher, é um
milagre de Deus, é desejado por Ele e
conhecido pessoalmente por Ele”[21].
Como dizia São Paulo aos que o
escutavam no Areópago de Atenas,
“nele vivemos, nos movemos e
somos” (At 17, 28). Por isso, “na
tradição judaico-cristã, dizer ‘criação’
é mais do que dizer natureza, porque
tem a ver com um projeto do amor
de Deus, onde cada criatura tem um
valor e um significado”[22].

***

“Eu te louvo porque me fizeste
maravilhoso” (Sl 139,14): a fé na
criação se manifesta em uma atitude
de profundo agradecimento. Apesar
da dor e do mal presentes no mundo,
a realidade inteira – e especialmente
a nossa vida e a dos que nos rodeiam
– aparece como uma promessa de
felicidade: “Todos que estais com
sede, vinde buscar água! Quem não



tem dinheiro venha também!
Comprar para comer, vinde, comprar
sem dinheiro vinho e mel” (Is 55,1). O
homem tem consciência de ser
inerme – porque realmente o é –,
mas destinatário de uma
generosidade infinita que o chama a
viver, e a viver para sempre. Santo
Irineu sintetizou esta ideia em uma
máxima célebre: “A glória de Deus é
o homem vivo, e a vida do homem é
a visão de Deus”[23]. Com este modo
de ver, a vida não é uma simples luta
pelo sucesso ou pela sobrevivência,
nem sequer em condições extremas:
é espaço para agradecimento, para a
adoração, na qual o homem encontra
seu verdadeiro descanso[24]. “Como é
maravilhosa a certeza de que a vida
de cada pessoa não se perde num
caos desesperador, num mundo
regido pelo puro acaso ou por ciclos
que se repetem sem sentido! O
Criador pode dizer a cada um de nós:
‘Antes de te haver formado no ventre
materno, Eu já te conhecia’ (Jr 1, 5).



Fomos concebidos no coração de
Deus e, por isso, ‘cada um de nós é o
fruto de um pensamento de Deus.
Cada um de nós é querido, cada um
de nós é amado, cada um é
necessário’”[25].

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Leituras para aprofundar

Catecismo da Igraja Católica, nn.
279-324.

Francisco, Enc. Laudato si’, capítulo
II, “O Evangelho a criação” (nn.
62-100)

Bento XVI, Audiência, 6-II-2013; 
Audiência, 9-XI-2005

– Homilia na Vigília Pascal, 23-
IV-2011; Homilia na Vigília Pascal, 7-
IV-2012.

https://opusdei.org/es/document/la-creacion-2/%E2%80%93%09http:/w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130206.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html


– Mensagem aoMeetingde Rimini, 10-
VIII-2012.

– Discurso na Pontifícia Academia
das Ciências, 31-X-2008.

– Discursona Universidade de
Regensburg, 12-IX-2006.

Juan Pablo II, Catequese sobre a
criação, 8-I-1986 – 23-IV-1986.

– Memória e identidade, Planeta,
Barcelona 2005.

Artigas, M.; Turbón, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofía y religión,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G. K. Santo Tomás de
Aquino, Ecclesiae, Madrid 2015 (On
Saint Thomas Aquinas).

Guardini, R. El principio de las cosas:
Meditaciones sobre los tres primeros

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html


capítulos del Génesis, publicado em 
Meditaciones Teológicas, Cristiandad,
Madrid, 1965, 13-113. (Der Anfang der
Dinge [Meditationen über Genesis,
Kapitel 1-3]).

– “El ojo y el conocimiento religioso”,
em Los sentidos y el conocimiento
religioso, Cristiandad, Madrid, 1965,
21-48. (“Das Auge und die religiöse
Erkenntnis”).

– La aceptación de sí mismo. Lumen,
Buenos Aires 2016; Cristiandad,
Madrid 1962 (Die Annahme seiner
selbst).

Kehl, M.La creación, Sal Terrae,
Bilbao 2011 (Schöpfung: Warum es
uns gibt).

Marmelada, C.; Palafox, E.; Llano, A. 
En busca de nuestros orígenes.
Biología y trascendencia del hombre a
la luz de los últimos descubrimientos,
Rialp, Madrid 2017.



Maspero, G.; O’Callaghan, P. Creatore
perché Padre. Introduzione
all’ontologia del dono, Cantagalli,
Siena 2012.

Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, en Tanzella-
Nitti, G. y Strumia, A. (eds.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

Ratzinger, J. Progetto di Dio.
Meditazioni sulla creazione e la
Chiesa, Marcianum Press, Venecia
2012 (Gottes Projekt. Nachdenken
über Schöpfung und Kirche).

– Creación y pecado, Eunsa,
Pamplona 2005 = En el principio creó
Dios [incluye la conferencia
Consecuencias de la fe en la
creación], Edicep, Valencia 2008 (Im
Anfang schuf Gott. Vier Münchener
Fastenpredigten über Schöpfung und
Fall. Konsequenzen des
Schöpfungsglaubens).

https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology
https://www.inters.org


– Deus e o mundo, Ratzinger J. (Gott
und die Welt. Glauben und Leben in
unserer Zeit).

Sanz, S. A Criação, em 
www.opusdei.org.

Tanzella-Nitti, G. Creation, en
Tanzella-Nitti, G. y Strumia, A. (eds.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

[1] Francisco, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 27.

[2] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[3] Santo Agostinho, De quantitate
animae (A grandeza da alma), 34, 77.

[4] É neste sentido que Bento XVI
falou da “valentia para se abrir à
amplitude da razão” (Discurso na

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-6-a-criacao/
https://www.opusdei.org
https://inters.org/creation
https://www.inters.org


Universidade de Ratisbona, 12-
IX-2006).

[5] “Albert Einstein disse que nas leis
da natureza ‘se revela uma razão tão
superior que toda a racionalidade do
pensamento e dos ordenamentos
humanos em comparação é um
reflexo absolutamente
insignificante’ (...). Portanto, um
primeiro caminho que leva à
descoberta de Deus é a contemplação
da criação com um olhar
atento.” (Bento XVI, Audiência, 14-
XI-2012).

[6] Nesse sentido, São Tomás de
Aquino explica que para tirar o ser
do nada é necessária uma “potência
infinita” (cfr. Summa Theologica I, q.
45,5, ad 3): uma capacidade que não
pode ser comunicada a nenhuma
criatura, precisamente porque –
como podemos perceber em nossa
própria existência – as criaturas são
contingentes, ou seja, poderiam



nunca ter sido (Summa Theologica I,
q. 104,1).

[7] Santo Agostinho, Sermão 68, 6.

[8] J. Ratzinger, Der Gott des Glaubens
und der Gott der Philosophen (O Deus
da fé e o Deus dos filósofos).

[9] J. Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 2005, 37.

[10] Muitos cientistas pensam assim;
basta mencionar Einstein, que, com
uma ideia peculiar de Deus chegou a
dizer que “a ciência sem a religião
está coxa; a religião sem a ciência é
cega” (Pensieri, idee, opinioni
[1934-1950], Newton Compton, Roma
1996, p. 29); e Georges Lemaître,
sacerdote e físico, que pôs as bases
do mais adiante se chamaria, a
princípio com ironia, e depois mais
seriamente, o Big Bang.

[11] Cfr. J. Ratzinger, A festa da fé,
25-26: “Se, partindo da realidade, a



personalidade não é possível ou não
existe, tampouco pode existir em
lugar algum. A liberdade ou é
possível partindo da realidade ou
não existe”.

[12] Bem-Aventurado John Henry
Newman, An Essay in Aid of a
Grammar of Assent, Longmans Green
and Co, Londres 1903, 389.

[13] Ibidem, 117.

[14] «L’amor che move il sole e l’altre
stelle» (Dante, Commedia. Paradiso,
XXXIII, 145).

[15] São Tomás de Aquino, 
Commentum in secundum librum
Sententiarum, Prologus (citado em 
Catecismo da Iglesia Católica, 293).

[16] São Josemaria, É Cristo que passa,
184.

[17] Santo Agostinho, Confissões, X, 27,
38.



[18] G. K. Chesterton, Ortodoxia, São
Paulo, 2008.

[19] Bento XVI, Audiência geral, 14-
XII-2011.

[20] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, 176-177.

[21] Bento XVI, Audiência geral, 23-
V-2012.

[22] Francisco, Laudato si’, 76.

[23] Santo Irineu, Adversus haereses, 4,
20, 7 (citado em Catecismo da Igreja
Católica, 294).

[24] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
347. Criação, milagre, adoração,
agradecimento… Não é coincidência
que esses motivos convirjam no
mistério eucarístico: “A Eucaristia
une o céu e a terra, abraça e penetra
toda a criação. O mundo, saído das
mãos de Deus, volta a Ele em feliz e



plena adoração” (Francisco, Laudato
si’, 236).

[25] Francisco,Laudato si’, 65; cfr.
Bento XVI, Homilia no solene início
do ministério petrino (24-IV-2005).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-amor-que-
abraca-o-mundo-a-criacao-2/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-que-abraca-o-mundo-a-criacao-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-que-abraca-o-mundo-a-criacao-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-que-abraca-o-mundo-a-criacao-2/

	O Amor que abraça o mundo (A Criação, 2)

