
opusdei.org

O amor permeia
tudo

Na Audiência desta quarta-feira
o Papa Francisco recordou que
devemos, amar, dialogar,
construir a civilização do amor
com os que, aos nossos olhos,
parecem ser nossos inimigos e
adversários políticos.

09/09/2020

Amados irmãos e irmãs, bom dia!

A crise que estamos vivendo devido à
pandemia atinge todos; podemos sair
dela melhores se todos juntos



procurarmos o bem comum; caso
contrário sairemos piores.
Infelizmente, estamos assistindo ao
surgimento de interesses de parte.
Por exemplo, há quem deseje
apropriar-se de possíveis soluções,
como no caso das vacinas e depois
vendê-las aos outros. Algumas
pessoas aproveitam-se da situação
para fomentar divisões: para
procurar vantagens econômicas ou
políticas, gerando ou aumentando os
conflitos. Outros simplesmente não
se importam com o sofrimento dos
outros, passam adiante e seguem o
seu caminho (cf.Lc 10, 30-32). São os
devotos de Pôncio Pilatos, lavam as
mãos.

A resposta cristã à pandemia e às
consequentes crises socioeconômicas
baseia-se noamor, antes de tudo, no
amor de Deus que sempre nos
precede (cf.1 Jo 4, 19). Ele ama-nos
primeiro, Ele precede-nos sempre no
amor e nas soluções. Ele ama-nos



incondicionalmente, e quando
aceitamos este amor divino, então
podemos responder de forma
semelhante. Amo não só aqueles que
me amam: a minha família, os meus
amigos, o meu grupo, mas também
aqueles que não me amam, amo
inclusive os que não me conhecem,
amo também os que são estrangeiros,
e até aqueles que me fazem sofrer ou
que considero inimigos (cf.Mt 5, 44).
Esta é a sabedoria cristã, esta é a
atitude de Jesus. E o ponto mais
elevado da santidade, digamos assim,
é amar os inimigos, e não é fácil.
Claro, amar todos, inclusive os
inimigos, é difícil – diria que é uma
arte! Mas é uma arte que pode ser
aprendida e melhorada. O
verdadeiro amor, que nos torna
fecundos e livres, é sempre
expansivo e inclusivo. Este amor
cuida, cura e faz bem. Muitas vezes
uma carícia faz mais do que muitas
argumentações, uma carícia de



perdão e não muitas palavras de
defesa. É o amor inclusivo que cura.

Portanto, o amor não se limita às
relações entre duas ou três pessoas,
amigos, ou família, vai além. Inclui
as relações cívicas e políticas (cf. 
Catecismo da Igreja Católica [CIC],
1907-1912), incluindo a relação com a
natureza (Enc.Laudato si' [LS], 231).
Dado que somos seres sociais e
políticos, uma das mais altas
expressões de amor é precisamente o
amor social e político, que é decisivo
para o desenvolvimento humano e
para enfrentar qualquer tipo de crise
(ibid., 231). Sabemos que o amor
fecunda famílias e amizades; mas é
bom lembrar que também fecunda
relações sociais, culturais,
econômicas e políticas, permitindo-
nos construir uma “civilização do
amor”, como gostava de dizer São
Paulo VI (Mensagem para o Décimo
Dia Mundial da Paz, 1 de Janeiro de
1977:AAS 68 [1976], 709) e, na

https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html


seguindo-o, São João Paulo II. Sem
esta inspiração, a cultura do egoísmo,
da indiferença, do descarte,
prevalece, ou seja, descartar aquilo
de que eu não gosto, o que eu não
posso amar ou aqueles que na minha
opinião são inúteis na sociedade.
Hoje, à entrada, um casal disse-me:
“reze por nós porque temos um filho
deficiente”. Perguntei: “quantos anos
tem? – muitos – e o que vocês fazem?
– nós o acompanhamos, ajudamos”.
Uma vida inteira dos pais para
aquele filho deficiente. Isto é amor. E
os inimigos, os adversários políticos,
segundo a nossa opinião, parecem
ser deficientes políticos e sociais, mas
parecem. Só Deus sabe se o são ou
não. Mas nós devemos amá-los,
devemos dialogar, devemos construir
esta civilização do amor, esta
civilização política, social, da
unidade de toda a humanidade. Tudo
isto é o oposto de guerras, divisões,
invejas, até das guerras em família. O

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html


amor inclusivo é social, é familiar, é
político: o amor permeia tudo!

O coronavírus mostra-nos que o
verdadeiro bem para cada um é um
bem comum, não só individual e,
vice-versa, o bem comum é um
verdadeiro bem para a pessoa (cf. 
CIC, 1905-1906). Se alguém procura
apenas o próprio bem é um egoísta.
Ao contrário, a pessoa é mais pessoa
quando abre o próprio bem a todos,
o partilha. A saúde não é apenas
individual, mas também um bem
público. Uma sociedade saudável é
aquela que cuida da saúde de todos.

Um vírus que não conhece barreiras,
fronteiras, distinções culturais nem
políticas deve ser enfrentado com
um amor sem barreiras, fronteiras
nem distinções. Este amor pode gerar
estruturas sociais que nos encorajam
a partilhar em vez de competir, que
nos permitem incluir os mais
vulneráveis em vez de os descartar, e

https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html


que nos ajudam a expressar o
melhor da nossa natureza humana e
não o pior. O verdadeiro amor não
conhece a cultura do descarte, não
sabe o que é isso. De fato, quando
amamos e geramos criatividade,
quando geramos confiança e
solidariedade, então emergem
iniciativas concretas para o bem
comum (Cf. S. João Paulo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 38). E isto é
verdade tanto a nível de pequenas e
grandes comunidades como a nível
internacional. Aquilo que se faz em
família, no bairro, na aldeia, na
grande cidade e internacionalmente
é o mesmo: é a mesma semente que
cresce e dá fruto. Se você, em família,
no bairro, começar com a inveja,
com a luta, no final haverá a
“guerra”. Ao contrário, se começar
com o amor, a partilhar o amor, o
perdão, então haverá o amor e o
perdão para todos.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html


Pelo contrário, se as soluções para a
pandemia tiverem a marca do
egoísmo, quer de pessoas, empresas
ou nações, talvez consigamos sair do
coronavírus, mas certamente não da
crise humana e social que o vírus
evidenciou e acentuou. Portanto,
prestem atenção para não construir
sobre a areia (cf.Mt 7, 21-27)! Para
construir uma sociedade saudável,
inclusiva, justa e pacífica, temos que
o fazer sobre a rocha do bem comum
(ibid., 10).O bem comum é uma
rocha. E esta é a tarefa de todos nós,
e não apenas de alguns especialistas.
São Tomás de Aquino disse que a
promoção do bem comum é um
dever de justiça que recai sobre
todos os cidadãos. Cada cidadão é
responsável pelo bem comum. E,
para os cristãos, é também uma
missão. Como ensina Santo Inácio de
Loyola, orientar os nossos esforços
diários para o bem comum é uma
forma de receber e difundir a glória
de Deus.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html


Infelizmente, a política muitas vezes
não tem boa reputação, e nós
sabemos porquê. Isto não significa
que todos os políticos são maus, não,
não pretendo dizer isto. Digo apenas
que infelizmente a política, com
frequência, não tem de boa fama.
Contudo, não nos devemos resignar a
esta visão negativa, mas reagir
demonstrando com fatos que uma
boa política é possível, aliás,
indispensável (cf. Mensagem para o
Dia Mundial da Paz 1 de Janeiro de
2019 [8 de Dezembro de 2018]),
aquela que coloca no centro a pessoa
humana e o bem comum. Se lerem a
história da humanidade, encontrarão
muitos políticos, santos, que
percorreram este caminho. É
possível na medida em que cada
cidadão e, em particular, aqueles que
assumem compromissos e encargos
sociais e políticos, enraízam as suas
ações em princípios éticos e as
animam com amor social e político.
Os cristãos, especialmente os fiéis

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html


leigos, são chamados a dar bom
testemunho disto e podem fazê-lo
através da virtude da caridade,
cultivando a sua intrínseca dimensão
social.

Por conseguinte, chegou o momento
de incrementar o nosso amor social –
desejo frisar isto: o nosso amor social
– contribuindo todos, a começar pela
nossa pequenez. O bem comum
requer a participação de todos. Se
cada um contribuir com a sua parte,
e se ninguém for excluído, podemos
regenerar boas relações a nível
comunitário, nacional e
internacional e também em
harmonia com o meio ambiente (cf. 
LS, 236). Assim, nos nossos gestos,
mesmo nos mais humildes, tornar-se-
á visível algo da imagem de Deus que
temos dentro de nós, porque Deus é
Trindade, Deus é Amor. Esta é a
definição mais bonita de Deus na
Bíblia. É-nos oferecida pelo apóstolo
João, que amava tanto Jesus: Deus é

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#236


amor. Com a sua ajuda, podemos 
curar o mundo trabalhando juntos
para o bem comum, não só para o
próprio bem, mas para o bem
comum, de todos.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-amor-
permeia-tudo/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-permeia-tudo/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-permeia-tudo/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-permeia-tudo/

	O amor permeia tudo

