
opusdei.org

O amor aos pobres
em São Josemaria

O Papa Francisco colocou o
amor aos pobres no centro de
sua ação pastoral. Na sua
Exortação apostólica Evangelii
Gaudium afirma que “no
trabalho livre, criativo,
participativo e solidário, o ser
humano exprime e engrandece
a dignidade da sua vida”. São
palavras que encontram
profunda ressonância nos
escritos de São Josemaria, como
podemos apreciar neste artigo
do professor Martin Schlag.



07/08/2018

Poucos temas suscitam tanta paixão
como o da pobreza socioeconômica e
da miséria material em que se
encontram indivíduos e amplos
estratos da sociedade. Revoluções,
protestos, lutas de classe foram e
ainda são convulsões sociais
originadas pelas condições de
indigência: o sentido humano de
justiça rebela-se contra a distribuição
profundamente desigual dos bens da
terra, e ainda mais interpelado se
sente um coração cristão, imbuído do
espírito de justiça e caridade pregado
e vivido exemplarmente por Jesus de
Nazaré.

Também no seu aspecto ascético-
espiritual, a pobreza, como virtude
individual e coletiva, tem suscitado
acesas controvérsias no seio da
comunidade eclesial. Basta recordar



a disputa sobre as Ordens
mendicantes do séc. XIII e a luta
entre os «espirituais» e a corrente
maioritária nos Franciscanos. Todas
essas tensões nasceram em torno da
pergunta sobre a pobreza: como
vivê-la? Em que medida é necessária
uma carência absoluta de bens para
viver uma pobreza «evangélica» e
identificar-se desse modo com Cristo
Jesus? E em que medida está um
cristão obrigado a dar esmola aos
pobres? Só do supérfluo? Ou também
do necessário? O que é o necessário?

Todas estas interrogações não são
questões meramente acadêmicas,
mas afetam a vida cotidiana do
cristão, consciente de que Cristo, no
Juízo Final, vai nos julgar segundo as
nossas obras, também as de amor e
de misericórdia.

São Josemaria tratou ambos os
aspectos da pobreza: o
socioeconômico e o ascético-



espiritual. Pode afirmar-se que o
Fundador do Opus Dei vivia e
ensinava uma «opção preferencial,
mas não exclusiva, pelos pobres»,
conforme a formulação da
Conferência de Medellín, embora
sem a empregar, fato que se explica
se considerarem o abuso e a
confusão que, durante a sua vida,
tinham criado com essas expressões
no âmbito da «teologia da
libertação».

O desafio metodológico com que se
enfrenta um trabalho como este é
próprio de uma reflexão histórica,
quando se investiga um conceito que
faz parte integrante da sensibilidade
contemporânea, em um autor que,
para designá-lo, usa palavras
distintas das que outros empregam.
O perigo é fazer dizer ao autor coisas
que não diz ou, pelo contrário, não
descobrir a sua riqueza de conteúdo
pela falta de uma determinada
roupagem exterior.



Amor Cristocêntrico aos pobres

Para orientar a nossa busca
esclarecemos que o conceito que
aqui queremos investigar é o de
amor aos pobres em sentido
socioeconômico, quer dizer, aos
pobres entendidos como um grupo
social, distinto dos poderosos e
proprietários de bens. Neste artigo,
portanto, não vai ser tratado do
desprendimento, mas, e aqui já
entramos no núcleo da questão, não
se pode falar do amor aos pobres
segundo a mente de São Josemaria
sem mencionar a virtude da pobreza
(a Santa Pobreza, como a chamou
por vezes, com maiúscula, cf. Forja
[F] nº 46), porque ambas as virtudes,
o amor aos pobres e a pobreza,
nascem da mesma fonte: do desejo
do cristão de imitar Cristo, nosso
Senhor, até se fazer um com Jesus, o
modelo. Quer dizer, fonte, motivo e
força propulsora do amor aos pobres
é o amor a Cristo. Primeiro vem o



amor ao Senhor, depois o amor aos
pobres. Por certo, quando se fala de
«amor aos pobres», estamos falando
deles no sentido socioeconômico, ou
seja da classe de pessoas na
sociedade que sofrem de indigência
de meios materiais, e não das pessoas
que se esforçam por viver
individualmente o desprendimento.
Contudo, os dois aspectos se
entrelaçam: a opção preferencial
pelos pobres requer a pobreza
interior. A generosidade da doação
pressupõe a generosidade e a
liberdade do coração desapegado dos
bens e capaz de ajudar.

Em uma reflexão teológica sobre o
Opus Dei, José Luis Illanes coloca o
ponto de partida para uma análise da
responsabilidade social do cristão, de
acordo com o pensamento de São
Josemaria, na unidade da vida. É à
volta dessa característica, que define
a condição de um fiel cristão no meio
do mundo, que o fundador do Opus



Dei organiza os outros aspectos dos
seus ensinamentos sobre a
santificação da vida corrente, que
inclui também a vida social e o
esforço por configurar a sociedade
de um modo justo. Segundo Illanes, a
unidade de vida, como a ensinava
São Josemaria, compõe-se de três
elementos que devem dar-se
simultaneamente:

1. A normal existência no mundo,
com tudo o que abrange de relações,
desejos, ilusões, esperanças, alegrias,
obrigações e tarefas, sobretudo no
que se refere ao trabalho profissional
feito com espírito de serviço. Tudo
isto chama-se secularidade, indoles
saecularis, caráter secular.

2. A referência de toda essa
realidade a Deus, Pai e Criador, de
cujas mãos o mundo saiu bom e
digno de amor.

3. O sentido da missão apostólica
que, brotando dos sacramentos da



iniciação cristã, ilumina toda a
existência e a converte em encontro
com Deus e ocasião para O dar a
conhecer com a própria vida e com a
palavra.

“Unidade de vida implica, em
resumo” – tal como São Josemaria a
entende –, “na unidade da dimensão
secular com a ascética e a apostólica,
até formarem as três uma só coisa
em quem, ao aprofundar a fé,
reconhece que a vida corrente e
quotidiana pode e deve ser vivida em
comunhão com Deus e em atitude de
amor e serviço aos que o rodeiam”.

Tudo isto equivale a proclamar o
valor teologal da existência humana
e de cada instante desta existência.
Nesse sentido, a responsabilidade
social não é algo que se acrescente à
vida cristã desde fora, antes faz parte
da vocação cristã. «O cristão não é
alguém que, além de ser cristão, tem
uma responsabilidade social, mas



alguém que, ao saber-se cristão, se
reconhece situado no mundo para
desenvolver aí todas as implicações,
também sociais, da fé. A
responsabilidade social é, afinal,
elemento integrante, dimensão
fundamental da vocação cristã». E
particularmente da missão dos
leigos, que permanecem no mundo
para o vivificar a partir de dentro.

Escolher a unidade de vida como
ponto de partida para o amor aos
pobres realça o cristocentrismo dessa
atitude, uma vez que a unidade de
vida é consequência de ver toda a
realidade com os olhos de Jesus.
Quando o Senhor observa os que
deitam esmolas no gazofilácio, e vê a
pobre viúva que acaba de dar tudo o
que tinha, chama os apóstolos para
que aprendam a ver como Ele.

Só depois de olhar para Cristo,
«nosso modelo», São Josemaria prega
o desprendimento como «senhorio,



dignidade» referindo-se aos seus
vários aspectos e consequências no
porte externo, elegante e atraente
como o de Cristo, e ao mesmo tempo
radicalmente desprendido (cf.
Amigos de Deus [AD], nº 122). «Meu
Deus, vejo que não te aceitarei como
meu Salvador, se não te reconhecer
ao mesmo tempo como Modelo. - Já
que quiseste ser pobre, dá-me amor à
Santa Pobreza. O meu propósito, com
a tua ajuda, é viver e morrer pobre,
ainda que tenha milhões à minha
disposição» (Forja [F], nº 46).

São Josemaria dedicou a sua vida a
abrir um caminho espiritual no meio
do mundo para cristãos leigos e
sacerdotes seculares de todos os
ambientes sociais. Essa missão
fundacional exigiu, entre muitos
outros aspectos, a necessidade de
distinguir modos de conceber a
pobreza mais específicos da vida
religiosa e não apropriados à
secularidade de uma mulher ou de



um homem no meio do mundo, da
sociedade e de sua família. A virtude
da pobreza compete a qualquer
cristão batizado. O que varia é o
modo de a viver, quanto às
manifestações externas, que não têm
por que ser sempre as mesmas. Por
isso São Josemaria sublinhou: «Não
consiste a verdadeira pobreza em
não ter, mas em estar desprendido,
em renunciar voluntariamente ao
domínio sobre as coisas. - Por isso há
pobres que realmente são ricos. E
vice-versa» (Caminho [C], nº 632).

Viver a virtude da pobreza, o
desprendimento das coisas que se
usam, significa para São Josemaria
perguntar-se: «Tenho os afetos de
Jesus Cristo, e os seus sentimentos,
no que se refere à pobreza e às
riquezas?» (F, nº 888) «Se estamos
perto de Cristo e seguimos os seus
passos, temos que amar de todo o
coração a pobreza, o desprendimento



dos bens terrenos, as privações» (F,
nº 997).

Se o amor ao desprendimento deriva
do desejo de imitar Cristo e de estar
perto d’Ele, com mais força há que
afirmar o mesmo sobre o amor aos
pobres. Imitar Cristo e amar a sua
santa vontade é amar e vê-Lo em
todas as pessoas, especialmente nos
enfermos, nas crianças, nos pobres e
nos humildes: «é justamente entre
eles que se sente melhor» (Sulco [S],
nº 228). Ser cristão exige «visão
límpida e uma vontade decidida de
agir como Deus quer», superando «as
pequenas metas do prestígio ou da
ambição» e ir até «finalidades
aparentemente mais nobres, como a
filantropia ou a compaixão perante
as desgraças alheias; é avançar em
direção ao termo último e radical do
amor que Jesus Cristo manifestou ao
morrer por nós» (Cristo que passa
[CP], nº 98). Ser cristão significa,



portanto, ver todos com os olhos de
Jesus.

São Josemaria é muito claro ao
denunciar como falsas a
espiritualidade e a religiosidade
encerradas na piedade «pessoal», e
alheias às exigências da justiça
social. «Não se ama a justiça, se não
se deseja vê-la estendida aos outros.
Como também não é lícito encerrar-
se numa religiosidade cômoda,
esquecendo as necessidades alheias.
Quem deseja ser justo aos olhos de
Deus esforça-se também por fazer
com que se pratique de fato a justiça
entre os homens. E não apenas pelo
bom motivo de que não se injurie o
nome de Deus, mas porque ser
cristão significa acolher todas as
instâncias nobres que existem no ser
humano. Parafraseando um
conhecido texto do Apóstolo São
João , podemos dizer que quem se
proclama justo com Deus, mas não é
justo com os outros homens, é um



mentiroso; e a verdade não habita
nele» (CP, nº 52).

«Compreende-se muito bem a
impaciência, a angústia e os anseios
inquietos daqueles que, com alma
naturalmente cristã , não se
resignam perante as situações de
injustiça pessoal e social que o
coração humano é capaz de criar.
Tantos séculos de convivência entre
os homens, e ainda tanto ódio, tanta
destruição, tanto fanatismo
acumulado em olhos que não
querem ver e em corações que não
querem amar.

Os bens da terra, repartidos entre
poucos; os bens da cultura,
encerrados em cenáculos. E, lá fora,
fome de pão e de sabedoria; vidas
humanas - que são santas, porque
vêm de Deus - tratadas como simples
coisas, como números de uma
estatística. Compreendo e partilho
dessa impaciência, levantando os



olhos para Cristo, que continua a
convidar-nos a pôr em prática o 
mandamento novo do amor» (CP, nº
111).

Nestas citações chama a atenção a
constante referência a Cristo ao
tratar das tremendas injustiças
humanas. Lutar pela justiça social
significa «praticar o bem sem
espetáculo, de ajudar os necessitados
por puro amor, sem obrigação de
publicar essas tarefas a serviço dos
outros» (CP, nº 69). Amar todas as
pessoas é «venerar [...] a imagem de
Deus que há em cada homem,
procurando que também ele a
contemple, para que saiba dirigir-se
a Cristo». (AD nº 230) A caridade que
deve habitar no coração humano
está feita à medida do amor do
coração de Jesus: «A caridade com o
próximo é uma manifestação do
amor a Deus. Por isso, não podemos
estabelecer limite algum ao nosso



esforço por melhorar nessa
virtude» (AD, nº 232).

O contato pessoal de São Josemaria
com a pobreza

Ao longo do séc. XX verificou-se uma
grande evolução tecnológica que
acelerou a transição de uma
economia estática para outra, em
contínuo crescimento, iniciada já no
séc. XIX com a revolução industrial.
O Magistério da Igreja reflete sobre
esses movimentos sociais nos seus
documentos de doutrina social. Se na
encíclica Rerum Novarum (1891) de
Leão XIII predominava a «questão
operária», no decurso do séc. XX
acrescentam-se novos temas,
especialmente o desenvolvimento e a
distinção entre países desenvolvidos
e países em vias de desenvolvimento.
Na percepção social geral, passou-se
do otimismo de um «progresso
técnico e econômico sem limites»,
que tinha reinado nos anos 1950 e



1960, à preocupação pela ecologia e
pelo problema de uma eventual
escassez de recursos naturais, que se
torna presente a partir da década de
setenta. E difundiu-se um amplo
consenso sobre a necessidade de que
o desenvolvimento fosse integral e
não se limitasse ao mero crescimento
quantitativo.

Parte dos acontecimentos
mencionados são posteriores ao
falecimento de São Josemaria.
Outros, pelo contrário, estiveram
presentes ou começaram a aflorar
durante a sua vida. Em uma de suas
homilias recorda que, já na sua
infância, tinha ouvido falar da
«questão social» (AD, nº 170);
posteriormente, durante os seus
estudos de Teologia, em Saragoça,
teve oportunidade de conhecer a
doutrina da Rerum Novarum, as
cartas pastorais que os bispos
espanhóis, entre eles o arcebispo
saragoçano Cardeal Soldevila, foram



dedicadas aos problemas do mundo
do trabalho. Ainda em Saragoça, na
universidade civil onde fez o curso
de Direito, teve como professores
alguns dos representantes da que se
chamou «Escola Social de Saragoça»,
um dos núcleos mais significativos
do pensamento social cristão da
época. O decurso da sua vida
colocou-o, por outro lado, frente a
situações duras. E o seu coração
sacerdotal levou-o a prestar sempre
atenção às mudanças e problemas
sociais.

São Josemaria experimentou na sua
adolescência, como consequência da
falência do negócio que o seu pai
dirigia em Barbastro, os problemas
que acompanham uma quebra de
ordem econômica e que obrigaram a
família a deixar a cidade natal e a
mudar-se para Logronho, onde viveu
muito modestamente. A morte do pai
em 1924 fez com que a família – a
sua mãe e dois irmãos – ficasse a seu



cargo, sendo ele um sacerdote jovem
e com escassos recursos. Já em
Madrid, a família atravessou
momentos de verdadeira pobreza.

Nessa mesma temporada, São
Josemaria empenhou-se em um
profundo serviço entre os mais
pobres dos pobres da cidade de
Madrid que, como outras capitais
europeias, se encontrava em um
período de expansão o que atraía
uma quantidade de pessoas que
demorava para encontrar
acomodação. Passou muitas horas
por dia caminhando pelos bairros
mais miseráveis, atendendo
moribundos e enfermos incuráveis e
contagiosos. Administrava-lhes os
sacramentos, atendia-os
materialmente com um serviço
abnegado, levava-lhes carinho e
fortaleza nos seus sofrimentos.
Dedicava-se aos pobres de corpo e
alma, conhecendo as suas dores e, ao
mesmo tempo, comovendo-se



perante a inteireza cristã que muitos
deles manifestavam. Em mais de
uma ocasião comentou que o Opus
Dei tinha nascido nos hospitais e no
meio dos pobres de Madrid, e que
tinham sido precisamente eles a
fortaleza da Obra, palavras com que
sublinhava o valor redentor da dor e
a dignidade do ser humano também
na extrema pobreza.

Quando iniciou o seu apostolado com
universitários – continuamos em
Madrid, na primeira metade dos
anos trinta – iniciou um costume,
que logo tornaria universal: as
«visitas aos pobres». Quer dizer, o
costume de convidar jovens
universitários – que costumavam ser
de condição abastada – para visitar
pobres e enfermos, fazendo-lhes
companhia, prestando-lhes serviços e
manifestando-lhes um carinho que
os consolasse na em sua solidão.
Estas visitas eram um autêntico meio
de formação para esses jovens, que



aprendiam assim a ver Cristo nas
pessoas necessitadas e a tomar
consciência da seriedade da vida.
Nessa «escola» de generosidade, os
jovens gravavam no coração a
convicção de que a caridade não
consiste em dar uma ajuda anônima
e fria, mas sim em perceber os
problemas dos outros e em torná-los
próprios.

Deste modo se assentavam as bases
para que, no futuro, essas pessoas
jovens enfrentassem a vida com uma
atitude responsável e generosa, e
soubessem ajudar sem humilharmas,
ao contrário, elevando. São
Josemaria insistia muito neste
aspecto, que constitui um dos traços
característicos de sua pregação e dos
seus ensinamentos. «A caridade
cristã não se limita a socorrer os
necessitados de bens econômicos;
seu primeiro propósito é respeitar e
compreender cada indivíduo como
tal, em sua intrínseca dignidade de



homem e de filho do Criador» (CP, nº
72). Proclamava que a autêntica
caridade não é oficial nem seca, nem
se pode confundir com uma
beneficência mais ou menos
estereotipada, com uma esmola ou
um serviço sem alma. Proceder de
outra maneira é uma «aberração» –
comenta em uma das suas homilias –
bem expressa na “queixa resignada”
de uma doente: « “Aqui tratam-me
com caridade, mas a minha mãe
cuidava de mim com carinho”. O
amor que nasce do coração de Cristo
não pode dar lugar a este gênero de
distinções» (AD, nº 229).

Caridade universal sem excluir
ninguém

Na linha do que até agora foi dito, é
de assinalar outra característica dos
escritos de São Josemaria sobre o
amor aos pobres: sublinha
fortemente a necessidade de viver a
solidariedade sem classismos e sem



exclusivismos de nenhuma espécie.
Jesus Cristo veio à Terra para trazer a
paz a todos os homens, escreve São
Josemaria em uma homilia: a todos,
«não só aos ricos, nem só aos pobres!
A todos os homens, a todos os
irmãos! Pois irmãos somos todos em
Jesus: filhos de Deus, irmãos de
Cristo. E sua Mãe é nossa Mãe» (CP,
nº 13). E mais adiante repete: «Nós,
cristãos, não podemos ser
exclusivistas nem separar ou
classificar as almas; virão muitos do
Oriente e do Ocidente ; todos têm
lugar no coração de Cristo. Seus
braços - voltamos a admirá-lo no
Presépio - são de criança, mas são os
mesmos que se abrirão na Cruz,
atraindo todos os homens a Si» (CP,
nº 38).

Estas palavras opõem-se a uma
redução do amor aos pobres e
necessitados, a um programa político
de luta de classes, como faziam as
abordagens da teologia da libertação



de cariz radical. A sensibilidade que
os cristãos têm de ter para as
injustiças sociais está motivada pela
urgência da caridade. Portanto, não
deve levar a adotar soluções
relacionadas com a violência.

A resposta de São Josemaria à crise
da sociedade contemporânea é a
«rebelião do homem que não tolera
viver como um animal, que não se
conforma - não sossega - se não
conhece o Criador, se não procura a
sua intimidade» (AD, nº 38). É a
revolução de quem não quer
submeter-se à «lógica» do egoísmo e
da avareza, dos atalhos fáceis que
levam a espezinhar os direitos dos
outros; é a revolução cristã que quer
configurar a sociedade com os
princípios da igualdade dos filhos de
Deus, realizando «o grande milagre
da fraternidade» (CP, nº 157). Mais de
200 anos depois da Revolução
Francesa, estamos novamente
perante o desafio de descobrir a



fraternidade como princípio social,
coisa nada fácil.

É certo, o bem comum da sociedade
rege-se pela justiça; mas, em última
instância, a justiça sem o perdão e a
misericórdia, ou seja, sem a caridade,
não é sustentável. São Josemaria, em
alguns parágrafos particularmente
iluminadores deste aspecto da ética
social escreveu: «Convencei-vos de
que só com a justiça não resolvereis
nunca os grandes problemas da
humanidade. Quando se faz justiça a
seco, não vos admireis de que a gente
se sinta magoada: pede muito mais a
dignidade do homem, que é filho de
Deus. A caridade tem que ir dentro e
ao lado, porque tudo dulcifica, tudo
deifica: Deus é amor. Temos de agir
sempre por Amor de Deus, porque
torna mais fácil querer bem ao
próximo e porque purifica e eleva os
amores terrenos.



Para chegarmos da justiça estrita à
abundância de caridade, temos todo
um trajeto a percorrer. E não são
muitos os que perseveram até o fim.
Alguns se conformam com
aproximar-se dos umbrais:
prescindem da justiça e limitam-se a
um pouco de beneficência, que
qualificam como caridade, sem
perceber que isso é apenas uma
parte pequena do que estão
obrigados a fazer. E mostram-se
muito satisfeitos de si mesmos, como
o fariseu que pensava ter preenchido
a medida da lei porque jejuava dois
dias por semana e pagava o dízimo
de tudo o que possuía» (AD, nº 172).

A realidade das injustiças, lutas e
violências, do cúmulo de mal que
existe no mundo, pode fazer pensar
que a fraternidade é um ideal belo
mas inatingível. São Josemaria
ensina que a fraternidade é possível,
embora continue a ser um milagre,
ou seja, uma conquista cultural que



transcende as meras forças
humanas. Na libertação de energia
altruísta viu-se a principal
contribuição da religião para a
sociedade secular. É uma das razões
por que a fé cristã chegou a ser
reconhecida como algo
imprescindível também para um
mundo político que, com razão, se
entende como o resultado de um
processo de secularização.

A percepção de injustiças, pobreza,
miséria, etc. «deve ferir o cristão no
mais profundo do seu ser, pois não é
em vão que é discípulo de um
mestre, Jesus de Nazaré, que provou
ter coração, capacidade de sofrer e
de se compadecer do sofrimento dos
outros». A fé cristã não adormece a
reação de rejeição perante a
injustiça. Pelo contrário, essa reação
será tanto mais profunda, quanto
mais de perto se contemplar a vida
de Cristo. Assim foi Jesus, e assim
deve ser o cristão. «A



responsabilidade social é uma
dimensão intrínseca do humano,
assim como, consequente e ainda
mais radicalmente, do cristão».

Serviço centrado no trabalho
profissional

De acordo com o carisma da
santificação do trabalho que tinha
recebido ao fundar o Opus Dei, São
Josemaria sempre atribuiu ao
trabalho e, mais concretamente, ao
trabalho profissional, uma grande
importância, «enquanto fator
decisivo quanto à configuração e
desenvolvimento da sociedade
humana». O trabalho não é a única
força, mas sim uma das principais
para edificar a sociedade, plasmando
nela a justiça.

Neste sentido vê no trabalho
profissional um meio privilegiado
para concretizar o amor aos pobres,
pressupõe uma fonte de criação de
novos bens e, portanto, de progresso.



Para obter esse valor em plenitude,
deve ser bem feito, com domínio
técnico do campo ou setor em que
desempenha suas funções, de
maneira efetiva ligadas aos
princípios éticos, e alimentado pelo
espírito de serviço e de
solidariedade. O trabalho tem,
portanto, um valor social intrínseco;
daí a importância das atividades
educativas e de formação, para
habilitar as pessoas de modo que não
só melhorem a sua situação, mas que
também contribuam, por seu lado,
para o desenvolvimento dos outros.
Os pobres, escreve São Josemaria,
«têm necessidade do pão da terra
para sustentar as suas vidas, e
também do pão do céu para iluminar
e dar calor aos seus corações. Com o
nosso próprio trabalho, com as
iniciativas que possamos promover a
partir das nossas ocupações, nas
nossas conversas, no convívio com os
outros, podemos e devemos



concretizar esse preceito apostólico
(cf. Ef 4,28)» (CP, nº 49).

Neste contexto, São Josemaria
acentua tanto a responsabilidade dos
leigos perante as injustiças sociais
como a sua liberdade. Considerava
que, como sacerdote, não devia
propor nem sugerir soluções técnicas
concretas: estas deviam ser
procuradas pelos fiéis leigos,
chamados a humanizar e santificar
as realidades terrenas desde dentro,
através do diálogo e do trabalho
qualificado (cf. CP, nº 180 e 184). Mas
despertava com muita força a
responsabilidade social dos cristãos,
promovendo, desse modo, em todo o
mundo, uma grande variedade de
iniciativas para a promoção humana
e social: obras de assistência, de
promoção social e rural, de formação
cristã de empresários e industriais,
de voluntariado. «Um homem e uma
sociedade que não reajam perante as
tribulações ou as injustiças, e não se



esforcem por aliviá-las, não são nem
homem nem sociedade à medida do
amor do Coração de Cristo. Os
cristãos - conservando sempre a mais
ampla liberdade à hora de estudar e
de aplicar as diversas soluções, e,
portanto, com um lógico pluralismo -
devem identificar-se no mesmo
empenho em servir a humanidade.
De outro modo, o seu cristianismo
não será a Palavra e a Vida de Jesus:
será um disfarce, um logro perante
Deus e perante os homens» (CP, nº
167).

Álvaro del Portillo, resumiu assim os
ensinamentos e o espírito de São
Josemaria: «Deus quer que
permaneçais no vosso lugar. A partir
dele, podeis realizar – estais a
realizar – um trabalho gigantesco em
benefício dos pobres e indigentes,
dos que padecem de ignorância,
solidão e dor – em tantas ocasiões
devido à injustiça dos homens –,
porque ao procurar a santidade com



todas as vossas forças, santificando o
trabalho profissional e as relações
familiares e sociais, contribuís para
informar a sociedade humana com o
espírito cristão» (Carta pastoral, 9 de
Janeiro de 1993, nº 20).

Em ligação com o trabalho
profissional relacionado com a ajuda
aos pobres, também é recorrente nas
obras de São Josemaria uma visão
original da ideia de gratuidade. Por
meio de uma bela imagem, fruto da
sua rica vida interior, ao traçar as
caraterísticas que corresponderiam
ao trabalho e ao carácter de S. José,
expõe as suas próprias convicções
sobre a reta ordem da atividade
profissional na sua dimensão
econômica: «As vezes, quando se
tratasse de pessoas mais pobres do
que ele, José devia trabalhar
aceitando em troca alguma coisa de
pouco valor, que deixasse a outra
pessoa com a satisfação de pensar
que tinha pago. Normalmente,



cobraria o que fosse razoável, nem
mais nem menos. Saberia exigir o
que em justiça lhe era devido, já que
a fidelidade a Deus não pode
significar renúncia a direitos que na
realidade são deveres: São José tinha
de exigir o que era justo, pois com a
recompensa desse trabalho precisava
sustentar a Família que Deus lhe
havia confiado» (CP, nº 52).
Estimulando a magnanimidade,
acrescenta: «Não pode um cristão
conformar-se com um trabalho que
lhe permita ganhar o suficiente para
viver ele e os seus. A sua grandeza de
coração arrastá-lo-á a meter ombros
para sustentar os outros, por um
motivo de caridade, e também por
um motivo de justiça (...)». E
continua, perguntando: «Quanto vos
custa - também economicamente -
ser cristãos?» (AD, nº 126).

Em linha com essa «pedra de toque»
do sacrifício econômico, São
Josemaria costumava apresentar



outra prova da autenticidade do
amor aos pobres, a «ordem da
caridade». Com essa ideia expressava
que a caridade começa com as
pessoas com quem se convive, não
certamente para se encerrar em um
círculo estreito, mas para, captando
as obrigações do amor, abrir-se a
todos. Não acredito, dizia, «que te
interesses pelo último pobre da rua
se martirizas os da tua casa» (AD, nº
227).

Conclusão

«Um segredo. - Um segredo em voz
alta: estas crises mundiais são crises
de santos. Deus quer um punhado de
homens “seus” em cada atividade
humana. - Depois... "pax Christi in
regno Christi" - a paz de Cristo no
reino de Cristo» (C, nº 301).

Estas palavras de São Josemaria
pressupõem uma distinção, mas
também são uma relação, entre ética
individual e ética social. A santidade



pessoal, quando é autêntica, leva a
configurar humana e cristãmente a
sociedade, os costumes, as leis, as
estruturas; em uma palavra, a
cultura. Seria um autoengano pensar
que um mero esforço individualista
já seria santidade; e que, por algum
mecanismo invisível, esse empenho
por alcançar a própria perfeição
poderia gerar automaticamente o
bem comum. Os homens e as
mulheres, vivendo o espírito de
Cristo, e estando presentes em todas
as atividades humanas, contribuirão
para mudar as estruturas, se
souberem dirigi-las para o bem
comum terreno: a paz, a liberdade e
a justiça social. Para levar a
fraternidade a todos os seres
humanos, em primeiro lugar aos
pobres, exige-se uma motivação que
exceda a mera filantropia; exige-se o
amor do coração de Jesus, que deseja
realizar, se o deixarmos atuar em
nós, o «milagre da fraternidade».



Texto do professor Martin Schlag
publicado no número 8 da revista
Studia et Documenta, editada pelo
Istituto Storico San Josemaria
Escrivá.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-amor-aos-
pobres-em-sao-josemaria/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-aos-pobres-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-aos-pobres-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-aos-pobres-em-sao-josemaria/

	O amor aos pobres em São Josemaria

