
opusdei.org

O amor a Maria em
“Caminho”

São Josemaria, em seu livro
“Caminho”, não se limita a
enumerar as verdades de fé
sobre Santa Maria. Cada
consideração quer provocar um
desejo eficaz na alma de render
homenagem à Mãe de Deus;
leva a amar aquela que é
Senhora nossa e Mãe, Filha e
Esposa de Deus.

08/05/2023



Oferecemos um artigo de José María
Escartín, publicado no livro “Estudios
sobre Camino”.

“A verdadeira devoção não consiste
numa emoção estéril e passageira,
mas nasce da fé, que nos faz
reconhecer a grandeza da Mãe de
Deus e nos incita a amar filialmente
a nossa mãe e a imitar as suas
virtudes” (LG, n.67). A Constituição
Dogmática Lumen Gentium, assinada
por Paulo VI, recordava com estas
palavras a verdadeira devoção
mariana. O capítulo VIII desta
Constituição, dedicado à “Santíssima
Virgem Maria, Mãe de Deus, no
mistério de Cristo e da Igreja”,
oferece um resumo doutrinal das
verdades de fé sobre a Virgem Maria
e dos fundamentos do culto à Mãe de
Deus.



Muitos anos antes Caminho, de Mons.
Escrivá, tratava, no capítulo dedicado
à Virgem Maria e em outros pontos
dedicados à Mãe de Deus, de alguns
aspectos da devoção a Maria que,
décadas mais tarde, a doutrina
conciliar reafirmaria. Pode-se dizer
que o que o Concílio ensina no plano
doutrinal, Caminho apresentava
como um convite prático ao amor à
Mãe de Deus: um amor que se
manifesta como súplica, como culto,
como imitação de Santa Maria.

Mons. Escrivá aconselhava em 
Caminho a esse encontro pessoal com
Jesus e com a sua Mãe; e fruto desse
encontro é uma mudança de vida,
um compromisso maior na fé, um
seguimento mais fiel do Evangelho.
Não se limita, portanto, a enumerar
as verdades de fé sobre Santa Maria:
esse não é o seu objetivo. Cada ponto,
cada consideração, quer provocar,
apoiando-se em cada uma dessas
verdades, um desejo eficaz na alma



de render homenagem à Mãe de
Deus, um anseio de petição, de
alegria, de acompanhar seus passos -
humildes, discretos, decididos –
seguindo seu Filho Jesus. Em uma
palavra: levam a amar – amando
todas as suas prerrogativas e
virtudes – aquela que é Senhora
nossa e Mãe, Filha e Esposa de Deus.

Elementos da verdadeira devoção
a Maria

O Concílio enumera três traços
fundamentais da verdadeira devoção
a Maria, que encontramos também
em Caminho, como fruto da doutrina
e da experiência pessoal do autor no
amor a Maria. São eles:

a) o reconhecimento de sua
excelência como Mãe de Deus;

b) o amor filial para com aquela que
é nossa Mãe;

c) a imitação das suas virtudes.



Não se trata de elementos que
possam ocorrer separadamente:
acham-se mutuamente implicados e
se requerem mutuamente. Derivam
deles e estão implícitos alguns
aspectos que a própria Constituição
desenvolve e esclarece: a busca de
sua intercessão, a súplica àquela que
é Mãe, precisamente porque o é; o
desejo de honrá-la com alegria e
agradecimento por estar acima de
toda criatura; o cuidado das
manifestações de culto – expressão
de confiança e amor – recomendadas
pela Santa Mãe Igreja ao longo dos
séculos, a confiança em sua condição
de Medianeira de todas as graças e
de intercessora universal das
necessidades de seus filhos.

Caminho, nos pontos dedicados à
Virgem Maria, esboça também esses
elementos. Além disso, por seu tom
vibrante e estilo incisivo e direto, a
intimidade com Santa Maria se
comunica a todos os leitores.



Excelência de Maria, como Mãe de
Deus

“Foi enriquecida com a excelsa
missão e dignidade de Mãe de Deus
Filho; é, por isso, filha predileta do
Pai e templo do Espírito Santo, e, por
este insigne dom da graça, leva
vantagem a todas as demais criaturas
do céu e da terra”.

Assim expõe a Const. Lumen
Gentium, no número 53, o
fundamento da excelsa dignidade de
Maria. E Caminho a expressa assim
no ponto 496: “Como gostam os
homens de que lhes recordem o seu
parentesco com personagens da
literatura, da política, do exército, da
Igreja!... – Canta diante da Virgem
Imaculada, recordando-lhe: Ave,
Maria, Filha de Deus Pai; Ave, Maria,
Mãe de Deus Filho; Ave, Maria,
Esposa de Deus Espírito Santo... Mais
do que tu, só Deus! ”



Ao comparar ambos os textos,
observa-se que com o mesmo
conteúdo alcançam-se objetivos
diferentes, embora complementares:
no primeiro, a enunciação doutrinal
da maternidade divina e a
conseguinte excelência de Maria
frente a toda a criação; no segundo o
conteúdo dessa verdade converte-se
em um modo de honrá-la, em um
motivo de alegria e em uma ocasião
de permanente surpresa para quem
está falando com tanta intimidade
com a Mãe, Filha e Esposa de Deus. A
expressão doutrinal de uma grande
verdade fica transformada em
oração, fonte de alegria e intimidade
pessoal, homenagem emocionada e
recordação afetuosa e agradecida das
grandes verdades que fazem que
Maria seja o que é.

Imediatamente a seguir, o
documento conciliar recorda que a
Santíssima Virgem está “associada,
na descendência de Adão, a todos os



homens necessitados de salvação;
melhor, ‘é verdadeiramente Mãe dos
membros (de Cristo)..., porque
cooperou com o seu amor para que
na Igreja nascessem os fiéis,
membros daquela cabeça’ (Santo
Agostinho, De S. virginitate 6: PL
40.3999). É, por esta razão, saudada
como membro eminente e
inteiramente singular da Igreja, seu
tipo e exemplar perfeitíssimo na fé e
na caridade; e a Igreja católica,
ensinada pelo Espírito Santo,
consagra-lhe, como a mãe
amantíssima, filial afeto de
piedade” (LG, n. 53).

Em Caminho esta doce e esplêndida
realidade é recordada no começo de
um de seus pontos (n. 497): “Diz:
Minha Mãe - (tua, porque és seu por
muitos títulos) – (...)”. Uma vez mais,
converte-se em oração, em palavras
dirigidas a Ela, um conteúdo
doutrinal bem preciso, ao mesmo
tempo que são deixados à



ponderação pessoal os muitos títulos
pelos quais é chamada mãe. Essas
palavras – minha Mãe – tornam-se
espontaneamente expressão de
assombro, gratidão ou alegria, de
súplica, de confiança e, sobretudo, de
amor.

Consequências da maternidade
espiritual de Maria

A maioria das considerações de 
Caminho sobre a Santíssima Virgem
são consequências derivadas desta
maternidade, verdade que está na
origem das outras e que abraça e
justifica a todas. Consequências que,
em resumo, são: de Maria, sua
condição de medianeira, de
intercessora; dos filhos, a incessante
petição, a confiança, a intimidade e o
diálogo, a gratidão, os diferentes
modos de expressão de nossa
filiação; e, por último, para Mãe e
filhos, o amor que, nos filhos, mais
cedo ou mais tarde, há de



manifestar-se no claro empenho não
só de conversar com ela, mas de
imitá-la, de dar-lhe a alegria de
parecer-se com Ela, que ensina – em
sua condição de criatura – como
imitar a Jesus, único Modelo.

Em nenhum momento Caminho
pretende uma exposição sistemática
nem das verdades relativas a Santa
Maria nem das consequências
ascéticas que derivam dela para a
vida cristã. Aquelas considerações
nascem da pena de seu autor sem
uma ordem aparente, mas, como nos
bons quadros, o resultado é um
retrato fiel, uma estupenda paisagem
da relação da Mãe com seus filhos. O
autor de Caminho procurava sempre,
em sua pregação, afiançar a piedade
filial, fundamentar solidamente a
intimidade filial com Deus Pai e com
Maria Santíssima na verdade, no
conhecimento reflexivo da Palavra
revelada e em um coerente sentido
do dever. Sua exposição das



verdades de fé urgia, ao mesmo
tempo, a praticar a vida cristã e a
aderir firme e fervorosamente a
Deus Pai, a Jesus Cristo, ao Espírito
Santo e a Santa Maria, como
resultado do vigoroso e gratificante
encontro com a Verdade e com as
suas exigências.

Os pontos de Caminho que falam de
Maria e facilitam o diálogo com Ela,
fundamentados nessa doutrina, estão
transpassados pela poderosa energia
que os torna aptos para fomentar o
relacionamento com a Mãe, a firme
decisão de imitá-la, o desejo nunca
completamente realizado de
aprender a amá-la.

Maria, Medianeira

A doutrina do Concílio resume a
consoladora verdade da intervenção
maternal de Maria em nossas vidas
da seguinte maneira: “depois de
elevada ao céu, não abandonou esta
missão salvadora, mas, com a sua



multiforme intercessão, continua a
alcançar-nos os dons da salvação
eterna. Cuida, com amor materno,
dos irmãos do seu Filho que, entre
perigos e angústias, caminham ainda
na terra, até chegarem à pátria bem-
aventurada. Por isso, a Virgem é
invocada na Igreja com os títulos de
advogada, auxiliadora, socorro,
medianeira” (LG, n. 62).

Esta mesma verdade está
brevemente resumida em Caminho:
“A Jesus sempre se vai e se ‘volta’ por
Maria” (n. 495).

Outros pontos que irão saindo depois
consideram diferentes consequências
desta mediação maternal de Maria:
espírito de oração, confiança e
insistência na petição, busca de
refúgio diante do perigo e de
fortaleza na luta, obtenção de graça,
etc. Esta breve frase mostra, porém,
Maria como medianeira e como
caminho que conduz e reconduz a



Cristo, pois, como Mãe, consegue
graças em nosso favor para
percorrer o caminho que vai para
Deus e para voltar a percorrê-lo se
tivermos parado ou caído, com a
paciência tão especificamente
maternal diante do filho pequeno
desajeitado; e ao lado das graças que
pede para nós, só sua presença
constitui um permanente estímulo
para contar com Ela, para que se
dirija a Ela a nossa súplica, o olhar e
as mãos na hora de iniciar ou
continuar o caminho. Mediação, pois,
para pedir e receber do seu Filho
Jesus as graças e mediação para
receber e atender nossas petições e
para animar-nos a ser constantes
nelas. Medianeira porque com Ela se
vai a Cristo, porque com Ela se torna
a ir se interrompemos a caminhada;
Medianeira também porque, por
Maria e através dela, nos vem a graça
de Jesus Cristo, Filho de Deus e das
suas entranhas. Estar unido a Maria



é meio seguro de chegar: “Sê de
Maria e serás nosso” (n. 494).

Dois gestos filiais

No texto conciliar antes citado
estavam anotadas duas
manifestações que a Igreja espera
implantar no coração de seus filhos,
em razão da maternidade
medianeira de Santa Maria: a
ilimitada confiança em sua
intercessão (“com a sua multiforme
intercessão, continua a alcançar-nos
os dons da salvação eterna”) e, como
uma consequência, o espírito filial de
oração (“a Virgem é invocada na
Igreja com os títulos de advogada,
auxiliadora, socorro, medianeira”).

Ao longo de Caminho um e outro
traço aparecem frequentemente,
com diferentes formas e por
diferentes motivos. “Confia – Torna –
Invoca Nossa Senhora e serás fiel” (n.
514)



“Se cambaleia o teu edifício
espiritual, se tens a impressão de que
tudo está no ar..., apoia-te na
confiança filial em Jesus e em Maria,
pedra firme e segura sobre a qual
devias ter edificado desde o
princípio” (n. 721).

“Estás cheio de misérias. – Cada dia
as vês mais claramente. – Mas que
não te assustem. – Ele bem sabe que
não podes dar mais fruto. As tuas
quedas involuntárias –quedas de
criança – fazem com que teu Pai-
Deus tenha mais cuidado, e que tua
Mãe Maria não te largue da sua mão
amorosa (...)” (884).

“Não estás só – Aceita com alegria a
tribulação. – Não sentes na tua mão,
pobre criança, a mão da tua Mãe: é
verdade. – Mas... não tens visto as
mães da terra, de braços estendidos,
seguirem os seus meninos quando se
aventuram, temerosos, a dar os
primeiros passos sem ajuda de



ninguém? – Não estás só; Maria está
junto de ti” (n. 900)

Nestes pontos, Caminho quer
despertar a confiança filial em
Maria. Uma confiança que vai além
da mera segurança de que Maria
escuta nossas súplicas, inclusive de
que as atende. É uma confiança mais
profunda, mais sobrenatural e mais
comprometedora: é a confiança de
que Ela está com todos os seus filhos
na hora de fazer da vida uma
imagem fiel da de Cristo; e que vale a
pena esta batalha – com vitórias e
derrotas – contra si mesmo. Leva a
confiar na Maternidade espiritual de
Maria, que atende, em primeiro
lugar, as necessidades dos seus filhos
diante da santidade.

Essa confiança, recorda Caminho,
tornar-se-á tanto maior quanto mais
intensamente se reconhecer e aceitar
a própria pequenez. Esta infância
espiritual, tão abertamente querida e



pregada por Mons. Escrivá, tem
como um de seus mais firmes pontos
de apoio, o cultivo desta relação de
confiança filial e de trato com Maria.
E é que assim como é difícil
continuar sendo ou fazer-se criança
na solidão ou num distanciamento
desprendido da mãe, sua
proximidade e intimidade mantêm e
aumentam esse sentido de pequenez
da criança que, no entanto, não acha
falta de nada do que é próprio da
idade adulta, pois ela o obtém com
mais facilidade, com mais prontidão
através da mãe, por um único
motivo: porque ela, sendo tão
pequena, nunca poderia consegui-lo
só com suas forças.

A consequência mais imediata e a
reação mais espontânea do bom
cristão é recorrer em busca de ajuda,
em petição constante de graça à Mãe,
Maria. Esse pedido nem interessado
e nem egoísta será acompanhado
pelo outro gesto, a confiança, própria



dos filhos. Trata-se de uma súplica de
graça, de perdão, de santidade, de
força para imitar a Cristo, de alegria
na hora de servi-lo. “Todos os
pecados da tua vida parecem ter-se
posto de pé. – Não desanimes. Pelo
contrário, chama por tua Mãe, Santa
Maria, com fé e abandono de criança.
Ela trará o sossego à tua alma” (n.
498).

“A Virgem Santa Maria, Mãe do Amor
Formoso, aquietarão teu coração,
quando te fizer sentir que é de carne,
se recorres a Ela com confiança” (n.
504).

“Antes, sozinho, não podias... –
Agora, recorreste à Senhora, e, com
Ela, que fácil! ” (n. 513).

“Sentes que, por momentos, te faltam
as forças? – Por que não o dizes à tua
Mãe, ‘consolatrix afflictorum,
auxilium christianorum...Spes
nostra, Regina apostolorum’? (n.
515).



“Outra queda..., e que queda!...
Desesperar-te? Não: humilhar-te e
recorrer, por Maria, tua Mãe, ao
Amor Misericordioso de Jesus. – Um
‘miserere’ e... coração ao alto! –
Vamos! Começa de novo”. (n. 711).

E ao mesmo tempo que ensina a
pedir – como pedem as crianças, o
que pedem os santos – honra a
Virgem com formosos nomes com
que a Igreja e sua liturgia chamam a
Maria, e que são outros tantos
motivos para a confiança e a petição;
Mãe, Virgem Santa, Senhora,
Consoladora, Auxílio, Esperança...
esses nomes sublinham o que há em
Maria de força, de proteção, de
segurança gozosa, otimista, face ao
único empenho próprio do filho de
Deus: ser santo e semear santidade.

Amor de Mãe e amor filial

O amor da Mãe aos filhos e dos filhos
à Mãe é a expressão e o fruto mais
conatural das relações materno-



filiais. Saber que Santa Maria nos
ama com amor intenso de Mãe e que
a medida deste amor é, de certo
modo, seu próprio Filho, que por
amor a nós entregou-se na Cruz, cria
no cristão um desejo de gratidão e de
segurança, ao sentir-se no regaço de
um amor tão grande. Move o cristão,
ao mesmo tempo, à correspondência
e a devolver amor por amor,
agradecido por poder amá-la e por
ter tornado tão fácil este prodígio:
amar como filhos a quem é Mãe de
Deus. Constitui, como se recorda, o
segundo elemento que, com palavras
do último Concílio, recordávamos
como constitutivo do verdadeiro
culto a Santa Maria: “Amar
filialmente a nossa mãe”.

Caminho nos fala do amor maternal
da Virgem e nos leva para junto dela,
ao pé da Cruz. No Calvário, em honra
do Pai, em desagravo por nossos
pecados, por amor a seus filhos
pequenos, livremente e em meio à



sua imensa dor, entrega o seu Filho, e
se une a seu sacrifício, também
tornando, suas todas as dores de
Cristo. “A Virgem Dolorosa... Quando
a contemplares, repara em seu
Coração, é uma Mãe com dois filhos,
frente a frente: Ele...e tu” (n. 506).

Em tão breves linhas, Caminho
convida à contemplação da liberdade
do gesto de Maria: do seu coração
generoso de Mãe; da dor por seu
Filho na Cruz que a torna
Corredentora. Nenhuma imposição
ou necessidade a obriga a estar lá,
sofrendo além de todo sofrimento. O
motivo que a impulsiona a escolher
livremente o sofrimento junto de seu
Filho é o amor ao Filho e aos outros
filhos. E é por essa misteriosa
‘preferência’ pelos mais necessitados,
que aceita entregar à morte o
primogênito, para que todos os
outros nasçam para a graça: “...dois
filhos, frente a frente: Ele...e tu”.



Sem dizê-lo expressamente, Caminho
proclama de modo eloquente que
Maria nos ama, com amor de Mãe,
além de toda medida. Sua dor pela
morte de Jesus é a declaração de
amor a cada um de seus outros
filhos.

Um amor materno que se torna mais
fino e mais intenso, se possível, por
visar filhos necessitados, cheios de
limitações. Um amor salvador, tão
próprio de toda mãe para com seus
filhos toscos. Tudo parece indicar
que Deus, na hora de manifestar-nos
seu amor, fê-lo com expressões fáceis
de entender por parte dos homens: a
Humanidade Santíssima de Cristo em
seu Nascimento, Vida, Paixão e
Morte, e o coração amoroso de uma
Mãe que se alegra e sofre junto de
Jesus por nós: “Mãe! – Chama-a bem
alto, bem alto. – Ela, tua Mãe Santa
Maria, te escuta, te vê em perigo
talvez, e te oferece com a graça de
seu Filho, o consolo de seu regaço, a



ternura de suas carícias. E te
encontrarás reconfortado para a
nova luta” (n. 516).

E como resposta ao amor de Maria
por seus filhos, o amor destes por sua
Mãe. Caminho o apresenta como
vento que afugenta indiferença e
tibieza: “O amor à nossa Mãe será
sopro que atice em fogo vivo as
brasas de virtude que estão ocultas
sob o rescaldo da tua tibieza” (n.
492).

Ou como fortaleza que torna leve o
sacrifício, e é motivo de alegria ao
compartilhar a Cruz. O amor a Santa
Maria facilita a resposta positiva ao
convite de Cristo, para cada cristão, a
ser corredentor e a levar em frente a
tarefa que a vontade de Deus
encomendou a cada um. “Diz: -
Minha Mãe (tua, porque és seu por
muitos títulos), que o teu amor me
ate à Cruz de teu Filho; que não me
falte a Fé, nem a valentia, nem a



audácia para cumprir a vontade do
nosso Jesus” (n. 497).

Ou como critério de catolicidade,
como sinal e garantia de bom
espírito, de pertença à família
sobrenatural que Deus e os homens
formam com Maria como Mãe: “O
amor à Senhora é prova de bom
espírito, nas obras e nas pessoas
singulares. – Desconfia do
empreendimento que não tenha esse
sinal” (n.505).

Nestes pontos que convidam a amar
a Maria, Caminho está longe de
promover um amor sentimentalista –
caricatura do verdadeiro amor – um
refúgio para quem tem um coração
mole e que busque nele um cômodo
consolo, uma fuga das dificuldades,
uma desculpa para encostar-se
quando há no mundo tantas
batalhas. O amor que Caminho
suscita, pelo contrário, sem perder
um ápice da ternura própria de amor



de filho, é amor forte, resposta
adequada ao que Ela nos ofereceu da
Cruz, amor de filho que tende a
expressar-se, sobretudo, no enérgico
cumprimento da vontade de Deus, na
fidelidade a seus planos. É um amor
que encerra o elemento mais próprio
do autêntico amor: o esquecimento
de si próprio, o desejo de fazer aquilo
que quer aquele a quem se ama, a
alegria de alegrar... Esse amor tende
a levar o coração ao amor de Deus, a
Cristo. Não é absorvente nem
excludente: é o amor que facilita
chegar ao amor a Cristo, à sua Cruz, à
sua Vontade.

Uma realidade tão bela como Maria,
com essa verdade tão enriquecedora
para a vida humana que é sua
maternidade sobrenatural, é
proposta por Caminho – não podia
ser diferente – como um dos motivos
de gratidão mais queridos ao coração
do homem: “Habitua-te a elevar o
coração a Deus em ação de graças,



muitas vezes ao dia. – Porque te dá
isto e aquilo...Porque fez tão formosa
a sua Mãe, que é também tua Mãe.
(...) Dá-lhe graças por tudo porque
tudo é bom” (n. 268).

Se é verdade que tudo o que é bom é
motivo de gratidão, o maior grau de
bondade suscita mais
agradecimento. Ao mencionar, entre
outros motivos para dar graças a
Deus, a presença de uma Mãe – e que
Mãe – na economia da salvação, 
Caminho sugere uma das maiores
razões de gratidão, pois é um dos
maiores dons gratuitamente
recebidos.

Culto, práticas de piedade e
devoções

O homem, por ser corpo e espírito,
precisa expressar visivelmente os
seus sentimentos, ater-se a formas
concretas, tangíveis, que manifestem
sua inteligência, sua alegria, seu
respeito, ou seu amor. Esta



necessidade se fez sentir ao longo de
toda a história e nos mais diversos
campos. Também em suas relações
com Deus. Atendendo a este modo de
ser do homem, o Senhor institui, por
exemplo, os sacramentos –
realidades sensíveis que expressam e
produzem outras invisíveis. A Igreja
vai elaborando, recomendando ou
consagrando modos concretos de
manifestar a piedade dos fiéis tanto
para expressá-la como para estimulá-
la. Originam-se assim diversas
formas de culto. As devoções, em
íntima conexão com a liturgia,
procuram mover os homens à
piedade e canalizar sua necessidade
de expressar-se como criaturas livres
e ao mesmo tempo dependentes do
Criador, a cujo Amor correspondem
de acordo com sua natureza.

O documento conciliar (LG, n. 67)
anima os fiéis a praticarem de modo
especial as devoções marianas: “O
sagrado concílio ensina... a todos os



filhos da Igreja que fomentem
generosamente o culto da Santíssima
Virgem...; que tenham em grande
estima as práticas e exercícios de
piedade para com Ela, aprovados no
decorrer dos séculos pelo magistério,
e que mantenham fielmente tudo
aquilo que no passado foi decretado
acerca do culto das imagens de
Cristo, da Virgem e dos santos”.

São muitas as manifestações de
piedade mariana expressamente
contidas e recomendadas por 
Caminho. Por sua profunda raiz
entre o povo fiel, e por terem sido
aprovadas e profusamente
difundidas pelo Magistério da Igreja,
indicaremos três:

a) As imagens piedosas de Santa
Maria, como instrumento sensível
para avivar o amor à Mãe e realidade
visível que recorda a necessidade de
ser fiel: “Emprega esses santos
‘expedientes humanos’ que te



aconselhei para não perderes a
presença de Deus: jaculatórias, atos
de Amor e desagravo, comunhões
espirituais, ‘olhares’ à imagem de
Nossa Senhora” (n. 272). “Quando te
perguntaram que imagem de Nossa
Senhora te dava mais devoção, e
respondeste – como quem já fez bem
a experiência – que todas,
compreendi que eras um bom filho.
Por isso te parecem bons
(enamoram-me, disseste) todos os
retratos da tua Mãe” (n. 501).

b) O escapulário do Carmo, realidade
visível que recorda de modo plástico
a proteção maternal de Maria a seus
filhos: “Traz sobre o teu peito o santo
escapulário do Carmo. – Poucas
devoções (há muitas e muito boas
devoções marianas) estão tão
arraigadas entre os fiéis e têm tantas
bençãos dos Pontífices. Além disso, é
tão materna este privilégio sabatino!
” (n. 500).



c) A recitação do Santo Rosário:
embora Mons. Escrivá tenha
dedicado expressamente um livro
inteiro – Santo Rosário – a fomentar
esta devoção, ajudando com sua
leitura a rezá-lo bem, não exclui de 
Caminho a alusão expressa à prática
de piedade tão estendida e tão
unanimemente recomendada pelos
Papas, como meio de expressão de
amor à Mãe e Deus, de contemplação
e aproximação de Jesus e de petição
humilde: “O Santo Rosário é arma
poderosa. Emprega-a com confiança
e te maravilharás do resultado” (n.
558).

Além disso, porém, a leitura
tranquila de Caminho permite-nos
encontrar outros modos tradicionais
de tratar a Santa Maria: jaculatórias,
novenas, o sábado, etc. No ponto 574,
por exemplo, lemos: “Quem te disse
que fazer novenas não é varonil? –
Serão varonis essas devoções,



sempre que as pratique um varão...,
com espírito de oração e penitência”

Imitação de Maria. A sua vocação
e a nossa

O terceiro elemento que o Concílio
Vaticano II indica como essencial em
um verdadeiro culto à Santíssima
Virgem é o da “imitação de virtudes”.

Na vida sobrenatural acontece uma
progressiva semelhança com Maria
na medida em que, como Ela, o
cristão, por seu esforço pessoal e fiel
à graça, aproxima-se cada vez mais
do cumprimento da vontade de Deus.
Essa semelhança é o resultado da
identificação – paulatina e
incompleta nos fiéis comuns, plena
em Santa Maria – com Cristo, da
participação em seu modo de ser e de
atuar, em seus méritos.

Não foi, no entanto, normalmente
proposto ao cristão imitar sua Mãe.
Maria merecia ser admirada,



honrada, querida, cantada.
Sobretudo para solicitar dela – um,
vários, muitos ou todos os seus filhos
– graças e dons, desde os mais
imediatos e simples aos mais
transcendentais e decisivos.

Neste sentido, reveste-se pelo menos
de uma certa novidade a explícita e
sublinhada chamada à imitação de
Maria como elemento constitutivo do
verdadeiro e adequado culto que,
como Mãe de Deus e Mãe dos
homens, é devido a ela.

Ao ler Caminho surpreende
gratamente que se mostre a imitação
de Maria como algo que flui
espontaneamente das relações
materno-filiais entre Ela e os
homens, na medida em que Ela é a
criatura humana que nos é
apresentada como paradigma da
completa fidelidade aos planos de
Deus e colaboração com eles, e na
medida em que exerceu a sua



plenitude de santidade com tanta
simplicidade e discrição que é
amável e venturoso pretender segui-
La e parecer-se com Ela.

Caminho não pretende oferecer um
quadro completo das virtudes de
Maria. Por meio de frases curtas ou
cenas do Evangelho, vai mostrando
comportamentos e atitudes de Nossa
Senhora, reações de Santa Maria,
propostas ao leitor como modos de
ser e atuar que devem ser
incorporados à própria vida. Santa
Maria nos é proposta como exemplo
pela perfeição de suas respostas ao
amor de Deus.

Estes traços da vida da Santíssima
Virgem destacados em Caminho
formam, provavelmente, em seu
conjunto, a estrutura da vida cristã.
Em primeiro lugar, a disponibilidade
nas mãos de Deus, fruto da fé e do
amor que levam a não querer outra
coisa senão o que Deus quer. E a



fazê-lo com simplicidade, como a
coisa mais ‘natural’ do mundo: “Vede
com que simplicidade? – ‘Ecce
ancilla! ’... – E o Verbo se fez carne –
Assim agiram os santos: sem
espetáculo. Se houve, foi apesar
deles” (n. 510)

A cena da Anunciação, o diálogo
entre o Anjo e Santa Maria, o
conteúdo da mensagem dele, a
resposta final da Virgem, as
condições pessoais de que está
revestida nesse momento a futura
Mãe de Cristo – espírito
contemplativo, abertura interior ao
que é santo, fé na ação onipotente e
na absoluta bondade de Deus, amor
sem condições, humildade radical,
etc. – são propostos em Caminho
como modelo para qualquer cristão.
O encontro com essas possibilidades
implicou que milhares de leitores
tenham chegado a pensar em sua
vida com um sentido plenamente
vocacional, que se tenham sentido



com uma atividade divina entre as
mãos, para cujo cumprimento são
chamados por Deus e para cujo
cumprimento é exigida uma
autêntica doação, gozosa e
enamorada, da própria existência.

Poderíamos dizer que um dos
elementos centrais da mensagem do
Fundador do Opus Dei, a chamada
universal à santidade, fica plasmado,
materializado, em Caminho.
Compreende-se em suas páginas que
o encontro de Maria com Deus
Onipotente é algo que, em seus traços
gerais e dentro das circunstâncias
mais variadas, deve repetir-se na
vida de todos os cristãos. Trata-se de
uma proposta, uma incumbência do
Senhor a seus filhos; e um sim, um
compromisso positivo, por parte
deles, de cumpri-lo, uma permanente
fidelidade e, como resultado, a
santidade pessoal.

Imitação de Maria: fé e amor



No cumprimento da Vontade de
Deus, dos seus planos, o que é a
mesma coisa, na fidelidade à vocação
pessoal, o cristão pode encontrar às
vezes, circunstâncias ou aspectos da
vontade divina dificilmente
compreensíveis e até totalmente
incompreensíveis. É o momento de
refletir sobre a fé, de ponderar
sossegadamente. Caminho recorda
um momento semelhante e, portanto,
que se pode imitar, na vida de Santa
Maria: “(...) – Não sabíeis que Eu
devo ocupar-me nas coisas que
dizem respeito ao serviço de meu
Pai? Resposta de Jesus adolescente. E
resposta a uma mãe como sua Mãe,
que há três dias anda à sua procura,
julgando-O perdido. (...)” (n. 907).

A obediência de Jesus aos planos do
Pai, que passa pela provável dor de
Maria e José, nos é oferecida
legitimamente, como exemplo a
seguir. E mostra-se simultaneamente
como igualmente exemplar que



Maria acate uma conduta que, pelo
menos no momento, Ela não entende,
mas que sabe proceder de Deus,
assim como sua reação posterior:
aceita e pondera em seu coração.
Anos depois, o autor de Caminho
explicará esta mesma atitude com as
seguintes palavras: “Nossa Senhora
ouve com atenção o que Deus quer,
pondera o que não entende,
pergunta o que não sabe. Depois,
entrega-se por completo ao
cumprimento da vontade divina: ‘Eis
a escrava do Senhor, faça-se em mim
segunda a tua palavra’ (Lc 1, 38)” (É
Cristo que passa, n. 173).

João Paulo II, em sua Encíclica 
Redemptoris Mater (l987), sublinhou
que a razão máxima da excelência e
méritos de Santa Maria reside em
sua obediência radical, em sua
disponibilidade aos planos de Deus.
A Virgem confia n’Ele, e mostra uma
atitude de entrega incondicional à



vontade divina mesmo quando não
compreende seu conteúdo.

Caminho convida a imitar a Escrava
do Senhor também em sua
obediência; porque todos os homens
recebem uma incumbência de Deus,
como a sua Santíssima Mãe, e todos
recebem a graça para cumpri-la, e
podem fazê-lo imitando o exemplo
de Maria: escutando os planos de
Deus com respeito, deixando-os
amadurecer, ponderando seus
diferentes aspectos, obedecendo
mesmo sem entender a incumbência
em todos os seus detalhes. A razão
fundamental é a confiança e o amor
Àquele que pede e urge à execução.
O exemplo de nossa Mãe é exposto
em Caminho como atitude a imitar.
Nesse contexto de amor e admiração
a Maria não deve, porém, estranhar
que o que às vezes se oferece como
exemplo invisível outras vezes,
apareça como motivo de gratidão:



“Ó Mãe, Mãe! Com essa tua palavra –
‘fiat’ – nos tornaste irmãos de Deus e
herdeiros da sua glória. – Bendita
sejas! (n. 512).

A livre entrega de Maria, que aceita e
manifesta, obediente, sua aceitação
com essa breve palavra, é, junto da
onipotência amorosa de Deus, a
causa que inicia a Redenção. Ao
mesmo tempo, porém, e de
passagem, agradece-se a Maria, neste
mesmo ponto de Caminho, seu
discreto, mas decisivo exemplo de
entrega à execução material dos
planos divinos. Daí a palavra, que
não é humilhante em seus lábios,
mas esclarecedora da mais profunda
verdade sobre si mesma com que se
nomeia: escrava, serva, servidora.
Mons. Escrivá, como fez notar um
ilustre Prelado espanhol, tornará
depois grande a palavra ‘serviço’. O
autor de Caminho descobrirá o valor
do espírito de serviço como fruto da
saborosa contemplação de sua Mãe



Santa Maria, Escrava do Senhor. E
chegará à medida adequada da sua
grandeza com o decidido empenho
de tornar sua esta peculiaridade
maravilhosa da Mãe de Cristo.

Imitação de Maria: outras
virtudes

A disponibilidade, a obediência e o
espírito de serviço, que brotam da Fé
e do Amor, constituem o núcleo
central que nos é oferecido para
imitar a Maria. Mas Caminho traz
outros traços e condutas que o 

Evangelho nos apresenta e que são
fontes de mérito para a Mãe de todos
os cristãos. São outros aspectos nos
quais seus filhos podem e devem
parecer-se com Ela, e que nos são
propostos como exemplos que se
podem imitar.

Em outros escritos de Mons. Escrivá
haverá referências a diversas
qualidades de Maria. Duas delas são



sublinhadas com especial ênfase em 
Caminho: a humildade e a fortaleza
para enfrentar a dor, quando ela é
aceita por amor, fazendo dela uma
gozosa e enamorada oferenda.

Alguns pontos de Caminho põem
uma virtude mais em relevo do que a
outra, há outros, porém, que
sintetizam a presença de ambas:
“Como é grande o valor da
humildade! – ‘Quia respexit
humilitatem...’ Acima da fé, da
caridade, da pureza imaculada, reza
o hino jubiloso de nossa Mãe em casa
de Zacharias: ‘Porque Ele olhou a
humildade de sua serva, eis que
desde agora me chamarão bem-
aventurada todas as gerações...” (n.
598).

“Que humildade, a de minha Mãe
Santa Maria! – Não a vereis entre as
palmas de Jerusalém, nem – afora as
primícias de Caná – à hora dos
grandes milagres. – Mas não foge ao



desprezo do Gólgota; ali está ‘juxta
crucen Jesu’, junto à cruz de Jesus,
sua Mãe” (n. 507).

“Maria Santíssima, Mãe de Deus,
passa despercebida, como mais uma,
entre as mulheres de seu povo. –
Aprende dEla a viver com
‘naturalidade’ (n. 499).

A humildade de Maria, tal como se
faz ver em Caminho, é fruto da
profunda convicção da própria
pequenez diante da majestade de
Deus, diante de sua grandeza. Uma
pequenez aceita com alegria, porque
é própria de uma criatura fraca que
a experimenta enquanto sente os
braços de seu Pai Deus que a
sustenta e a ampara. Não retira, por
isso, nem grandeza, nem iniciativa,
nem capacidade para responder
generosamente aos ambiciosos
planos de seu Senhor, que exigirão
heroísmo, grandeza de alma,
santidade de vida. “Maria, Mestra do



sacrifício escondido e silencioso! –
Vede-a, quase sempre oculta,
colaborando com o Filho: Sabe e
cala” (n. 509).

Caminho apresenta a dor, sofrida em
solidão pela Mãe, como atitude
penitencial, para pedir perdão ao
Senhor pelos próprios pecados e para
acompanhar Santa Maria: “Soledad
de Maria. Só! – Chora, sem amparo-
Tu e eu devemos acompanhar Nossa
Senhora e chorar também; porque a
Jesus O pregaram a um madeiro, com
pregos, as nossas misérias” (n. 503).

A fortaleza sem alardes,
manifestação de amor a seu Filho,
com que Maria enfrenta a dor da
Cruz é também um modelo de
conduta para cada um de nós.
“Admira a firmeza de Santa Maria: ao
pé da Cruz, com a maior dor humana
– não há dor como a sua dor – cheia
de fortaleza. – E pede-lhe dessa



firmeza, para que saibas também
estar junto da Cruz”. (n. 508)

Não se trata deste tipo de força que
se encontra mais nas reservas físicas
do que nas morais. Em outro ponto, o
autor de Caminho dirige-se às
mulheres, e não duvida em afirmar
que há nelas uma maior capacidade
de integridade diante do sofrimento,
e as convida a exercer sua alma
sacerdotal e a doar amorosamente a
própria vida, através de
contrariedades, de pesares ou
dificuldades: “Mais forte a mulher do
que o homem, e mais fiel na hora da
dor. – Maria de Magdala, e Maria
Cleófas, e Salomé! – Com um grupo
de mulheres valentes, como essas,
bem unidas à Virgem Dolorosa, que
apostolado não se faria no mundo!
” (n. 982)

Estas passagens de Caminho nos
fazem ver que devemos imitar a
alma sacerdotal de Maria, unindo-



nos – como Ela – à dor de seu Filho.
Todos nós batizados recebemos,
junto com a filiação divina, uma
participação no modo de ser e atuar
de Cristo, que se torna mais intensa
pela recepção dos outros
sacramentos. Santa Maria, porém,
por sua especialíssima união com seu
Filho, é Corredentora e, por sua
Maternidade, torna-nos copartícipes
dessa corredenção. E através d’Ela,
imitando-a, nos é mais fácil
colaborar com a corredenção.

Este não é o único convite que 
Caminho faz para abraçar a própria
cruz com gesto sacerdotal. Todo o
livro é um contínuo convite para
seguir de perto os passos – o
Caminho – de Cristo. Aqui, porém,
sublinha-se que levados por Santa
Maria – ninguém chegou como Ela
com Cristo, até a própria Cruz – o
caminho da Cruz se tornará mais
leve – e até atraente - A conclusão é



imediata: vamos como Ela e vamos
com Ela.

Caminho traz outra característica da
alma sacerdotal – a oração de petição
em nome dos outros – específica em
Santa Maria. “Maria, Mestra de
oração. – Olha como pede a seu Filho
em Caná. E como insiste, sem
desanimar, com perseverança. – E
como consegue. – Aprende. ” (n. 502)

Embora nos seja proposto
diretamente imitar a perseverança
na petição, a cena evangélica
contemplada, as bodas de Caná, em
que Maria intercede a favor de uns
esposos, sugere-nos também imitá-la
na retidão de sua oração. Ficam bem
marcadas, através do exemplo e
ensinamento de Maria – ‘Mestra’ – as
condições que a oração do cristão
deve ter: fé, insistência, verdadeiro
interesse no que se pede; e ao mesmo
tempo abandono confiado do



resultado da petição nas mãos de
Deus.

E como na hora de pedir não há
ninguém melhor que Santa Maria,
Mãe de Deus e Mãe dos homens, 
Caminho convida também,
indiretamente, a colocarmos em suas
mãos nossas aspirações, interesses e
esperanças: que peçamos como Ela,
que peçamos a Ela. Maria é Mestra
de oração, mas também – e
sobretudo – como Mons. Escrivá
gostava de recordar, Onipotência
Suplicante diante do trono do Pai em
favor de todos e de cada um de seus
filhos.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-
maria-em-caminho/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-maria-em-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-maria-em-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-maria-em-caminho/

	O amor a Maria em “Caminho”

