opusdei.org

O amor a Maria em
“Caminho”

Sao Josemaria, em seu livro
“Caminho”, nao se limita a
enumerar as verdades de fé
sobre Santa Maria. Cada
consideracgao quer provocar um
desejo eficaz na alma de render
homenagem a Mae de Deus;
leva a amar aquela que €
Senhora nossa e Mae, Filha e
Esposa de Deus.

08/05/2023



Oferecemos um artigo de José Maria
Escartin, publicado no livro “Estudios
sobre Camino”.

“A verdadeira devo¢do ndo consiste
numa emocao estéril e passageira,
mas nasce da fé, que nos faz
reconhecer a grandeza da Mae de
Deus e nos incita a amar filialmente
a nossa mae e a imitar as suas
virtudes” (LG, n.67). A Constituicdo
Dogmatica Lumen Gentium, assinada
por Paulo VI, recordava com estas
palavras a verdadeira devocao
mariana. O capitulo VIII desta
Constituicdo, dedicado a “Santissima
Virgem Maria, Mde de Deus, no
mistério de Cristo e da Igreja”,
oferece um resumo doutrinal das
verdades de fé sobre a Virgem Maria
e dos fundamentos do culto a Mae de
Deus.



Muitos anos antes Caminho, de Mons.
Escriva, tratava, no capitulo dedicado
a Virgem Maria e em outros pontos
dedicados a Mae de Deus, de alguns
aspectos da devocdo a Maria que,
décadas mais tarde, a doutrina
conciliar reafirmaria. Pode-se dizer
que o que o Concilio ensina no plano
doutrinal, Caminho apresentava
como um convite pratico ao amor a
Mae de Deus: um amor que se
manifesta como suplica, como culto,
como imitagdo de Santa Maria.

Mons. Escriva aconselhava em
Caminho a esse encontro pessoal com
Jesus e com a sua Mae; e fruto desse
encontro é uma mudanca de vida,
um compromisso maior na fé, um
seguimento mais fiel do Evangelho.
Néo se limita, portanto, a enumerar
as verdades de fé sobre Santa Maria:
esse ndo € o seu objetivo. Cada ponto,
cada consideracdo, quer provocar,
apoiando-se em cada uma dessas
verdades, um desejo eficaz na alma



de render homenagem a Mdae de
Deus, um anseio de peticdo, de
alegria, de acompanhar seus passos -
humildes, discretos, decididos —
seguindo seu Filho Jesus. Em uma
palavra: levam a amar — amando
todas as suas prerrogativas e
virtudes — aquela que € Senhora
nossa e Mae, Filha e Esposa de Deus.

Elementos da verdadeira devogao
a Maria

O Concilio enumera trés tragos
fundamentais da verdadeira devogao
a Maria, que encontramos também
em Caminho, como fruto da doutrina
e da experiéncia pessoal do autor no
amor a Maria. Sdo eles:

a) o reconhecimento de sua
exceléncia como Mae de Deus;

b) o amor filial para com aquela que
é nossa Mae;

c) a imitacdo das suas virtudes.



Ndo se trata de elementos que
possam ocorrer separadamente:
acham-se mutuamente implicados e
se requerem mutuamente. Derivam
deles e estdo implicitos alguns
aspectos que a propria Constituicdo
desenvolve e esclarece: a busca de
sua intercessdo, a suplica aquela que
€ Mae, precisamente porque o €; 0
desejo de honra-la com alegria e
agradecimento por estar acima de
toda criatura; o cuidado das
manifestacdes de culto — expressao
de confianca e amor - recomendadas
pela Santa Mae Igreja ao longo dos
séculos, a confianca em sua condicdo
de Medianeira de todas as gracas e
de intercessora universal das
necessidades de seus filhos.

Caminho, nos pontos dedicados a
Virgem Maria, esboca também esses
elementos. Além disso, por seu tom
vibrante e estilo incisivo e direto, a
intimidade com Santa Maria se
comunica a todos os leitores.



Exceléncia de Maria, como Mde de
Deus

“Foi enriquecida com a excelsa
missdo e dignidade de Mae de Deus
Filho; é, por isso, filha predileta do
Pai e templo do Espirito Santo, e, por
este insigne dom da graca, leva
vantagem a todas as demais criaturas
do céu e da terra”.

Assim exp0e a Const. Lumen
Gentium, no numero 53, o
fundamento da excelsa dignidade de
Maria. E Caminho a expressa assim
no ponto 496: “Como gostam os
homens de que lhes recordem o seu
parentesco com personagens da
literatura, da politica, do exército, da
Igrejal... — Canta diante da Virgem
Imaculada, recordando-lhe: Ave,
Maria, Filha de Deus Pai; Ave, Maria,
Mae de Deus Filho; Ave, Maria,
Esposa de Deus Espirito Santo... Mais
do que tu, so0 Deus!”



Ao comparar ambos os textos,
observa-se que com 0 mesmo
conteudo alcancam-se objetivos
diferentes, embora complementares:
no primeiro, a enunciac¢ao doutrinal
da maternidade divina e a
conseguinte exceléncia de Maria
frente a toda a criagdo; no segundo o
conteudo dessa verdade converte-se
em um modo de honra-la, em um
motivo de alegria e em uma ocasido
de permanente surpresa para quem
estd falando com tanta intimidade
com a Mae, Filha e Esposa de Deus. A
expressdo doutrinal de uma grande
verdade fica transformada em
oracdo, fonte de alegria e intimidade
pessoal, homenagem emocionada e
recordacdo afetuosa e agradecida das
grandes verdades que fazem que
Maria seja o que é.

Imediatamente a seguir, o
documento conciliar recorda que a
Santissima Virgem esta “associada,
na descendéncia de Adao, a todos os



homens necessitados de salvacao;
melhor, ‘é verdadeiramente Mae dos
membros (de Cristo)..., porque
COOperou com o0 seu amor para que
na Igreja nascessem os fiéis,
membros daquela cabeca’ (Santo
Agostinho, De S. virginitate 6: PL
40.3999). E, por esta razdo, saudada
como membro eminente e
inteiramente singular da Igreja, seu
tipo e exemplar perfeitissimo na fé e
na caridade; e a Igreja catdlica,
ensinada pelo Espirito Santo,
consagra-lhe, como a mée
amantissima, filial afeto de
piedade” (LG, n. 53).

Em Caminho esta doce e espléndida
realidade é recordada no comecgo de
um de seus pontos (n. 497): “Diz:
Minha Mée - (tua, porque és seu por
muitos titulos) - (...)”. Uma vez mais,
converte-se em orac¢do, em palavras
dirigidas a Ela, um conteudo
doutrinal bem preciso, a0 mesmo
tempo que sdo deixados a



ponderacdo pessoal os muitos titulos
pelos quais é chamada mae. Essas
palavras - minha Mae - tornam-se
espontaneamente expressao de
assombro, gratiddo ou alegria, de
suplica, de confianca e, sobretudo, de
amor.

Consequéncias da maternidade
espiritual de Maria

A maioria das consideracdes de
Caminho sobre a Santissima Virgem
sdo consequéncias derivadas desta
maternidade, verdade que esta na
origem das outras e que abraca e
justifica a todas. Consequéncias que,
em resumo, sao: de Maria, sua
condicdo de medianeira, de
intercessora; dos filhos, a incessante
peticdo, a confianga, a intimidade e o
dialogo, a gratidao, os diferentes
modos de expressdo de nossa
filiacdo; e, por ultimo, para Mae e
filhos, o amor que, nos filhos, mais
cedo ou mais tarde, ha de



manifestar-se no claro empenho nado
s6 de conversar com ela, mas de
imita-la, de dar-lhe a alegria de
parecer-se com Ela, que ensina — em
sua condic¢ao de criatura — como
imitar a Jesus, unico Modelo.

Em nenhum momento Caminho
pretende uma exposicao sistematica
nem das verdades relativas a Santa
Maria nem das consequéncias
ascéticas que derivam dela para a
vida cristd. Aquelas consideracoes
nascem da pena de seu autor sem
uma ordem aparente, mas, Como nos
bons quadros, o resultado é um
retrato fiel, uma estupenda paisagem
da relacdo da Mae com seus filhos. O
autor de Caminho procurava sempre,
em sua pregacao, afiancar a piedade
filial, fundamentar solidamente a
intimidade filial com Deus Pai e com
Maria Santissima na verdade, no
conhecimento reflexivo da Palavra
revelada e em um coerente sentido
do dever. Sua exposi¢ao das



verdades de fé urgia, ao mesmo
tempo, a praticar a vida cristd e a
aderir firme e fervorosamente a
Deus Pai, a Jesus Cristo, ao Espirito
Santo e a Santa Maria, como
resultado do vigoroso e gratificante
encontro com a Verdade e com as
suas exigéncias.

Os pontos de Caminho que falam de
Maria e facilitam o didlogo com Ela,
fundamentados nessa doutrina, estao
transpassados pela poderosa energia
que os torna aptos para fomentar o
relacionamento com a Mae, a firme
decisdo de imita-la, o desejo nunca
completamente realizado de
aprender a ama-la.

Maria, Medianeira

A doutrina do Concilio resume a
consoladora verdade da intervencao
maternal de Maria em nossas vidas
da seguinte maneira: “depois de
elevada ao céu, ndo abandonou esta
missao salvadora, mas, com a sua



multiforme intercessao, continua a
alcancar-nos os dons da salvacao
eterna. Cuida, com amor materno,
dos irmados do seu Filho que, entre
perigos e angustias, caminham ainda
na terra, até chegarem a patria bem-
aventurada. Por isso, a Virgem é
invocada na Igreja com os titulos de
advogada, auxiliadora, socorro,
medianeira” (LG, n. 62).

Esta mesma verdade esta
brevemente resumida em Caminho:
“A Jesus sempre se vai e se ‘volta’ por
Maria” (n. 495).

Outros pontos que irdo saindo depois
consideram diferentes consequéncias
desta mediacao maternal de Maria:
espirito de oracdo, confianca e
insisténcia na peticdo, busca de
refugio diante do perigo e de
fortaleza na luta, obtencdo de graga,
etc. Esta breve frase mostra, porém,
Maria como medianeira e como
caminho que conduz e reconduz a



Cristo, pois, como Mae, consegue
gracas em nosso favor para
percorrer o caminho que vai para
Deus e para voltar a percorré-lo se
tivermos parado ou caido, com a
paciéncia tdo especificamente
maternal diante do filho pequeno
desajeitado; e ao lado das gracas que
pede para nos, s0 sua presenca
constitui um permanente estimulo
para contar com Ela, para que se
dirija a Ela a nossa suplica, o olhar e
as maos na hora de iniciar ou
continuar o caminho. Mediacao, pois,
para pedir e receber do seu Filho
Jesus as gracas e mediacdo para
receber e atender nossas peticoes e
para animar-nos a ser constantes
nelas. Medianeira porque com Ela se
vai a Cristo, porque com Ela se torna
a ir se interrompemos a caminhada;
Medianeira também porque, por
Maria e atraveés dela, nos vem a graca
de Jesus Cristo, Filho de Deus e das
suas entranhas. Estar unido a Maria



€ meio seguro de chegar: “Sé de
Maria e seras nosso” (n. 494).

Dois gestos filiais

No texto conciliar antes citado
estavam anotadas duas
manifestacOes que a Igreja espera
implantar no coracdo de seus filhos,
em razdo da maternidade
medianeira de Santa Maria: a
ilimitada confianca em sua
intercessdo (“com a sua multiforme
intercessdo, continua a alcancar-nos
os dons da salvacdo eterna”) e, como
uma consequéncia, o espirito filial de
oracao (“a Virgem € invocada na
Igreja com os titulos de advogada,
auxiliadora, socorro, medianeira”).

Ao longo de Caminho um e outro
traco aparecem frequentemente,
com diferentes formas e por
diferentes motivos. “Confia — Torna -
Invoca Nossa Senhora e seras fiel” (n.
514)



“Se cambaleia o teu edificio
espiritual, se tens a impressdo de que
tudo esta no ar..., apoia-te na
confianca filial em Jesus e em Maria,
pedra firme e segura sobre a qual
devias ter edificado desde o
principio” (n. 721).

“Estas cheio de misérias. — Cada dia
as vés mais claramente. - Mas que
ndo te assustem. — Ele bem sabe que
ndo podes dar mais fruto. As tuas
quedas involuntarias —quedas de
crianca — fazem com que teu Pai-
Deus tenha mais cuidado, e que tua
Mae Maria ndo te largue da sua mao
amorosa (...)” (884).

“Nao estas sO — Aceita com alegria a
tribulacdo. — Ndo sentes na tua mao,
pobre crianca, a mao da tua Mae: é
verdade. — Mas... ndo tens visto as
mades da terra, de bracos estendidos,
seguirem o0s seus meninos quando se
aventuram, temerosos, a dar os
primeiros passos sem ajuda de



ninguém? — Nao estas s0; Maria esta
junto de ti” (n. 900)

Nestes pontos, Caminho quer
despertar a confianca filial em
Maria. Uma confianga que vai além
da mera seguranca de que Maria
escuta nossas suplicas, inclusive de
que as atende. E uma confianca mais
profunda, mais sobrenatural e mais
comprometedora: é a confianca de
que Ela esta com todos os seus filhos
na hora de fazer da vida uma
imagem fiel da de Cristo; e que vale a
pena esta batalha — com vitorias e
derrotas — contra si mesmo. Leva a
confiar na Maternidade espiritual de
Maria, que atende, em primeiro
lugar, as necessidades dos seus filhos
diante da santidade.

Essa confianca, recorda Caminho,
tornar-se-a tanto maior quanto mais
intensamente se reconhecer e aceitar
a propria pequenez. Esta infancia
espiritual, tdo abertamente querida e



pregada por Mons. Escriva, tem
como um de seus mais firmes pontos
de apoio, o cultivo desta relacdo de
confianca filial e de trato com Maria.
E é que assim como é dificil
continuar sendo ou fazer-se crianca
na soliddo ou num distanciamento
desprendido da mée, sua
proximidade e intimidade mantém e
aumentam esse sentido de pequenez
da crianca que, no entanto, ndo acha
falta de nada do que é proprio da
idade adulta, pois ela o obtém com
mais facilidade, com mais prontidao
através da mae, por um unico
motivo: porque ela, sendo tdo
pequena, nunca poderia consegui-lo
s6 com suas forcas.

A consequéncia mais imediata e a
reacdo mais espontanea do bom
cristao é recorrer em busca de ajuda,
em peticdo constante de graca a Mae,
Maria. Esse pedido nem interessado
e nem egoista sera acompanhado
pelo outro gesto, a confianga, propria



dos filhos. Trata-se de uma suplica de
graca, de perddo, de santidade, de
forca para imitar a Cristo, de alegria
na hora de servi-lo. “Todos 0s
pecados da tua vida parecem ter-se
posto de pé. — Nao desanimes. Pelo
contrario, chama por tua Mae, Santa
Maria, com fé e abandono de crianca.
Ela trara o sossego a tua alma” (n.
498).

“A Virgem Santa Maria, Mae do Amor
Formoso, aquietardo teu coracao,
quando te fizer sentir que é de carne,
se recorres a Ela com confianca” (n.
504).

“Antes, sozinho, ndo podias... -
Agora, recorreste a Senhora, e, com
Ela, que facil! ” (n. 513).

“Sentes que, por momentos, te faltam
as forcas? — Por que ndo o dizes a tua
Mae, ‘consolatrix afflictorum,
auxilium christianorum...Spes
nostra, Regina apostolorum’? (n.
515).



“Outra queda..., e que quedal...
Desesperar-te? Ndo: humilhar-te e
recorrer, por Maria, tua Mde, ao
Amor Misericordioso de Jesus. - Um
‘miserere’ e... coracao ao alto! -
Vamos! Comeca de novo”. (n. 711).

E ao mesmo tempo que ensina a
pedir — como pedem as criancas, 0
que pedem os santos — honra a
Virgem com formosos nomes com
que a Igreja e sua liturgia chamam a
Maria, e que sdo outros tantos
motivos para a confianca e a peticao;
Maée, Virgem Santa, Senhora,
Consoladora, Auxilio, Esperanca...
esses nomes sublinham o que ha em
Maria de forca, de protecdo, de
seguranca gozosa, otimista, face ao
unico empenho proprio do filho de
Deus: ser santo e semear santidade.

Amor de Mde e amor filial

O amor da Mae aos filhos e dos filhos
a Mae é a expressao e o fruto mais
conatural das relacdes materno-



filiais. Saber que Santa Maria nos
ama com amor intenso de Mae e que
a medida deste amor €, de certo
modo, seu proprio Filho, que por
amor a nos entregou-se na Cruz, cria
no cristdo um desejo de gratidao e de
seguranca, ao sentir-se no regaco de
um amor tdo grande. Move o cristdo,
ao mesmo tempo, a correspondéncia
e a devolver amor por amor,
agradecido por poder ama-la e por
ter tornado tao facil este prodigio:
amar como filhos a quem é Mae de
Deus. Constitui, como se recorda, o
segundo elemento que, com palavras
do ultimo Concilio, recordavamos
como constitutivo do verdadeiro
culto a Santa Maria: “Amar
filialmente a nossa mae”.

Caminho nos fala do amor maternal
da Virgem e nos leva para junto dela,
ao pé da Cruz. No Calvario, em honra
do Pai, em desagravo por nossos
pecados, por amor a seus filhos
pequenos, livremente e em meio a



sua imensa dor, entrega o seu Filho, e
se une a seu sacrificio, também
tornando, suas todas as dores de
Cristo. “A Virgem Dolorosa... Quando
a contemplares, repara em seu
Coracao, ¢ uma Mae com dois filhos,
frente a frente: Ele...e tu” (n. 506).

Em tao breves linhas, Caminho
convida a contemplacgao da liberdade
do gesto de Maria: do seu coracao
generoso de Mde; da dor por seu
Filho na Cruz que a torna
Corredentora. Nenhuma imposicao
ou necessidade a obriga a estar 14,
sofrendo além de todo sofrimento. O
motivo que a impulsiona a escolher
livremente o sofrimento junto de seu
Filho é o amor ao Filho e aos outros
filhos. E é por essa misteriosa
‘preferéncia’ pelos mais necessitados,
que aceita entregar a morte o
primogénito, para que todos o0s
outros nas¢am para a graca: “...dois
filhos, frente a frente: Ele...e tu”.



Sem dizé-lo expressamente, Caminho
proclama de modo eloquente que
Maria nos ama, com amor de Mae,
além de toda medida. Sua dor pela
morte de Jesus é a declaracdo de
amor a cada um de seus outros
filhos.

Um amor materno que se torna mais
fino e mais intenso, se possivel, por
visar filhos necessitados, cheios de
limitacdes. Um amor salvador, tdo
proprio de toda mae para com seus
filhos toscos. Tudo parece indicar
que Deus, na hora de manifestar-nos
seu amor, fé-lo com expressdes faceis
de entender por parte dos homens: a
Humanidade Santissima de Cristo em
seu Nascimento, Vida, Paixao e
Morte, e 0 coragdo amoroso de uma
Mae que se alegra e sofre junto de
Jesus por nos: “Mae! — Chama-a bem
alto, bem alto. — Ela, tua Mae Santa
Maria, te escuta, te vé em perigo
talvez, e te oferece com a graca de
seu Filho, o consolo de seu regaco, a



ternura de suas caricias. E te
encontraras reconfortado para a
nova luta” (n. 516).

E como resposta ao amor de Maria
por seus filhos, o amor destes por sua
Maée. Caminho o apresenta como
vento que afugenta indiferenca e
tibieza: “O amor a nossa Mde sera
sopro que atice em fogo vivo as
brasas de virtude que estdo ocultas
sob o rescaldo da tua tibieza” (n.
492).

Ou como fortaleza que torna leve o
sacrificio, e € motivo de alegria ao
compartilhar a Cruz. O amor a Santa
Maria facilita a resposta positiva ao
convite de Cristo, para cada cristdo, a
ser corredentor e a levar em frente a
tarefa que a vontade de Deus
encomendou a cada um. “Diz: -
Minha Mae (tua, porque és seu por
muitos titulos), que o teu amor me
ate a Cruz de teu Filho; que ndo me
falte a Fé, nem a valentia, nem a



auddacia para cumprir a vontade do
nosso Jesus” (n. 497).

Ou como critério de catolicidade,
como sinal e garantia de bom
espirito, de pertenca a familia
sobrenatural que Deus e os homens
formam com Maria como Mae: “O
amor a Senhora é prova de bom
espirito, nas obras e nas pessoas
singulares. — Desconfia do
empreendimento que ndo tenha esse
sinal” (n.505).

Nestes pontos que convidam a amar
a Maria, Caminho esta longe de
promover um amor sentimentalista —
caricatura do verdadeiro amor — um
refugio para quem tem um coracgao
mole e que busque nele um comodo
consolo, uma fuga das dificuldades,
uma desculpa para encostar-se
quando ha no mundo tantas
batalhas. O amor que Caminho
suscita, pelo contrario, sem perder
um apice da ternura propria de amor



de filho, é amor forte, resposta
adequada ao que Ela nos ofereceu da
Cruz, amor de filho que tende a
expressar-se, sobretudo, no enérgico
cumprimento da vontade de Deus, na
fidelidade a seus planos. £ um amor
que encerra o elemento mais proprio
do auténtico amor: o esquecimento
de si proprio, o desejo de fazer aquilo
que quer aquele a quem se ama, a
alegria de alegrar... Esse amor tende
a levar o coracdo ao amor de Deus, a
Cristo. Nao é absorvente nem
excludente: é o amor que facilita
chegar ao amor a Cristo, a sua Cruz, a
sua Vontade.

Uma realidade tdo bela como Maria,
com essa verdade tdo enriquecedora
para a vida humana que € sua
maternidade sobrenatural, é
proposta por Caminho — ndo podia
ser diferente — como um dos motivos
de gratiddo mais queridos ao coracdo
do homem: “Habitua-te a elevar o
coracao a Deus em acao de gracas,



muitas vezes ao dia. — Porque te da
isto e aquilo...Porque fez tdo formosa
a sua Mae, que é também tua Mae.
(...) Da-lhe gracas por tudo porque
tudo é bom” (n. 268).

Se é verdade que tudo o que é bom é
motivo de gratiddo, o maior grau de
bondade suscita mais
agradecimento. Ao mencionar, entre
outros motivos para dar gracas a
Deus, a presenca de uma Mae - e que
Maée — na economia da salvacdo,
Caminho sugere uma das maiores
razdes de gratidao, pois é um dos
maiores dons gratuitamente
recebidos.

Culto, praticas de piedade e
devocoes

O homem, por ser corpo e espirito,
precisa expressar visivelmente os
seus sentimentos, ater-se a formas
concretas, tangiveis, que manifestem
sua inteligéncia, sua alegria, seu
respeito, ou seu amor. Esta



necessidade se fez sentir ao longo de
toda a histdria e nos mais diversos
campos. Também em suas relagées
com Deus. Atendendo a este modo de
ser do homem, o Senhor institui, por
exemplo, os sacramentos —
realidades sensiveis que expressam e
produzem outras invisiveis. A Igreja
vai elaborando, recomendando ou
consagrando modos concretos de
manifestar a piedade dos fiéis tanto
para expressa-la como para estimula-
la. Originam-se assim diversas
formas de culto. As devocgdes, em
intima conexdo com a liturgia,
procuram mover os homens a
piedade e canalizar sua necessidade
de expressar-se como criaturas livres
e ao mesmo tempo dependentes do
Criador, a cujo Amor correspondem
de acordo com sua natureza.

O documento conciliar (LG, n. 67)
anima os fiéis a praticarem de modo
especial as devocdes marianas: “O
sagrado concilio ensina... a todos os



filhos da Igreja que fomentem
generosamente o culto da Santissima
Virgem...; que tenham em grande
estima as praticas e exercicios de
piedade para com Ela, aprovados no
decorrer dos séculos pelo magistério,
e que mantenham fielmente tudo
aquilo que no passado foi decretado
acerca do culto das imagens de
Cristo, da Virgem e dos santos”.

Sdo muitas as manifestacoes de
piedade mariana expressamente
contidas e recomendadas por
Caminho. Por sua profunda raiz
entre o povo fiel, e por terem sido
aprovadas e profusamente
difundidas pelo Magistério da Igreja,
indicaremos trés:

a) As imagens piedosas de Santa
Maria, como instrumento sensivel
para avivar o amor a Mie e realidade
visivel que recorda a necessidade de
ser fiel: “Emprega esses santos
‘expedientes humanos’ que te



aconselhei para ndo perderes a
presenca de Deus: jaculatorias, atos
de Amor e desagravo, comunhdes
espirituais, ‘olhares’ a imagem de
Nossa Senhora” (n. 272). “Quando te
perguntaram que imagem de Nossa
Senhora te dava mais devocao, e
respondeste — como quem ja fez bem
a experiéncia — que todas,
compreendi que eras um bom filho.
Por isso te parecem bons
(enamoram-me, disseste) todos os
retratos da tua Mae” (n. 501).

b) O escapulario do Carmo, realidade
visivel que recorda de modo plastico
a protecdo maternal de Maria a seus
filhos: “Traz sobre o teu peito o santo
escapulario do Carmo. — Poucas
devocgoes (ha muitas e muito boas
devocdes marianas) estao tdo
arraigadas entre os fiéis e tém tantas
bencaos dos Pontifices. Além disso, é
tdo materna este privilégio sabatino!
” (n. 500).



c) A recitacdo do Santo Rosario:
embora Mons. Escriva tenha
dedicado expressamente um livro
inteiro — Santo Rosdrio — a fomentar
esta devocdo, ajudando com sua
leitura a reza-lo bem, ndo exclui de
Caminho a alusdo expressa a pratica
de piedade tdo estendida e tdo
unanimemente recomendada pelos
Papas, como meio de expressdo de
amor a Mae e Deus, de contemplacao
e aproximacdo de Jesus e de peticdo
humilde: “O Santo Rosario é arma
poderosa. Emprega-a com confianca
e te maravilharas do resultado” (n.
558).

Além disso, porém, a leitura
tranquila de Caminho permite-nos
encontrar outros modos tradicionais
de tratar a Santa Maria: jaculatorias,
novenas, o sabado, etc. No ponto 574,
por exemplo, lemos: “Quem te disse
que fazer novenas ndo € varonil? —
Serdo varonis essas devocgaoes,



sempre que as pratique um varao...,
com espirito de oracgdo e peniténcia”

Imitacdo de Maria. A sua vocacao
e a nossa

O terceiro elemento que o Concilio
Vaticano II indica como essencial em
um verdadeiro culto a Santissima
Virgem € o da “imitacdo de virtudes”.

Na vida sobrenatural acontece uma
progressiva semelhanca com Maria
na medida em que, como Ela, o
cristdo, por seu esforco pessoal e fiel
a graca, aproxima-se cada vez mais
do cumprimento da vontade de Deus.
Essa semelhanca € o resultado da
identificacdo — paulatina e
incompleta nos fiéis comuns, plena
em Santa Maria — com Cristo, da
participacdo em seu modo de ser e de
atuar, em seus méritos.

Nao foi, no entanto, normalmente
proposto ao cristdo imitar sua Mae.
Maria merecia ser admirada,



honrada, querida, cantada.
Sobretudo para solicitar dela — um,
varios, muitos ou todos os seus filhos
—gracas e dons, desde os mais
imediatos e simples aos mais
transcendentais e decisivos.

Neste sentido, reveste-se pelo menos
de uma certa novidade a explicita e
sublinhada chamada a imitacao de
Maria como elemento constitutivo do
verdadeiro e adequado culto que,
como Mae de Deus e Mae dos
homens, é devido a ela.

Ao ler Caminho surpreende
gratamente que se mostre a imitagao
de Maria como algo que flui
espontaneamente das relagoes
materno-filiais entre Ela e os
homens, na medida em que Ela é a
criatura humana que nos é
apresentada como paradigma da
completa fidelidade aos planos de
Deus e colaboracgdo com eles, e na
medida em que exerceu a sua



plenitude de santidade com tanta
simplicidade e discricdo que é
amavel e venturoso pretender segui-
La e parecer-se com Ela.

Caminho nao pretende oferecer um
quadro completo das virtudes de
Maria. Por meio de frases curtas ou
cenas do Evangelho, vai mostrando
comportamentos e atitudes de Nossa
Senhora, reacdes de Santa Maria,
propostas ao leitor como modos de
ser e atuar que devem ser
incorporados a propria vida. Santa
Maria nos € proposta como exemplo
pela perfeicao de suas respostas ao
amor de Deus.

Estes tracos da vida da Santissima
Virgem destacados em Caminho
formam, provavelmente, em seu
conjunto, a estrutura da vida crista.
Em primeiro lugar, a disponibilidade
nas maos de Deus, fruto da fé e do
amor que levam a ndo querer outra
coisa sendo o que Deus quer. E a



fazé-lo com simplicidade, como a
coisa mais ‘natural’ do mundo: “Vede
com que simplicidade? — ‘Ecce
ancilla!’... — E o Verbo se fez carne -
Assim agiram os santos: sem
espetaculo. Se houve, foi apesar
deles” (n. 510)

A cena da Anunciacdo, o didlogo
entre o Anjo e Santa Maria, o
conteudo da mensagem dele, a
resposta final da Virgem, as
condicdes pessoais de que esta
revestida nesse momento a futura
Mae de Cristo — espirito
contemplativo, abertura interior ao
que € santo, fé na acdo onipotente e
na absoluta bondade de Deus, amor
sem condig¢des, humildade radical,
etc. — sdo propostos em Caminho
como modelo para qualquer cristéo.
O encontro com essas possibilidades
implicou que milhares de leitores
tenham chegado a pensar em sua
vida com um sentido plenamente
vocacional, que se tenham sentido



com uma atividade divina entre as
maos, para cujo cumprimento sdo
chamados por Deus e para cujo
cumprimento é exigida uma
auténtica doacdo, gozosa e
enamorada, da propria existéncia.

Poderiamos dizer que um dos
elementos centrais da mensagem do
Fundador do Opus Dei, a chamada
universal a santidade, fica plasmado,
materializado, em Caminho.
Compreende-se em suas paginas que
0 encontro de Maria com Deus
Onipotente € algo que, em seus tragos
gerais e dentro das circunstancias
mais variadas, deve repetir-se na
vida de todos os cristaos. Trata-se de
uma proposta, uma incumbeéncia do
Senhor a seus filhos; e um sim, um
compromisso positivo, por parte
deles, de cumpri-lo, uma permanente
fidelidade e, como resultado, a
santidade pessoal.

Imitacdo de Maria: fé e amor



No cumprimento da Vontade de
Deus, dos seus planos, o que € a
mesma coisa, na fidelidade a vocacao
pessoal, o cristdo pode encontrar as
vezes, circunstancias ou aspectos da
vontade divina dificilmente
compreensiveis e até totalmente
incompreensiveis. £ o momento de
refletir sobre a fé, de ponderar
sossegadamente. Caminho recorda
um momento semelhante e, portanto,
que se pode imitar, na vida de Santa
Maria: “(...) — Nao sabieis que Eu
devo ocupar-me nas coisas que
dizem respeito ao servigo de meu
Pai? Resposta de Jesus adolescente. E
resposta a uma méae como sua Mie,
que ha trés dias anda a sua procura,
julgando-O perdido. (...)” (n. 907).

A obediéncia de Jesus aos planos do
Pai, que passa pela provavel dor de
Maria e José, nos € oferecida
legitimamente, como exemplo a
seguir. E mostra-se simultaneamente
como igualmente exemplar que



Maria acate uma conduta que, pelo
menos no momento, Ela ndo entende,
mas que sabe proceder de Deus,
assim como sua reacao posterior:
aceita e pondera em seu coragao.
Anos depois, o autor de Caminho
explicara esta mesma atitude com as
seguintes palavras: “Nossa Senhora
ouve com atencdo o que Deus quer,
pondera o que ndo entende,
pergunta o que ndo sabe. Depois,
entrega-se por completo ao
cumprimento da vontade divina: ‘Eis
a escrava do Senhor, faca-se em mim
segunda a tua palavra’ (Lc 1, 38)” (E
Cristo que passa, n. 173).

Jodo Paulo II, em sua Enciclica
Redemptoris Mater (1987), sublinhou
que a razao maxima da exceléncia e
meéritos de Santa Maria reside em
sua obediéncia radical, em sua
disponibilidade aos planos de Deus.
A Virgem confia n’Ele, e mostra uma
atitude de entrega incondicional a



vontade divina mesmo quando ndo
compreende seu conteudo.

Caminho convida a imitar a Escrava
do Senhor também em sua
obediéncia; porque todos os homens
recebem uma incumbéncia de Deus,
como a sua Santissima Mae, e todos
recebem a graca para cumpri-la, e
podem fazé-lo imitando o exemplo
de Maria: escutando os planos de
Deus com respeito, deixando-os
amadurecer, ponderando seus
diferentes aspectos, obedecendo
mesmo sem entender a incumbéncia
em todos os seus detalhes. A razao
fundamental é a confianca e o amor
Aquele que pede e urge a execucéo.
O exemplo de nossa Mae é exposto
em Caminho como atitude a imitar.
Nesse contexto de amor e admiracao
a Maria ndo deve, porém, estranhar
que o0 que as vezes se oferece como
exemplo invisivel outras vezes,
apareca como motivo de gratidao:



“0 Mie, Méde! Com essa tua palavra —
‘fiat’ — nos tornaste irmdos de Deus e
herdeiros da sua gloria. — Bendita
sejas! (n. 512).

A livre entrega de Maria, que aceita e
manifesta, obediente, sua aceitagdo
com essa breve palavra, é, junto da
onipoténcia amorosa de Deus, a
causa que inicia a Redencdo. Ao
mesmo tempo, porém, e de
passagem, agradece-se a Maria, neste
mesmo ponto de Caminho, seu
discreto, mas decisivo exemplo de
entrega a execuc¢do material dos
planos divinos. Dai a palavra, que
nao é humilhante em seus labios,
mas esclarecedora da mais profunda
verdade sobre si mesma com que se
nomeia: escrava, serva, servidora.
Mons. Escriva, como fez notar um
ilustre Prelado espanhol, tornara
depois grande a palavra ‘servico’. O
autor de Caminho descobrird o valor
do espirito de servico como fruto da
saborosa contemplacdo de sua Mae



Santa Maria, Escrava do Senhor. E
chegara a medida adequada da sua
grandeza com o decidido empenho
de tornar sua esta peculiaridade
maravilhosa da Mae de Cristo.

Imitacdo de Maria: outras
virtudes

A disponibilidade, a obediéncia e o
espirito de servico, que brotam da Fé
e do Amor, constituem o nucleo
central que nos é oferecido para
imitar a Maria. Mas Caminho traz
outros tracos e condutas que o

Evangelho nos apresenta e que sdo
fontes de mérito para a Mae de todos
0s cristdos. Sao outros aspectos nos
quais seus filhos podem e devem
parecer-se com Ela, e que nos sdo
propostos como exemplos que se
podem imitar.

Em outros escritos de Mons. Escriva
havera referéncias a diversas
qualidades de Maria. Duas delas sao



sublinhadas com especial énfase em
Caminho: a humildade e a fortaleza
para enfrentar a dor, quando ela é
aceita por amor, fazendo dela uma
gozosa e enamorada oferenda.

Alguns pontos de Caminho pdem
uma virtude mais em relevo do que a
outra, ha outros, porém, que
sintetizam a presenca de ambas:
“Como é grande o valor da
humildade! - ‘Quia respexit
humilitatem...” Acima da fé, da
caridade, da pureza imaculada, reza
0 hino jubiloso de nossa Mée em casa
de Zacharias: ‘Porque Ele olhou a
humildade de sua serva, eis que
desde agora me chamarao bem-
aventurada todas as geragdes...” (n.
598).

“Que humildade, a de minha Mae
Santa Maria! — Ndo a vereis entre as
palmas de Jerusalém, nem — afora as
primicias de Cana — a hora dos
grandes milagres. — Mas ndo foge ao



desprezo do Golgota; ali esta juxta
crucen Jesw’, junto a cruz de Jesus,
sua Mae” (n. 507).

“Maria Santissima, Mae de Deus,
passa despercebida, como mais uma,
entre as mulheres de seu povo. -
Aprende dEla a viver com
‘naturalidade’ (n. 499).

A humildade de Maria, tal como se
faz ver em Caminho, é fruto da
profunda convic¢do da propria
pequenez diante da majestade de
Deus, diante de sua grandeza. Uma
pequenez aceita com alegria, porque
€ propria de uma criatura fraca que
a experimenta enquanto sente os
bracgos de seu Pai Deus que a
sustenta e a ampara. Nao retira, por
isso, nem grandeza, nem iniciativa,
nem capacidade para responder
generosamente aos ambiciosos
planos de seu Senhor, que exigirdo
heroismo, grandeza de alma,
santidade de vida. “Maria, Mestra do



sacrificio escondido e silencioso! —
Vede-a, quase sempre oculta,
colaborando com o Filho: Sabe e
cala” (n. 509).

Caminho apresenta a dor, sofrida em
soliddo pela Mée, como atitude
penitencial, para pedir perdéo ao
Senhor pelos proprios pecados e para
acompanhar Santa Maria: “Soledad
de Maria. SG! — Chora, sem amparo-
Tu e eu devemos acompanhar Nossa
Senhora e chorar também; porque a
Jesus O pregaram a um madeiro, com
pregos, as nossas misérias” (n. 503).

A fortaleza sem alardes,
manifestacdo de amor a seu Filho,
com que Maria enfrenta a dor da
Cruz é também um modelo de
conduta para cada um de nos.
“Admira a firmeza de Santa Maria: ao
pé da Cruz, com a maior dor humana
—ndo hd dor como a sua dor - cheia
de fortaleza. — E pede-lhe dessa



firmeza, para que saibas também
estar junto da Cruz”. (n. 508)

Ndo se trata deste tipo de forga que
se encontra mais nas reservas fisicas
do que nas morais. Em outro ponto, o
autor de Caminho dirige-se as
mulheres, e ndo duvida em afirmar
que ha nelas uma maior capacidade
de integridade diante do sofrimento,
e as convida a exercer sua alma
sacerdotal e a doar amorosamente a
propria vida, através de
contrariedades, de pesares ou
dificuldades: “Mais forte a mulher do
que o0 homem, e mais fiel na hora da
dor. — Maria de Magdala, e Maria
Cleofas, e Salomé! — Com um grupo
de mulheres valentes, como essas,
bem unidas a Virgem Dolorosa, que
apostolado néo se faria no mundo!

” (n. 982)

Estas passagens de Caminho nos
fazem ver que devemos imitar a
alma sacerdotal de Maria, unindo-



nos — como Ela - a dor de seu Filho.
Todos nos batizados recebemos,
junto com a filiagdo divina, uma
participacdo no modo de ser e atuar
de Cristo, que se torna mais intensa
pela recepc¢do dos outros
sacramentos. Santa Maria, porém,
por sua especialissima unido com seu
Filho, é Corredentora e, por sua
Maternidade, torna-nos coparticipes
dessa corredencdo. E através d’Ela,
imitando-a, nos é mais facil
colaborar com a corredencéo.

Este ndo € o unico convite que
Caminho faz para abracar a propria
cruz com gesto sacerdotal. Todo o
livro é um continuo convite para
seguir de perto 0s passos — 0
Caminho - de Cristo. Aqui, porém,
sublinha-se que levados por Santa
Maria — ninguém chegou como Ela
com Cristo, até a propria Cruz — o
caminho da Cruz se tornara mais
leve — e até atraente - A conclusdo é



imediata: vamos como Ela e vamos
com Ela.

Caminho traz outra caracteristica da
alma sacerdotal — a oracdo de peticdo
em nome dos outros — especifica em
Santa Maria. “Maria, Mestra de
oracao. — Olha como pede a seu Filho
em Cana. E como insiste, sem
desanimar, com perseveranca. — E
como consegue. — Aprende. ” (n. 502)

Embora nos seja proposto
diretamente imitar a perseveranca
na peticao, a cena evangeélica
contemplada, as bodas de Cana, em
que Maria intercede a favor de uns
esposos, sugere-nos também imita-la
na retiddo de sua oracao. Ficam bem
marcadas, através do exemplo e
ensinamento de Maria - ‘Mestra’ — as
condig¢des que a oracdo do cristdo
deve ter: fé, insisténcia, verdadeiro
interesse no que se pede; e a0 mesmo
tempo abandono confiado do



resultado da peticdo nas maos de
Deus.

E como na hora de pedir ndo ha
ninguém melhor que Santa Maria,
Mae de Deus e Mae dos homens,
Caminho convida também,
indiretamente, a colocarmos em suas
maos nossas aspiracoes, interesses e
esperancas: que pecamos como Ela,
que pecamos a Ela. Maria é Mestra
de oracdo, mas também —e
sobretudo — como Mons. Escriva
gostava de recordar, Onipoténcia
Suplicante diante do trono do Pai em
favor de todos e de cada um de seus
filhos.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-
maria-em-caminho/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-maria-em-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-maria-em-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-maria-em-caminho/

	O amor a Maria em “Caminho”

