opusdei.org

O amor a Igreja e ao
Papa em "Caminho"

Apresentamos a tradugdo do
artigo “El amor a la Iglesia y al
Papa en Camino”, publicado em
"Estudios sobre Camino", onde
se recolhem consideracdes de S.
Josemaria sobre o amor a Igreja
e ao Papa.

18/04/2013

Gonzalo Aranda, José R. Villar

Apresentamos a traducdo do artigo
“El amor a la Iglesia y al Papa en
Camino”, publicado em "Estudios


https://www.escrivaobras.org/book/estudioscamino-indice.htm

sobre Camino", onde se recolhem
consideracoes de S. Josemaria sobre
0 amor a Igreja e ao Papa.

«Que alegria poder dizer com todas
as forcas da minha alma: amo a
minha Mae, a Santa

Igreja!» (Caminho, n. 518). «Obrigado,
meu Deus, pelo amor ao Papa que
puseste no meu coracdo.» (Caminho,
n. 573). Nestas duas breves
afirmacoes, revelam-se-nos os
sentimentos de Josemaria Escriva,
ainda jovem sacerdote, para com a
Igreja e o Papa. O tempo viria a
confirmar, robustecer e comprovar
com obras, opere et veritate, essas
sementes lancadas na sua alma pelo
Divino Semeador (1). Mas ja, desde os
primeiros anos do seu ministério
sacerdotal, o autor revela em
Caminho o profundo amor a Esposa
de Cristo e ao seu Vigario na terra,
que se traduz numa sincera e
espontanea expansdo de alegria e
accdo de gracas a Deus, e se


https://www.escrivaobras.org/book/estudioscamino-indice.htm

manifesta num amor firmemente
enraizado no coragao, que é
proclamado com a absoluta
seguranca da fé.

Caminho contém a experiéncia
pastoral de Josemaria Escriva,
acumulada nos seus primeiros anos
de atividade sacerdotal. A natureza
da obra sugere-nos o modo adequado
de aceder ao seu conteudo. O autor
ndo pretende elaborar uma reflexdo
teoldgico-dogmatica sobre os
mistérios da nossa fé, embora - como
é natural - esses pressupostos
estejam subjacentes na vida crista
que apresenta. Voltaremos mais
adiante a este ponto. Em qualquer
caso, a sua intencdo consiste em
suscitar no leitor, ajudado pela graca
divina, desejos de conversao, de
amor e de crescimento espiritual (2).
A forma propria de Caminho aponta,
pois, para a vida quotidiana do
cristdo, para a significado existencial
das exigéncias da fé. Alguns leitores



poderiam sentir-se dececionados se
estivessem a procura de reflexdes
teoldgicas originais em que
fundamentar, por exemplo, o inicio
da renovacdo eclesiologica do nosso
século, para citar o &mbito em que
nos situamos. Este método
conduziria a um erro de Optica que
invalidaria os resultados (3). Nao
queremos, com isto, afirmar que
Caminho careca de originalidade
eclesioldgica, mas o seu objetivo ndo
€ apresentar uma teologia concebida
na serena quietude de um gabinete, e
que posteriormente incidisse na vida
crista. O seu intuito - e aqui reside o
seu valor - é uma vida feita realidade
no existir concreto do cristdo que
obriga a teologia a repensar alguns
pressupostos nem sempre completos.
Neste sentido, Caminho é
profundamente renovador, com a
perene novidade do Evangelho (4).

O amor a Igreja e ao Papa aparecem
em Caminho como uma confidéncia



amiga, e um testemunho pessoal do
seu autor. «Vou reavivar as tuas
recordacdes para que se eleve algum
pensamento que te fira», adverte o
leitor no inicio das suas paginas. Com
efeito, através de expressoes rapidas,
sugestivas, exortatorias e, sempre,
iluminadoras, Caminho anima o seu
interlocutor a despertar em si
proprio as virtualidades divinas que
0 Batismo depositou no seu ser.
Subjaz nas suas palavras o sentido de
que o cristdo foi chamado a uma
salvacdo pessoal, certamente, mas
inserido na comunidade da nova
Alianca eterna, fundada no Sangue
redentor do Deus feito Homem (5).
Em Caminho, as grandes realidades
da nossa vida em Cristo sdo
transferidas para cada cristdo num
tom intimo, pessoal. O autor deseja,
expressamente, atingir com os seus
escritos a vida corrente e normal em
que se desenrola o seu trabalho
habitual. Neste sentido, entende-se
que o amor a Igreja e ao Vigario de



Cristo ndo aparecam como tentativa
de argumento teoldgico, em que a
fides quaerens intellectum prevaleca
sobre outras consideragoes. Pelo
contrario, Caminho procura suscitar
a fides quae per charitatem operatur
(cf. G1 5, 6), uma fé admitida sem
vacilagoes, que, pela sua propria
dindmica, se reflete numa vida plena
de caridade, de obras.

Logo, o amor a Igreja e ao Romano
Pontifice ndo sdo objecto de um
tratamento apologético nem de um
estudo tedrico que alimente
exclusivamente a inteligéncia crista.
D4 este processo por adquirido. E,
pelo contrario, uma partilha, com os
seus irmaos na fé, da alegria de
servir a Igreja, do gozo na
contemplacdo do mistério, e até um
grito de jubilo ao saber-se inserido
desse modo em Cristo. Claro esta,
tudo isto sup6e uma profunda
teologia feita vida, ou, se quisermos,
uma existéncia teologal que, sem



procurar uma averiguacao reflexiva
sobre a sua fé, se expressa nas suas
manifesta¢Ges mais praticas. Nas
afirmacdes mais simples e
elementares de Caminho esconde-se
a secular riqueza da fé da Igreja. Por
1sso, encontraremos no livro um
vinculo natural com o patrimoénio
doutrinal cristao: quod semper, quod
ubique, quod ab omnibus, segundo a
célebre expressdo de S. Vicente de
Lerins (6). E, acrescentamos, ndo s6
com aquilo em que sempre se
acreditou, mas também com aquilo
que os filhos da Igreja
constantemente converteram em
seiva vivificadora da sua existéncia
de cristaos (7).

S. Paulo ensina que Cristo amou a
Igreja como sua esposa entregando-
se a Si proprio para a santificar (Ef 5,
25-26). O Apdstolo revela aos
primeiros cristdos de Efeso o
verdadeiro rosto da Igreja: a Esposa
santificada por Cristo. Assim nos



adentramos na primeira
manifestacdo de amor dos membros
da Igreja. Na verdade, a
manifestacdo de amor propria dos
filhos consistira em reproduzir em si
proprios o caracter santo de tal Mae
que os engendrou em Cristo. Essa
santidade ontologica da Igreja,
difundida da sua Cabeca até aos
membros, leva os cristaos a
manifestarem nas suas vidas 0s
«frutos de graca que o Espirito Santo
produz nos fiéis» (8). Podia
realmente dizer-se que todo o
conteudo de Caminho reflecte essa
dimensao do amor filial para com a
Igreja, ja que nada ais pretende do
que facilitar a santidade pessoal,
muito particularmente daqueles que
constituem a maioria dos seus
membros, os leigos. Mostra-lhes que
o mundo, onde se sabem imersos,
ndo é algo circunstancial que tém de
enfrentar, mas a matéria da sua
santificacdo e, também, o modo
especifico do seu Caminho eclesial;



assumem, deste modo, in Christo et in
Ecclesia as realidades criadas,
forjando a continuidade com o
desenlace final da historia, com o
momento em que Cristo se
submetera aquele que tudo lhe
submeteu, a fim de que Deus seja
tudo em todos (cf 1Cor 15, 28).

As confidéncias pessoais do autor de
Caminho tém, pois, uma
intencionalidade bem clara, que se
entende a luz do préprio prologo:
que o leitor entre também por
Caminhos de santidade, pelas vias de
uma vida crista de acordo com o seu
novo nascimento em Cristo, e
proceda de forma coerente com o seu
novo ser, como membro do Corpo de
Cristo que € a Igreja. Manifestacao de
amor por ela serd adornar a Igreja-
Mae com as virtudes dos seus filhos.

De um modo mais imediato, ao longo
de todo o livro, e particularmente
nos pontos 517 a 527 — sob o titulo A



Igreja - o0 autor pretende despertar e
consolidar esse amor pela Esposa
Imaculada: de modo paulatino,
ganham evidéncia os fundamentos
desse amor, as suas caracteristicas,
as suas exigéncias e, também, as suas
manifestacGes. Naturalmente, tudo
isto ndo aparece de forma
sistematica, mas ao longo dos
diversos capitulos, que levam o leitor
a tomar a sério e a responder
decididamente a vocac¢ao divina.
Dessa vocacdo, irrompe uma
dimensao intrinseca a existéncia
cristd: ndo é possivel ser plenamente
cristdo e catolico sem um profundo
amor a Igreja e ao Papa. Toda a
conduta cristd deve deixar-se
impregnar por um amoroso sentire
cum Ecclesia, traducdo visivel da
unido fecunda do sarmento com a
Vide, Cristo (cf. Jo 15, 5) (9). E, como
critério imediato dessa vida de
comunhao, o cristdo olha para o
Bispo de Roma, principio visivel da
unidade da Igreja (10).



O fundamento do amor a Igreja

Em Caminho, o amor a Igreja é algo
conatural no cristdo. Brota
espontaneamente da meditacao
sobre a natureza da Igreja e aparece
inseparavelmente unido com o amor
a Jesus Cristo, inserido no processo
de identificacdo com Ele. Nao se pode
separar o Corpo da Cabeca, nem a
Esposa do Esposo. A fé em Jesus
Cristo engloba a fé na Igreja.

a) A fé na Igreja

Gracas ao magistério doConcilio
Vaticano II possuimos nos nossos
dias um guia seguro para penetrar, a
partir da fé, no «mistério da Igreja».
Com efeito, a Igreja é uma realidade
sobrenatural, que entra no conteudo
do acto de fé. Como tal a professamos
no Credo, desde os primeiros
Simbolos. A Igreja, vinculada na sua
origem no tempo com a Encarnacao
do Verbo redentor (11), contém na
sua natureza, na sua origem, no seu


https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-concilio-vaticano-ii
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-concilio-vaticano-ii

desenvolvimento e no seu destino
final o sinal do mistério de Deus Uno
e Trino. Esta Igreja, em que Cristo se
torna presente no mundo (12), é por
sua vez palpavel e presente na vida
humana, embora transcendendo a
sua visibilidade histérica. E o
reinado de Cristo in mysterio,
crescendo até a consumacao final
(13).

Para compreender o que € a Igreja ha
que contempla-la com a visdo
elevada pelo dom da fé, e assim se
chega, mais que a um entendimento
intelectual -pelo qual se esforcam os
tedlogos, embora conscientes de que
nunca conseguirdo esgota-la -, a uma
vivéncia interior, uma participagao
conatural na ciéncia divina que
produz sabedoria e gozo. Sob este
aspecto, € significativo encontrar
logo no primeiro ponto de Caminho
dedicado a Igreja um convite a
meditacdo do mistério, retirado
espontaneamente das palavras do



Credo: «"Et unam, sanctam,
catholicam et apostolicam
Ecclesiam!..." - Compreendo essa tua
pausa, quando rezas, saboreando:
creio na Igreja, Una, Santa, Catdlica e
Apostolica...» (Caminho, n. 517). Estas
palavras situam-nos perante o
mistério da Igreja, que é realidade de
graca invisivel e, ao mesmo tempo,
uma comunidade concreta, visivel na
terra. Trata-se da Igreja de Jesus
Cristo, reconhecida nas quatro notas
classicas, quer dizer, as propriedades
da natureza da Ecclesia in terris, que
a tradicgdo e a teologia explicitam a
partir do artigo do Simbolo
professado, e que so se encontram na
Igreja Catdlica como realidade
historica visivel.

O encontro salvador com Cristo so é
possivel na sua comunidade de
salvacdo, na Igreja que Cristo quis
(14). Nao ha vida plenamente crista,
de Cristo, a margem da sua Igreja.
Esta visibilidade institucional ndo é



puro acidente necessario a nossa
condi¢do humana e, neste sentido,
desprovido de significado salvifico. A
fé leva a aceitar que Cristo
estabeleceu a dimensdo institucional
(sacramentos, hierarquia, etc.), como
meio de salvacdo, instrumento de
mediacdo de graca: a Igreja «é em
Cristo como um Sacramento, ou seja
sinal e instrumento da unido com
Deus e da unidade de todo o género
humano» (15). A fé na Igreja
reconduz a fé em Cristo, que a dotou
de eficacia; a decisdo perante a Igreja
comporta uma tomada de posicdo
frente a Cristo (cf. Lc 10, 16). Esse
gosto espiritual - «saboreai», diz o
autor (16) - pela unidade, santidade,
catolicidade e apostolicidade,
encerra a confissdo de fé mais
essencial na continuidade historica
de Cristo na Igreja. Cristo continua,
hoje, a oferecer a salvacdo a cada
homem, numa comunidade concreta
e delimitada.



Mas se a fé é elemento que edifica a
vida cristain Ecclesia, Caminho nao
esquece que, junto a fé, estdo os
sacramenta fidei: «Que bondade a de
Cristo ao deixar a sua Igreja os
Sacramentos! - Sdo remédio para
cada necessidade. - Venera-os e fica
muito agradecido ao Senhor e a sua
Igreja» (n. 521). A Igreja,
dispensadora dos canais da graca,
torna acessivel, hic et nunc, o
contacto salvifico com Cristo. Mas é
ao Senhor que se dirige, em primeiro
lugar, o agradecimento, ja que, na
sua infinita bondade, quis uma nova
economia da graca por meio de
sinais eficazes. O proprio Cristo
continua a atuar por meio do grande
sacramento da Igreja. Perante a
misericordia divina, sugere-nos
Caminho, apenas cabe amor,
veneracdo, gratido.

b) O reino de Cristo na Terra



A Igreja é de Jesus Cristo. Ela é o seu
corpo, a sua Esposa; Ele é a sua
Cabeca, o0 seu Senhor. S6 em seu
nome e, mais ainda, porque Ele
proprio atua n’Ela, pode a Igreja
oferecer remédio para as
necessidades mais profundas do
homem. Mas isto exige dar lugar ao
senhorio de Cristo nos coracoes
humanos, que os faz
verdadeiramente livres da
escraviddo do pecado. Eis outro
motivo de amor a Igreja, que nao
passa inadvertido a meditagao de
Caminho.

Essa autoridade de Cristo, presente
em muitos pontos do livro, é descrita
pelo autor como uma realizacéo
conjunta do poder da graca divina e
da livre correspondéncia humana. A
Igreja surge assim como o ambito do
reinado de Cristo que se estabelece
pela Palavra de Deus que, na Igreja,
suscita a resposta da fé; e pelos
sacramentos, que realizam



verdadeiramente o anunciado. O
cristdo que deixa crescer o Reino na
sua vida, torna-se portador do
reinado de Cristo, com a sua vida
santa e com o seu apostolado: «(...) Se
fores generoso..., se corresponderes
com a tua santificacdo pessoal,
obterds a dos outros: o reinado de
Cristo (...)» (Caminho, n. 833). O
cristdo deve identificar-se com um
desejo apaixonado de dilatar o reino
de Cristo - «Deus e audacia! -
"Regnare Christum volumus!"»,
escreve no ponto 11 - que leve a
lancar, no nosso caminhar terreno,
uma verdadeira semente do Reino:
«(...) - Deus quer um punhado de
homens "seus" em cada actividade
humana. - Depois... "Pax Christi in
regno Christi" - a paz de Cristo no
reino de Cristo.» (n. 301).

Vinte e cinco anos depois da primeira
edicdo de Caminho em 1939, o
Concilio Vaticano II ensinaria que
toda a Igreja recebe a missdo de



anunciar o reino de Cristo e de o
instaurar. Ela mesma se torna, hic in
terris, na sua semente e principio
(17). Cada cristéo participa desta
missdo. Em Caminho esta subjacente
essa compreensdo da relacdo
existente entre a Igreja e o reino de
Cristo, e especialmente o papel de
cada cristdo na sua edificacao,
expresso nesse dialogo direto com o
leitor que caracteriza a obra deste
santo. Através da Igreja, o cristdo
constroi um Reino - com Cristo -, que,
sem duvida, se consumara no tempo
escatologico, mas ja agora se edifica.
Esta serd uma das razoes para amar
a Igreja e se entregar com alegria ao
apostolado: «"Et regni ejus non erit
finis"- O seu Reino ndo tera fim! - Ndo
te da alegria trabalhar por um
reinado assim?» (n. 906).

Porque a Igreja ja é o reino de Cristo
desde o seu inicio, e Ele é o seu
fundamento atual e perene, Caminho
transmite essa seguranca que a



promessa da indefectibilidade
confere. A Igreja, que peregrina
entre «as perseguicdes do mundo e
as consolacdes de Deus», como
recordava o Bispo de Hipona, ndo
caira. Essa mesma conviccdo de
sempre deve sustentar a fé do cristao
perante a perseguicdo e a
contradicdo - «ndo ha vento nem
furacdo que possam arrancar a
arvore da Igreja» - que Deus permite,
por vezes, como purificacdo (18). A
sorte, de certo modo, esta decidida de
modo definitivo. Mas o poder
soberano de Deus pede uma
condicdo para se revelar: «Deus é o
mesmo de sempre. - O que falta sdo
homens de fé; e renovar-se-ao os
prodigios que lemos na Sagrada
Escritura. - "Ecce non est abbreviata
manus Domini". - A méao de Deus, o
seu poder, ndo diminuiu!» (n. 586). O
autor quer situar-nos na perspectiva
certa, perante a facil tentacdo de
uma visdo meramente humana da
accao da Igreja. Com efeito, é o



Senhor que continua a atuar entre os
homens quando encontra fé. Os
prodigios, as intervengoes salvadoras
de Deus, que a Sagrada Escritura nos
narra, ddo-se também agora no seu
novo Povo, porém - como tantas
vezes nos advertem os Evangelhos -
Cristo exige a fé n’Ele.

Caminho nao é um livro que incite a
desejar acontecimentos
espectaculares na Igreja, ou a
solicitar intervencdes deslumbrantes
da omnipoténcia divina. Certamente,
ha ocasides em que serdo
necessarias. No entanto, em todo o
livro transparece o amor pela acc¢do
extraordinariamente habitual de
Deus nas nossas vidas. E elucidativo,
a este respeito, todo o capitulo
dedicado a “Coisas pequenas”. Grave
desproposito seria para o cristao
descuidar, ter em pouca monta, 0s
canais habituais em que o Senhor
continua a realizar, na Igreja,
prodigios silenciosos: a vida



sacramental, a oracdo, a formacdo na
fé, deixar-se guiar pela atencdo
pastoral e materna da Igreja. O amor
e a fé em Cristo abarcam amor e fé
na Igreja, onde se inicia o reino, que
cresce, hoje e agora, mas em
mistério, quer dizer, revelado
somente a um olhar de fé.

¢) O cristdo, filho da Igreja: envolvido
na sua missao

O amor a Igreja fundamenta-se no
facto de ser obra de Cristo. Foi Ele
que a fundou, que lhe envia o seu
Espirito, e continua presente,
operativo e eficaz, nela e atraveés
dela. A Igreja, enviada por Ele ao
mundo do universo, recebe a missao
de anunciar e realizar a salvacao
efectuada uma so6 vez pelo Sangue do
seu Senhor. Caminho leva cada
cristao a sentir-se parte implicada na
missdo: «"Ide, pregai o Evangelho...
Eu estarei convosco...". - Isto disse
Jesus... e disse-to a ti.» (n. 904). Quer



despertar, com estas palavras, essa
«memoria» crista da missao,
guardada na Escritura e na Tradicado
(19).

Na verdade, da-se uma continuidade
real entre os discipulos imediatos de
Jesus, os que vieram posteriormente
em sucessivas geracoes e 0s que
formam hoje a Igreja no séc. XX. De
certo modo, o autor descreve a Igreja
como uma grande familia, a «familia
de Deus» de que fala o Apostolo (cf.
Ef 2, 19-22; LG, n. 6), em que existem
costumes de familia, uma tradicao,
vinculos intimos sobrenaturais entre
0s seus membros; e, por fim, um
destino comum, uma missao
solidaria, para a qual possuimos
determinados meios: o Crucifixo e o
Evangelho (20). Por vezes, chama-se
aos Apostolos «os primeiros» (21),
indicando deste modo que o0s outros
formam uma cadeia que se lhes
segue no tempo, mas, sobretudo, que
«0S primeiros» - 0s Apostolos, 0s



discipulos, os que acolheram a Boa
Nova desde o Pentecostes -
estabelecem com a sua vida condutas
normativas para as geracoes
posteriores, um espirito que se
transmite feito vida. Em primeiro
lugar esta, naturalmente, o exemplo
do Mestre (22). Depois, a conduta
apostolica: «Bebe na fonte limpida
dos "Actos dos Apostolos " (...)» (n.
570); e na dos discipulos: «(...)
procura conhecer e imitar a vida dos
discipulos de Jesus, que conviveram
com Pedro e com Paulo e com Jodo, e
quase foram testemunhas da Morte e
da Ressurreicdo do Mestre » (n. 925).

Conhecer, viver e amar aqueles
primeiros passos de Igreja ndo sera
tanto um puro conhecimento, no
fundo algo frio e distante, como
tratar de se incorporar plenamente a
uma comunhdo de fé, esperanca e
amor com 0s primeiros no tempo.



A consciéncia de participar de uma
mesma fé, sacramentos e de idéntica
missdo - cumprir «um mandato
imperativo de Cristo» (23) -, introduz-
nos assim, numa perspectiva
solidaria, «familiar» diziamos antes,
da natureza da Igreja. O cristdo ndo
pode olhar para a Igreja como algo
que lhe é alheio, aquilo que se
observa e julga exteriormente.
Atentaria contra si proprio; ele
proprio ficaria
incompreensivelmente a margem da
sua Familia. Deve sentir-se um
membro mais, chamado por vocacao
divina. Caminho reafirma esta visdo
sobre o modo de ser e viver in
Ecclesia, quando foca a relacdo de
cada membro com a Igreja como
uma relacdo filial, o vinculo amoroso
que une um filho com a sua Mae.
Basta recordar S. Cipriano e Santo
Agostinho para comprovar que nos
encontramos perante o patrimonio
genuino da Tradicdo (24). A relacdo
filial com a Igreja aparece



fortemente personalizada: a Igreja é
«a minha Méie»; «eu sou filho da
Igreja» (25).

O amor surgird como a manifestacdo
mais natural; a rejeicdo, o desamor,
como uma aberracdo. A Igreja é Mae
que gera filhos para a vida
sobrenatural, os alimenta e
robustece com o0s sacramentos -
especialmente a Eucaristia -, que lhes
ensina os mistérios divinos. Ao
considerar a Igreja como Mae, cada
cristao pode fazer suas aquelas
palavras que o Salmista cantava
sobre Jerusalém: Pegue-se a minha
lingua ao paladar se ndo me lembrar
de ti; se ndo colocar Jerusalém acima
de todas as minhas alegria (S1 137, 6).
Na verdade, a Igreja na Sagrada
Escritura é chamada nossa mae e a
Jerusalém celestial. Assim a chama S.
Paulo em Gl 4, 26 estabelecendo uma
contraposicdo entre a Jerusalém
historica, representada em Agar, a
esposa escrava de Abrado, e a Igreja



como povo nascido da nova Alianca
representada em Sara, a esposa livre.
A Igreja é a Jerusalém do alto, livre; e
se a Jerusalém se lhe chama Mée,
porque todos nasceram nela (S1 137,
5), quanto mais isto mesmo se chama
agora a Igreja, na qual nascemos
como filhos de Deus.

Algumas caracteristicas do amor a
Igreja

O amor a Igreja fundamenta-se numa
profunda visdo de fé na sua
natureza: na mediacdo visivel pela
qual Cristo continua a atuar na
histdria; no reinado de Cristo, que se
desenvolve no tempo; na comunhéo
dos discipulos de Jesus Cristo, desde
0s Apostolos até nds; no facto de ser
nossa Mae da qual nascemos para a
vida da Graca. Motivos todos eles
pelos quais a Igreja é digna de amor,
veneracdo e fidelidade.

Ndo encontramos ao longo da leitura
do Caminho uma definicao teorica,



sistematica e detalhada, do que é o
amor a Igreja. Em troca, podemos
apreender os sentimentos que
acompanham o dito amor, os tracos
caracteristicos que apresenta. Neste
sentido, o autor atua de modo
natural: em primeiro lugar o amor
vive-se; depois, descreve-se, traduz-se
expressamente, e, contudo, nunca
acaba de se transmitir por inteiro até
que ndo se experimenta de modo
pessoal. No fundo, o amor a Igreja é
um dom de Deus. Por isso, Caminho
ndo tenta convencer o leitor mas sim
acompanha-lo num «Caminho»
interior, revelando-lhe a beleza da
Igreja, a espera que a graca o induza
a unir-se a sua admiracao.

a)O amor a Igreja leva a captar,
numa experiéncia habitual e vulgar,
os reflexos da esséncia intima da
Igreja: a Comunhdo dos Santos.
«Vivei uma particular Comunhéo dos
Santos: e cada um sentird, a hora da
luta, e a hora do trabalho



profissional, a alegria e a forca de
ndo estar s6» (n. 545). Viver na Igreja
¢, radicalmente, deixar-se inundar
por uma vida de comunhéo com
Deus e com a humanidade (cf. Const.
Dogm. Lumen gentium, n.1); com
isso, a fraternidade crista, distante de
uma sabia filantropia, tem como
resultado um comportamento
ancorado em Cristo: «Saudai todos os
santos. Todos os santos vos saudam.
A todos os santos que vivem em
Efeso. A todos os santos em Cristo
Jesus, que estdo em Filipos” — Nao é
verdade que comove aquele
apelativo — santos! — que
empregavam 0s primeiros fiéis
cristdos para se designarem entre si?
— Aprende a tratar com os teus
irmaos» (Caminho, n. 469). Desta
convicgdo de «viver entre santos»,
alheia a uma concecdo paradisiaca
que ignora a queda original (26),
surgem as exigéncias amaveis da
fraternidade eclesial: a caridade
silenciosa (27), a lealdade



incondicional aos irmaos na fé (28),
etc.; por fim, a fortaleza que todos os
filhos da mesma Mae devem prestar
entre si (29).

Amar a Igreja pressupde sentir com
ela, partilhar as suas alegrias e
sofrimentos, viver na pratica a
gozosa realidade da comunhéo dos
santos, abrangendo, para 1a da nossa
geracdo, todos 0s que nos
precederam. Unidos na peniténcia
(30), contemplando no corpo os
sofrimentos de Cristo pela sua Igreja
(cf. Col 1, 24); unidos na tarefa
apostolica, por amor a Jesus Cristo
(31D).

b) Outra caracteristica do amor a
Igreja, vigorosamente exposta em
Caminho, é a dimensao universal que
adquire esse amor. A Igreja é
«Catolica», «universal»; assume todos
os afds nobres, e verdadeiramente
humanos, em Cristo: «Catoélico!:
coracdo grande, espirito aberto»,



exclamara o autor (32). O horizonte
do filho da Igreja é o mundo inteiro,
que rejeita espiritos acanhados, de
voos curtos. Amar a Igreja implica
amar em Cristo e para Cristo todas as
realidades humanas que surgiram do
amor criador de Deus.

O amor a Igreja impele, por sua vez,
a reconhecer a agao do Espirito
Santo, que age onde quer e como
quer. Implica alegrar-se pelo
trabalho que outros realizam no
servico a Igreja: «F mau espirito o teu
se doi que outros trabalhem por
Cristo sem contarem com o teu
apostolado» (33). Denotaria um falso
amor o espirito exclusivista, que
desconfiasse por principio ou visse
com preconceitos qualquer iniciativa
ou movimento apostolico que
aparecesse no seio da Igreja. Na
Igreja deve haver muitos Caminhos,
recorda-nos no ponto 964: «(...) para
que todos possam encontrar o seu,
nessa variedade admiravel (...)». Tal



diversidade ndo atentara contra a
unidade da Igreja, quando o Espirito
Santo esta na sua origem, pois o
Espirito une em comunhdo e
ministério, dota-a e governa-a com
diversos dons hierarquicos e
carismaticos, e embeleza-a com os
seus frutos (cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 4). S6 devemos alegrar-
nos e amar tal variedade: «Alegra-te
quando vires que outros trabalham
em bons campos de apostolado. — E
pede, para eles, graca de Deus
abundante e correspondéncia a essa
graca (...)» (Caminho, n. 965) (34).

Exigéncias fundamentais do amor
algreja

O cristdo, se é consciente da sua
vocacao, ndo pode deixar de sentir
na sua pessoa o reflexo da santidade
da Igreja; e, a0 mesmo tempo, a sua
participacdo na missdo a ela
confiada. Em primeiro lugar, sente-se
impelido a deixar transparecer na



sua vida o espirito da sua Santa Mae.
O amor a Igreja comportara, em
segundo lugar, um estimulo
constante para cumprir com maior
fidelidade a parte que lhe compete
na missao; e esse mesmo amor leva-
lo-a a defendé-la, a ama-la nas suas
instituicOes e a vibrar interiormente
com a vida da Igreja.

a) Aludimos no comeco destas
paginas a santidade da Igreja. Com
efeito, a Igreja surge na historia e no
mundo como o povo santificado pelo
sangue de Jesus Cristo; nacdo santa,
povo adquirido por Deus, chama-lhe
S. Pedro na sua primeira epistola (1
Pet 2,9). A Igreja é a Esposa do
Cordeiro Imaculado. E o Concilio
Vaticano II parte, precisamente,
dessa santidade da Igreja para
recordar aos cristdos as exigéncias
da sua vocacdo batismal: «por isso,
todos, tanto 0s que pertencem a
Hierarquia, como os doutrinados por
ela, sdo chamados a



santidade» (Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 39). Sdo Josemaria
Escriva, durante toda a sua vida,
fixou como fundamento do seu
ministério sacerdotal, desde os
primeiros anos, acordar a
consciéncia dos cristdos para o facto
de serem chamados a santidade. Em
Caminho, o chamamento universal
para a santidade e para o apostolado
ressoa em toda a parte e € dirigido,
particularmente, aos cristdos
correntes: «Tens obrigacdo de te
santificar. — Tu, também. — Quem
pensa que é tarefa exclusiva de
sacerdotes e religiosos? A todos, sem
excepcao, disse o Senhor: “Sede
perfeitos, como meu Pai Celestial é
perfeito”» (n. 291) (35).

Porque a Igreja é santa, a primeira
manifestacdo de amor é procurar a
santidade pessoal e a dos outros
membros da Igreja. Este é o melhor
servico a Igreja e a modo adequado
de pertencer em plenitude a Igreja.



Para Caminho, pensar no mal que
representa a infidelidade é um forte
estimulo para a responsabilidade
pessoal: «Terds mais facilidade em
cumprir o teu dever, se pensares na
ajuda que te prestam os teus irmaos
e na que lhes deixas de prestar se
ndo fores fiel» (n. 549).

b) A santidade pessoal comporta, de
forma iniludivel, a missdo apostolica.
E outra exigéncia do amor.
Consideravamos, mais atras, o
compromisso apostdlico pessoal que
0 autor revela a cada um: « “Ide,
pregai o Evangelho...” (...) disse-o0 a
ti» (cf. n. 904). Em Caminho
antecipam-se - como € sabido — uma
série de caracteristicas sobre a
missdo propria dos fiéis leigos que a
Constituicdo Dogmatica Lumen
Gentium do Concilio Vaticano II
descrevera posteriormente.
Especialmente, quando o Concilio
destaca a vocacao dos leigos para o
apostolado e quando realca a sua



contribuicdo especifica e necessaria
na missao da Igreja (cf., p. ex., Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 33).

Naturalmente, as afirmacdes de
Caminho a este respeito ndo surgem
expressas em linguagem académica.
Apresentam-se, como € proprio do
género do livro, modelos para um
desenvolvimento concreto. Mas nao
¢ altura de nos determos neste tema,
ja abundantemente estudado. Por
fim, procura-se enfrentar o cristao
com a sua condicdo e, por
conseguinte, esclarecé-lo na sua
atuacdo no meio da sociedade, no
lugar em que Deus o encontrar, ou
melhor, com palavras do Concilio, ali
onde foi chamado: ibi a Deo vocantur
(cfr. Const. Dogm. Lumen gentium, n.
31).

O autor, ciente de que o0s seus leitores
habituais integram o imenso numero
dos membros do Povo de Deus
empenhados nas tarefas humanas



junto com os seus irmdos os homens,
é consciente de que a sua atividade
mantera uma caracteristica secular
respeitosa para com o valor
intrinseco das coisas criadas. Nisto se
manifesta também o amor a Igreja:
«Quando fervilham “chefiando”
manifestacOes exteriores de
religiosidade, pessoas
profissionalmente mal conceituadas,
com certeza sentis vontade de lhes
dizer ao ouvido: por favor, tenham a
bondade de ser menos catolicos!» (n.
371). Modo de dizer paradoxal do
autor, com o intuito de querer
defender a Méae dos defeitos dos seus
filhos.

Contudo, porque a atividade da
maioria dos cristdos ndo obedece a
um mandato oficial eclesiastico, pode
surgir a tentacdo errdnea de pensar
que, de certo modo, a sua conduta
secular esta longe da sua vocacao
divina ou, entdo, que as duas nao
tém pontos de contacto. E, ndo



obstante, sem que a sua a atuacgao
quotidiana tenha algo de eclesiastico,
ela é eclesial: nunca se deixa de ser
membro da Igreja. E o seu amor a
Igreja manifestar-se-a na inquietacao
apostolica («Pequeno amor se ndo
sentes zelo pela salvacgdo de todas as
almas(...)» (n. 796); em sentir-se
implicado, ali onde se desenvolve a
sua atividade, na missdo apostolica
de todos: «Lembra-te, meu filho, de
que ndo és somente uma alma que se
une a outras almas para fazer uma
coisa boa. Isso é muito ...mas é
pouco. — Es o Apéstolo que cumpre
um mandato imperativo de

Cristo» (n. 942). Um mandato que
leva a cumprir a sua missdo no local
de trabalho concreto, na sociedade;
sem converter em eclesiasticos,
obviamente, os ambientes em que
decorre a sua vida, mas sem
esquecer esse «sentire cum Ecclesia»,
quer dizer, a sua condic¢do de cristao,
e que ai ele foi chamado por Deus
para impregnar essas realidades com



0 espirito do Evangelho, para
trabalhar pelo Reino de Cristo (36).
Caminho recorda-nos o absurdo que
seria uma vida dupla do cristdo que
prescindisse da sua condi¢cdo quando
esta presente na construcgao da
sociedade humana. Uma atitude
assim, que reduzisse a operatividade
da fé ao &mbito meramente intra-
eclesial, desvirtuaria a participacao
propria e especifica dos leigos (37).
Ao catolico deve pedir-se-lhe que o
seja em todas as circunstancias da
vida. Ainda mais, deve estar disposto
a sacrificar tudo para servir «(...)
ainda a custa dos haveres, da honra e
da vida, a Igreja de Deus» (n. 519);
disposto a suportar tudo «propter
electos», pela salvacao dos seus
irmaos, como S. Paulo (38).

c¢) O cristdao é membro da
comunidade humana e também —
ndo o deve esquecer — da Igreja. O
seu amor por Ela leva-lo-4, sem
esperar outros titulos — gracas ao



Batismo! —, a defender a sua Mae
como bom filho. Caminho aponta a
especial responsabilidade que
incumbe neste ambito aos catélicos,
que - trabalhando nos meios de
comunicacdo social, ou na vida
politica ou gracas a sua preparacao
cientifica — tém uma atividade de
grande influéncia social, para que
nunca, pelas suas atuacoes, possam
prejudicar a Igreja: «Quantos crimes
se cometem em nome da justica! — Se
tu vendesses armas de fogo, e alguém
te desse o preco de uma delas para
matar com essa arma a tua mae,
vender-lhas-ias?... Mas porventura
ndo te dava o justo preco?... -
Professor, jornalista, politico,
diplomata: meditai» (n. 400).

Serd necessario defender sempre a
Igreja; ndo é o discipulo mais que o
Mestre e, como Ele, a Igreja surgira
sempre entre os homens como sinal
de contradicdo. De certo modo, a
fidelidade a Jesus parece levar esse



selo de autenticidade. E, ndo
obstante, o convite evangélico a
assemelhar-se a candura da pomba
ndo poe de parte a astucia da
serpente. Talvez uma caricatura da
verdadeira humildade — muitas vezes
originada no desinteresse pessoal —
permitiu, como a histdria
testemunha, o abandono de direitos
por parte dos cristdos — em
determinadas ocasides imposto pela
violéncia, certamente — repetindo-se
a frase do Evangelho: o joio brota na
Vinha do Senhor. «Inimicus homo
hoc fecit» (Mt 13, 28). Outras vezes,
um complexo de inferioridade face a
um mundo avassalador nas suas
conquistas técnicas e cientificas
parecia levar os cristdos a
refugiarem-se num «fideismo
pratico», a fé do carvoeiro -
profundamente legitima em certas
ocasides, mas, sem duvida, perigosa
para os nossos tempos — produzido
antes por uma retirada da frente de
batalha que por outros motivos.



Entende-se, pois, que Caminho nado
pactue com esse estado de coisas:
«Dantes, como os conhecimentos
humanos - a ciéncia — eram muito
limitados, parecia muito possivel que
um s6 homem sabio pudesse fazer a
defesa e a apologia da nossa santa Fé.
Hoje, com a extensdo e a intensidade
da ciéncia moderna, € preciso que 0s
apologistas dividam entre si o
trabalho, para defenderam
cientificamente a Igreja em todos o0s
campos. — Tu...ndo te podes furtar a
esta obrigacdo» (n. 338). Uma
manifestacao, «opere et veritate», de
amor a Igreja sera, pois, procurar
cultivar a inteligéncia potenciada
com a luz da fé, e alimentada com a
doutrina de Jesus Cristo.

Se o0 amor faz com que os filhos
sintam qualquer ataque a Mde como
feitos a si proprios, seria lamentavel
que, abandonando o sentido comum,
houvesse cristdos que — por
ingenuidade, ou por inconfessaveis



interesses egoistas — fizessem coro
com as pessoas que, de uma forma
ou de outra, tratam
desrespeitosamente a Igreja, a sua fé
ou as suas instituicdes. Referindo-se
a possiveis — e reais — ataques a Igreja
do lado da ciéncia, aconselha-nos:
«Servir de altifalante ao inimigo é
uma soberana idiotice; e, se 0 inimigo
€ inimigo de Deus, é um grande
pecado. — Por isso, no terreno
profissional, nunca louvarei a ciéncia
de quem se serve dela como catedra
para atacar a Igreja» (n.836). O
conselho continua sendo atual.

d) As expressdes em que se
concretiza o amor a Igreja em
Caminho néo se reduzem a uma
atitude de defesa face as traicdes
externas. E natural que o amor leve,
principalmente, ao reconhecimento
das «magnalia Dei», da acdo de Deus,
da grandeza do atuar divino na sua
Igreja.



Caminho incita-nos, como uma
exigéncia derivada do amor, ao
apreco e veneracao, por exemplo, do
dom do sacerddcio ministerial,
fundado nessa representacdo de
Cristo que é o sacerdote: «O
Sacerdote — seja quem for — é sempre
outro Cristo» (n. 66); ou também o
respeito pelo carisma religioso, nas
suas multiplas expressoes queridas
pelo Espirito: «Se ndo tens suma
veneracao pelo estado sacerdotal e
pelo religioso, ndo é verdade que
ames a Igreja de Deus» (n. 526). O
motivo desse amor remete, por
consequéncia, para a fé na presenca
de Cristo nos seus ministros, num
caso; ou para o reconhecimento do
dom de Deus a Igreja, no segundo.

e) Por fim, ndo podia faltar na obra
do santo, em que vibra pela
santidade da Igreja, uma referéncia
profunda e radical a liturgia, a
oracdo do Corpo mistico de Cristo,
Cabeca e membros. Constitui, por



assim dizer, a vida interior da Igreja
que deve alimentar a vida pessoal do
cristdo. Por outro lado, um membro
da Igreja deve reconhecer na liturgia
um motivo mais de agradecimento a
Deus, que quis esses bens da graca
acessiveis ao homem, traduzidos em
sinais; especialmente agradecido se
deve mostrar — vimo-lo antes — com
aqueles sinais que realizam
eficazmente o que significam, os
sacramentos (nos quais é o proprio
Cristo que atua: cf. n. 521). Toda a
vida liturgica, faz presente — de
diversos modos — 0 mistério cristao.
E, por isso, é digna de veneracao e
necessaria: «Tem veneracao e
respeito pela santa Liturgia da Igreja
e por cada uma das suas cerimonias.
— Cumpre-as fielmente. — Nao vés que
nos, os pobrezitos dos homens,
necessitamos que até as coisas mais
nobres e grandes entrem pelos
sentidos?» (n. 522). Respeito que
Caminho alarga ao cuidado e
esplendor com que se ha-de tratar



tudo o que se relaciona com o culto
divino. O amor ao Senhor, a Igreja, a
liturgia, leva a ndo poupar nada a
magnificéncia divina, segundo
mostra a cena evangeélica de Mt 26,
6-13, interpretada em Caminho, n.
527: «Aquela mulher que em casa de
Simao o leproso, em Betania, unge
com rico perfume a cabeca do
Mestre, recorda-nos o dever de
sermos magnanimos no culto de
Deus. — Todo o luxo, majestade e
beleza me parecem pouco. — E contra
0s que atacam a riqueza dos vasos
sagados, paramentos e retabulos,
ouve-se o louvor de Jesus: «Opus
enim bonum operata est in me» -
uma boa obra fez para comigo».

«Sentire cum Ecclesia», na vida
liturgica, implica cultivar a vida
interior em consonancia com a
oracdo «familiar» da Igreja; orar com
a liturgia: «A tua oracgdo deve ser
liturgica. — Oxala te afeicoes a recitar
os salmos e as oracdes do missal, em



vez de oragdes privadas ou
particulares» (n. 86); cantar com a
liturgia (39); encontrar na sua solene
sobriedade a passagem de Deus entre
0s homens (40). Até nos detalhes
mais pequenos, o autor de Caminho
descobre a manifestacdo de uma fé
Viva, a serena presenca de Deus
diante daa qual o homem reconhece
a sua soberania, a honra de Deus
(41).

Tudo leva também a apreciar as ricas
expressoes de fé que as devocgodes
populares encerram: «Quem te disse
a ti que fazer novenas ndo € varonil?
— Serdo varonis estas devocoes,
sempre que as pratique um varao...,
com espirito de oragao e

peniténcia» (n. 574).

O amor ao Papa

Diziamos no principio destas paginas
que o amor a Igreja constitui um dos
fios condutores de Caminho com 0s
quais se vai enriquecendo o tecido



sobrenatural da existéncia crista. No
ambito desse amor a Igreja ndo pode
faltar o amor ao Romano Pontifice.
Para o autor de Caminho, o Papa é
simplesmente — com tudo o que isso
implica - «Pedro», o pescador da
Galileia chamado por Cristo para ser
rocha firme sobre a qual se iria
apoiar a fé dos seus irmdaos, uma fé
segura porque conta com a oracao
infalivel de Cristo (cf. Lc 22, 32).

O Papa, seja ele quem for, é Pedro e,
por consequéncia, é o Caminho
seguro para chegar a Cristo. «Omnes
cum Petro ad Iesum per Mariam», € o
que nos propde o autor como
orientacdo para a vida cristad no
ponto 833. O Romano Pontifice é
visto, pois, na sua qualidade de
Sucessor de Pedro, Cabeca visivel da
Igreja. Certamente, o Papa — dira a
teologia — ndo possui todas as
prerrogativas que Pedro teve, como
testemunha direta da vida de Jesus.
Em Caminho ndo se quer elaborar



uma teologia do primado, mas sim
suscitar a fé que reconhece no Papa a
presenca perpétua do ministério
petrino de unidade, de comunhaéo.
Assim como o Apodstolo das gentes
decidiu, movido pela fé no ministério
de Pedro na Igreja, ir a Jerusalém
depois da sua conversdo «videre
Petrum», para «ver Pedro» (cf. Gal 1,
18), assim em Caminho o autor
convida-nos a valorizar o sentimento
de ser filho da Igreja, a alegria de
pertencer a Igreja Catolica Romana,
pelo reconhecimento do Vigario de
Cristo na terra: «Catolico, Apostdlico,
Romano! — Gosto que sejas muito
romano. E que tenhas desejos de
fazer a tua “romaria”, “videre
Petrum”, para ver Pedro» (n. 520).

Os desejos de comunhdo e o
fervoroso amor ao Papa sdo
considerados em Caminho como um
dom de Deus, que temos de saber
agradecer. «Obrigada, meu Deus,
pelo amor ao Papa que puseste no



meu coracdo» (n. 573). Com efeito,
ainda que o amor ao Papa possa ser
cultivado e crescer no nosso coracao
nao deixa de ser, em ultima analise,
fruto da acdo do Espirito Santo que é
a alma da Igreja e quem poe a
semente da unidade no coragao de
todos os cristaos.

Em conclusdo, o amor a Igreja e ao
Papa em Caminho ndo é um
sentimento periférico ou acidental,
constitui mesmo uma das linhas de
forca mais profundas do conteudo do
livro, junto com a filiagcdo divina e o
chamamento do cristdo a viver a
santidade no meio do mundo, no
trabalho corrente. O amor a Igreja
adquire uma dimensao bem concreta
no amor as realidades visiveis nas
quais se manifesta: a liturgia, a
doutrina, o Papa, o estado sacerdotal,
os irmaos na fé, e todos os homens,
pois todos sdo chamados a participar
na salvacdo que Cristo proporciona
através da Igreja. Dai que o amor a



Igreja seja uma forga que estimula o
cristdo no Caminho da santidade e no
apostolado, nas proprias realidades
temporais, pois é ai onde a Igreja tem
0 seu ponto de insercdo no mundo
para o santificar a partir de dentro.

Este amor a Igreja, concreto e
operativo, é apresentado em
Caminho como um dom de Deus ao
homem, algo que o Senhor pos no
coracao do cristao e, neste caso, do
autor do livro. Entronca-se assim
com a virtude teologal da caridade, ja
que o amor do cristdo a Igreja é
participacdo do mesmo amor com
que Cristo a ama. O cristdo ama, pois,
a Igreja com esse amor de Deus e de
Cristo que foi derramado nos nossos
coracOes pelo Espirito Santo (Rom 5,
5). O cristdo pode contemplar na
Igreja a bondade e o amor de Deus
que se manifestou em Cristo e nos
chega através das acOes sacramentais
da Igreja. Considerando a realidade
sobrenatural e, a0 mesmo tempo,



humana, da Igreja, compreende-se a
verdade profunda do amor, que
consiste ndo em que nos tenhamos
amado a Deus, mas sim em que Ele
nos amou e nos enviou o seu Filho
como propiciacdo pelos nossos
pecados (1 Jo, 4, 10). Assim, na
realidade, o amor a Igreja é um dom
de Deus, mas um dom que esta
orientado para suscitar no cristao
sentimentos de alegria e de
fidelidade a Igreja que impregnam
toda a sua existéncia.

Notas

(1)Anos mais tarde, Mons. Escriva
quis que junto de umas reliquias de
Santa Catarina de Sena figurasse esta
inscrigdo: “Dilexit opere et veritate
Ecclesiam Dei ac Romanum
Pontificem”, como para resumir, em
concisa sintese, a vida de entrega da
Santa, e a sua admirac¢do pessoal por
ela.



(2) Talvez seja ocasido de esclarecer a
0posicdo que por vezes se estabelece
entre uma espiritualidade
“individualista” e “eclesial”. Toda a
espiritualidade crista correta &,
obviamente, eclesial. Contudo, falar
de “individualismo” — ininteligivel na
vida crista — pode facilmente
identificar-se — em claro equivoco -
com o cultivo e desenvolvimento -,
conduzido pelo Espirito Santo, da
vida cristd em cada alma. E certo que
um cristdo ndo o é individualmente,
mas sim “pessoalmente”, que € coisa
totalmente distinta. A Igreja, com
palavras de S. Tomas, é «quasi una
mystica persona». E ndo obstante, -
este é um mistério da Igreja -, sem
rejeitar a personalidade propria de
cada um dos seus membros.

(3) E bem conhecida a caracterizacéo
do séc. XX como “o século da Igreja”.
Com esta denominacdo alude-se ao
despertar da vida cristd para a vida
da Igreja, saber-se parte de um todo



no qual cada um esta incorporado, e
que representa uma dimensao
essencial da vida de qualquer cristdo.
Entendemos que este valor se
encontra em Caminho, ndo como
afirmacdo explicita e desenvolvida
teologicamente, mas como algo
admitido, fomentado e subjacente
em muitos dos conselhos espirituais
que o autor apresenta. A natureza de
Caminho, em qualquer caso, é
diferente das obras, hoje ja classicas,
que ao longo dos anos influiram na
elaboracdo da eclesiologia
dogmatica. Pensemos num R.
Guardini, K. Adam, Domm Vonier,
etc., na Alemanha, ou um H.
Clérissac em Franca. Nao tem sentido
fazer paralelismos adequados entre
géneros diferentes. Nao obstante, os
dois tipos de obras desembocaram,
sem duvida, no caudal imenso do
ultimo Concilio.

(4) Nao faria sentido, segundo o
nosso parecer, intentar deduzir o



pensamento eclesiologico de Mons.
Josemaria Escriva apenas com base
em Caminho. Ao longo da sua
producdo posterior, o autor
desenvolveu uma profunda reflexao
eclesioldgica, cujo conteudo podemos
encontrar ja em Caminho, mas — ndo
faz mal repeti-lo — sob o ponto de
vista da realidade existencial crista.
Para se ter uma ideia mais completa
da personalidade teoldgica de Mons.
Escriva é imprescindivel consultar P.
RODRIGUEZ-P. G. ALVES DE SOUSA-].
M. ZUMAQUERO (dir.), Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer y el
Opus Dei. En el 50 Aniversario de su
fundacion, ed. EUNSA, Pamplona,
1985; e P. RODRIGUEZ, Vocacion,
Trabajo, Contemplacion, ed. EUNSA,
Pamplona, 1986. Pelo género proprio
de Caminho seria inadequado querer
descobrir uma teorizacdo completa
sobre os ministérios ou sobre a
teologia do laicado, para dar apenas
alguns exemplos. Por outro lado, é
legitimo sim, e necessario, descobrir



a profunda renovacgao que, como
fenomeno pastoral, as afirmacdes de
Caminho revelam sobre as relacdes
entre sacerdocio ministerial e
sacerddcio comum, e a maneira
propria do viver laical cristdo e, por
fim, sobre o chamamento universal
para a santidade como consequéncia
operativa do Batismo. E neste
sentido, segundo a nossa opiniao,
como Jodo Paulo II péde dizer de
Mons. Escriva “que, desde os
comecos, se antecipou a teologia do
laicado que caracterizou a Igreja do
Concilio e do Pos-Concilio”.

(5) “Contudo, foi vontade de Deus
santificar e salvar os homens, nao
isoladamente, sem conexdo alguma
de uns com os outros, mas
constituindo um povo que o
confessasse na verdade e o servisse
santamente” (Concilio Vaticano II,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 9).



(6) Cf. Commonitorio, cap. II. Nao
deve surpreender, pois, que o autor
de Caminho reflita nos seus textos
essas verdades solenemente expostas
e ensinadas pelo magistério do
Concilio Vaticano II. E o fio da
tradicdo genuina que une a fé crista
atraveés dos séculos; o Espirito Santo
que, atuando na Igreja, leva os seus
membros a viver a novidade perene
do Evangelho.

(7) Os teologos estranharam
repetidamente a auséncia, nos Santos
Padres, de um tratado teoldgico
expresso sobre a Igreja; mesmo nos
Escolasticos, comecando por S.
Tomas de Aquino, nota-se este
fenémeno. E que a Igreja encerra o
valor do 6bvio: € algo vivido antes de
ser expressado, que se realiza na sua
liturgia, nos seus sacramentos, na
vida de comunhdo. O cristdo vive
imerso nela.



(8) Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 39.

(9) Especialmente em toda a atuacao
apostolica: “F inutil que te afadigues
em tantas obras exteriores, se te falta
Amor. - E como coser com agulha
sem linha. Que pena, se afinal
tivesses feito o "teu" apostolado, e
ndo o "seu" Apostolado!” (Caminho,
n. 967).

(10) E claro - falso amor seria o
contrario — que o amor ao Papa inclui
0 respeito e a veneracdo pelos seus
irmdos no episcopado. Assim o via S.
Gregorio Magno: “A minha honra é a
honra da Igreja universal. A minha
honra é a solidez da forca dos
irmdos. Tributa-se-me, pois,
verdadeiramente uma honra,
quando ndo se retira a honra devida
a cada um em particular” (Epist. ad
Eulogium episc. Alexandrinum VIII,
30: ML, 77, n. 933).



(11) Cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 3.

(12) Mons. Escriva, com grande forca,
afirmaria anos mais tarde: “A Igreja é
isto mesmo: Cristo presente entre
nos; Deus que vem até a humanidade
para a salvar” (Cristo que passa, n.
131).

(13) Cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 8: “é o Reino de Cristo,
presente atualmente em mistério,
que pelo poder de Deus cresce
visivelmente no mundo” (ibidem, n.
3).

(14) Nao podemos falar aqui — ndo é
este o local adequado — dos elementa
seu bona Ecclesiae nas igrejas e
comunidades separadas de Roma, e
que iure pertinent a Igreja unica (cfr.
Concilio Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 3).

(15) Const. Dogm. Lumen gentium, n.
1.



(16) E significativo que, tempos
depois, S. Josemaria viesse a aplicar
este mesmo termo em contexto
parecido: “Esta Igreja Catolica é
romana. Eu saboreio esta palavra:
romana! Sinto-me romano, porque
romano quer dizer universal,
catolico; porque me leva a amar
carinhosamente o Papa, il dolce
Cristo in terra, como gostava de
repetir Santa Catarina de Sena, a
quem tenho como amiga
amadissima”. (Hom. Lealdade a
Igreja, em Amar a Igreja (trad. port.),
Lisboa, 1990).

(17) Cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 5.

(18) O vendaval da perseguicdo é
bom. - Que é que se perde?... Ndo se
perde o que esta perdido. - Quando
ndo se arranca a arvore pelaraiz - e a
arvore da Igreja ndo ha vento nem
furacdo que a possa arrancar -
apenas caem 0s ramos secos... E



esses, bom é que caiam (Caminho, n.
685).

(19) Nao deve pensar-se que este
encargo fosse exclusivo dos
Apostolos e dos seus sucessores, a
Ordem episcopal. Toda a Igreja
recebe a missdo, o “envio”, por
natureza propria é “enviada”. Por
certo, cada membro realiza-la-a
segundo a sua posicdo na Igreja: suo
modo, pro parte sua, segundo as
expressoes que o Concilio Vaticano II
utiliza, ao referir-se a essa
diversidade das condi¢des cristas,
posteriores a sua igualdade batismal
radical. O autor de Caminho, nesse
sentido, ndao duvida em referir a
missdo a cada cristao.

(20) “Mas... e 0s meios? - Sdo o0s
mesmos de Pedro e de Paulo, de
Domingos e Francisco, de Inacio e
Xavier: o Crucifixo e o Evangelho... -
Porventura te parecem

pequenos?” (Caminho, n. 470)



(21) Cf. Caminho, n. 779.

(22) “Oxalda fossem tais as tuas
atitudes e as tuas palavras, que todos
pudessem dizer quando te vissem ou
ouvissem falar: "Este 1é a vida de
Jesus Cristo". (Caminho, n. 2)

(23) “Lembra-te, meu filho, de que
ndo és somente uma alma que se une
a outras almas para fazer uma coisa
boa. Isso é muito..., mas € pouco. - Es
0 Apostolo que cumpre um mandato
imperativo de Cristo” (Caminho, n.
942).

(24) “Néao pode ter Deus como Pai
quem nao tem a Igreja como Mae”,
escrevia S. Cipriano no seu Tratado
sobre a Igreja catolica, cap. 6. E de
forma parecida Santo Agostinho:
“Amemos o Senhor nosso Deus,
amemos a sua Igreja. A Ele como um
pai, a ela como uma

mae...” (Enarrationes in Psalmos, 88,
2; PL 37, 1140). Numa homilia
pronunciada em 1972 sobre o fim



sobrenatural da Igreja, Mons. Escriva
reuniria as duas citacoes dos Santos
Padres, falando precisamente do
amor filial a Igreja. Um exemplo
mais de como Caminho se entrelaca
com a tradicdo patristica.

(25) “Com que infame lucidez argui
Satanas contra a nossa Fé Catolica.
Mas digamos-lhe sempre, sem entrar
em discussoes: eu sou filho da
Igreja” (Caminho, n. 576).

(26) “Se és tdo miseravel, como
estranhas que os outros tenham
misérias?” (Caminho, n.446)

(27) “Quando tiveres terminado o teu
trabalho, faz o do teu irméo,
ajudando-o, por Cristo, com tal
delicadeza e naturalidade, que nem
mesmo o favorecido repare que estas
a fazer mais do que em justica deves.
- Isso, sim, é fina virtude de filho de
Deus!” (Caminho, n. 440).



(28) “A murmuracao é crosta que
suja e entorpece o apostolado. - Vai
contra a caridade, tira forgas, rouba
a paz, e faz perder a unido com
Deus” (Caminho, n. 445).

(29) “A murmuracdo é crosta que
suja e entorpece o apostolado. - Vai
contra a caridade, tira forgas, rouba
a paz, e faz perder a unido com
Deus” (Caminho, n. 460).

(30) “Se sentires a Comunhdo dos
Santos - se a viveres - seras de bom
grado um homem penitente. - E
compreenderas que a peniténcia é
"gaudium, etsi laboriosum" - alegria,
embora trabalhosa. E sentir-te-as
"aliado" de todas as almas penitentes
que foram, sdo e serdo” (Caminho, n.
548).

(31) “O esforgo de cada um de v0s,
isolado, é ineficaz. - Se vos unir a
caridade de Cristo, ficareis
maravilhados com a

eficacia” (Caminho, n. 847).



s

(32) “Ser "Catolico" é amar a Patria,
sem admitir que ninguém tenha
maior amor, e, a0 mesmo tempo, ter
por meus os nobres ideais de todos
0s povos. Quantas glorias da Franca
sdo glorias minhas! E igualmente
muitos motivos de orgulho de
alemdes, de italianos, de ingleses... de
americanos e asiaticos e africanos,
sdo também orgulho meu. -
Catolico!... Coracdo grande, espirito,
aberto” (Caminho, n. 525).

(33) “E mau espirito o teu, se te doi
que outros trabalhem por Cristo sem
contarem com o teu apostolado. -
Lembra-te desta passagem de Sdo
Marcos: "Mestre: vimos um que nao
anda connosco, expelir os demadnios
em teu nome, e nds lho proibimos.
Jesus, porém, disse: Nao lho proibais,
porque ndo ha ninguém que faca um
milagre em meu nome e que possa
logo dizer mal de mim. Porque quem
nao é contra nas, esta

connosco" (Caminho, n. 966).



(34) E admiravel a grandeza de
coracdo que Deus concedeu a S.
Josemaria no &mbito — a acdo
apostolica — em que tdo subtilmente
reaparecem na Igreja as zelotipias
que o Apostolo ja denunciava: Eu sou
de Paulo, eu sou de Apolo, eu sou de
Cefas, eu de Cristo. Cristo esta
dividido? Ou Paulo foi crucificado
por vos ou fostes batizados no seu
nome? (1 Cor 1, 12-13).

(35) Considerando as coisas da nossa
perspetiva atual e, a partir da
rececdo solene desta doutrina no
Concilio Vaticano II (cf. Const. Dogm.
Lumen gentium, n. 40, & 2), pode
chamar a atencdo que esta afirmacao
fosse uma novidade nos anos em que
Caminho é publicado. Como
principio, certamente, ninguém
negaria a afirmacdo do Evangelho.
No entanto, as implicacdes que Mons.
Escriva desenvolve em Caminho
sobre uma espiritualidade para um
cristdo normal e corrente — o leigo —



propria e adequada a sua posicdo na
Igreja e no mundo, essas sim
representavam uma novidade no
ambiente da época em que o modelo
de perfeicdo religiosa, com a
profissao dos conselhos evangélicos
coram Ecclesiam, se apresentava
como a base de qualquer
espiritualidade tanto para leigos
como para clérigos.

(36) “Que preocupacdo ha no mundo
por mudar de lugar! - Que
aconteceria se cada 0sso, se cada
musculo do corpo humano quisesse
ocupar um posto diferente do que lhe
compete? Nao é outra a razdo do
mal-estar do mundo. - Persevera no
teu lugar, meu filho; dai, quanto ndo
poderas trabalhar pelo reinado
efetivo de Nosso Senhor!” (Caminho,
n. 832).

(37) “Aconfessionalismo.
Neutralidade. - Velhos mitos que
tentam sempre remocar. Tens-te



dado ao trabalho de meditar no
absurdo que é deixar de ser catolico
ao entrar na Universidade ou na
Associacdo profissional, ou na sabia
Assembleia, ou no Parlamento, como
quem deixa o chapéu a

porta?” (Caminho, n. 353).

(38) "Ideo omnia sustineo propter
electos" - Tudo sofro pelos escolhidos
- "ut et ipsi salutem consequantur” -
para que eles obtenham a salvacao -
"quae est in Christo Jesu" - que esta
em Jesus Cristo. - Bom modo de viver
a Comunhdo dos Santos! - Pede ao
Senhor que te dé este espirito de Sao
Paulo” (Caminho, n. 550).

(39) “A Igreja canta - disse alguém -
porque falar ndo seria bastante para
a sua oracao. - Tu, cristdo - e cristdo
escolhido - deves aprender a cantar
liturgicamente” (Caminho, n. 523).

(40) “Viste-me celebrar a Santa Missa
sobre um altar despido - mesa e ara -
sem retabulo. O Crucifixo, grande. Os



casticais macicos, com tochas de
cera, escalonados: os mais altos,
junto da Cruz. Frontal da cor do dia.
Casula ampla. O cdlice, severo de
linhas, de copa larga, e rico. Ausente
a luz eléctrica, cuja falta ndo
notamos. - E custou-te sair do
oratorio: estava-se bem ali. Vés como
leva a Deus, como aproxima de Deus
o rigor da liturgia?” (Caminho, n.
543).

(41) “Ha uma urbanidade da piedade.
- Aprende-a. - Do pena esses homens
"piedosos", que ndo sabem assistir a
Missa - ainda que a oucam
diariamente - nem benzer-se (fazem
uns estranhos trejeitos, cheios de
precipitacdo), nem dobrar o joelho
diante do Sacrario (as suas
genuflexdes ridiculas parecem um
escarnio), nem inclinar
reverentemente a cabeca diante de
uma imagem da Senhora” (Caminho,
n. 541).



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-
igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/

	O amor à Igreja e ao Papa em "Caminho"

