
opusdei.org

O amor à Igreja e ao
Papa em "Caminho"

Apresentamos a tradução do
artigo “El amor a la Iglesia y al
Papa en Camino”, publicado em
"Estudios sobre Camino", onde
se recolhem considerações de S.
Josemaria sobre o amor à Igreja
e ao Papa.

18/04/2013

Gonzalo Aranda, José R. Villar

Apresentamos a tradução do artigo
“El amor a la Iglesia y al Papa en
Camino”, publicado em "Estudios

https://www.escrivaobras.org/book/estudioscamino-indice.htm


sobre Camino", onde se recolhem
considerações de S. Josemaria sobre
o amor à Igreja e ao Papa.

«Que alegria poder dizer com todas
as forças da minha alma: amo a
minha Mãe, a Santa
Igreja!» (Caminho, n. 518). «Obrigado,
meu Deus, pelo amor ao Papa que
puseste no meu coração.» (Caminho,
n. 573). Nestas duas breves
afirmações, revelam-se-nos os
sentimentos de Josemaria Escrivá,
ainda jovem sacerdote, para com a
Igreja e o Papa. O tempo viria a
confirmar, robustecer e comprovar
com obras, opere et veritate, essas
sementes lançadas na sua alma pelo
Divino Semeador (1). Mas já, desde os
primeiros anos do seu ministério
sacerdotal, o autor revela em 
Caminho o profundo amor à Esposa
de Cristo e ao seu Vigário na terra,
que se traduz numa sincera e
espontânea expansão de alegria e
acção de graças a Deus, e se

https://www.escrivaobras.org/book/estudioscamino-indice.htm


manifesta num amor firmemente
enraizado no coração, que é
proclamado com a absoluta
segurança da fé.

Caminho contém a experiência
pastoral de Josemaria Escrivá,
acumulada nos seus primeiros anos
de atividade sacerdotal. A natureza
da obra sugere-nos o modo adequado
de aceder ao seu conteúdo. O autor
não pretende elaborar uma reflexão
teológico-dogmática sobre os
mistérios da nossa fé, embora - como
é natural - esses pressupostos
estejam subjacentes na vida cristã
que apresenta. Voltaremos mais
adiante a este ponto. Em qualquer
caso, a sua intenção consiste em
suscitar no leitor, ajudado pela graça
divina, desejos de conversão, de
amor e de crescimento espiritual (2).
A forma própria de Caminho aponta,
pois, para a vida quotidiana do
cristão, para a significado existencial
das exigências da fé. Alguns leitores



poderiam sentir-se dececionados se
estivessem à procura de reflexões
teológicas originais em que
fundamentar, por exemplo, o início
da renovação eclesiológica do nosso
século, para citar o âmbito em que
nos situamos. Este método
conduziria a um erro de óptica que
invalidaria os resultados (3). Não
queremos, com isto, afirmar que 
Caminho careça de originalidade
eclesiológica, mas o seu objetivo não
é apresentar uma teologia concebida
na serena quietude de um gabinete, e
que posteriormente incidisse na vida
cristã. O seu intuito - e aqui reside o
seu valor - é uma vida feita realidade
no existir concreto do cristão que
obriga a teologia a repensar alguns
pressupostos nem sempre completos.
Neste sentido, Caminho é
profundamente renovador, com a
perene novidade do Evangelho (4).

O amor à Igreja e ao Papa aparecem
em Caminho como uma confidência



amiga, e um testemunho pessoal do
seu autor. «Vou reavivar as tuas
recordações para que se eleve algum
pensamento que te fira», adverte o
leitor no início das suas páginas. Com
efeito, através de expressões rápidas,
sugestivas, exortatórias e, sempre,
iluminadoras, Caminho anima o seu
interlocutor a despertar em si
próprio as virtualidades divinas que
o Batismo depositou no seu ser.
Subjaz nas suas palavras o sentido de
que o cristão foi chamado a uma
salvação pessoal, certamente, mas
inserido na comunidade da nova
Aliança eterna, fundada no Sangue
redentor do Deus feito Homem (5).
Em Caminho, as grandes realidades
da nossa vida em Cristo são
transferidas para cada cristão num
tom íntimo, pessoal. O autor deseja,
expressamente, atingir com os seus
escritos a vida corrente e normal em
que se desenrola o seu trabalho
habitual. Neste sentido, entende-se
que o amor à Igreja e ao Vigário de



Cristo não apareçam como tentativa
de argumento teológico, em que a 
fides quaerens intellectum prevaleça
sobre outras considerações. Pelo
contrário, Caminho procura suscitar
a fides quae per charitatem operatur
(cf. Gl 5, 6), uma fé admitida sem
vacilações, que, pela sua própria
dinâmica, se reflete numa vida plena
de caridade, de obras.

Logo, o amor à Igreja e ao Romano
Pontífice não são objecto de um
tratamento apologético nem de um
estudo teórico que alimente
exclusivamente a inteligência cristã.
Dá este processo por adquirido. É,
pelo contrário, uma partilha, com os
seus irmãos na fé, da alegria de
servir a Igreja, do gozo na
contemplação do mistério, e até um
grito de júbilo ao saber-se inserido
desse modo em Cristo. Claro está,
tudo isto supõe uma profunda
teologia feita vida, ou, se quisermos,
uma existência teologal que, sem



procurar uma averiguação reflexiva
sobre a sua fé, se expressa nas suas
manifestações mais práticas. Nas
afirmações mais simples e
elementares de Caminho esconde-se
a secular riqueza da fé da Igreja. Por
isso, encontraremos no livro um
vínculo natural com o património
doutrinal cristão: quod semper, quod
ubique, quod ab omnibus, segundo a
célebre expressão de S. Vicente de
Lerins (6). E, acrescentamos, não só
com aquilo em que sempre se
acreditou, mas também com aquilo
que os filhos da Igreja
constantemente converteram em
seiva vivificadora da sua existência
de cristãos (7).

S. Paulo ensina que Cristo amou a
Igreja como sua esposa entregando-
se a Si próprio para a santificar (Ef 5,
25-26). O Apóstolo revela aos
primeiros cristãos de Éfeso o
verdadeiro rosto da Igreja: a Esposa
santificada por Cristo. Assim nos



adentramos na primeira
manifestação de amor dos membros
da Igreja. Na verdade, a
manifestação de amor própria dos
filhos consistirá em reproduzir em si
próprios o carácter santo de tal Mãe
que os engendrou em Cristo. Essa
santidade ontológica da Igreja,
difundida da sua Cabeça até aos
membros, leva os cristãos a
manifestarem nas suas vidas os
«frutos de graça que o Espírito Santo
produz nos fiéis» (8). Podia
realmente dizer-se que todo o
conteúdo de Caminho reflecte essa
dimensão do amor filial para com a
Igreja, já que nada ais pretende do
que facilitar a santidade pessoal,
muito particularmente daqueles que
constituem a maioria dos seus
membros, os leigos. Mostra-lhes que
o mundo, onde se sabem imersos,
não é algo circunstancial que têm de
enfrentar, mas a matéria da sua
santificação e, também, o modo
específico do seu Caminho eclesial;



assumem, deste modo, in Christo et in
Ecclesia as realidades criadas,
forjando a continuidade com o
desenlace final da história, com o
momento em que Cristo se
submeterá àquele que tudo lhe
submeteu, a fim de que Deus seja
tudo em todos (cf 1Cor 15, 28).

As confidências pessoais do autor de 
Caminho têm, pois, uma
intencionalidade bem clara, que se
entende à luz do próprio prólogo:
que o leitor entre também por
Caminhos de santidade, pelas vias de
uma vida cristã de acordo com o seu
novo nascimento em Cristo, e
proceda de forma coerente com o seu
novo ser, como membro do Corpo de
Cristo que é a Igreja. Manifestação de
amor por ela será adornar a Igreja-
Mãe com as virtudes dos seus filhos.

De um modo mais imediato, ao longo
de todo o livro, e particularmente
nos pontos 517 a 527 – sob o título A



Igreja - o autor pretende despertar e
consolidar esse amor pela Esposa
Imaculada: de modo paulatino,
ganham evidência os fundamentos
desse amor, as suas características,
as suas exigências e, também, as suas
manifestações. Naturalmente, tudo
isto não aparece de forma
sistemática, mas ao longo dos
diversos capítulos, que levam o leitor
a tomar a sério e a responder
decididamente à vocação divina.
Dessa vocação, irrompe uma
dimensão intrínseca à existência
cristã: não é possível ser plenamente
cristão e católico sem um profundo
amor à Igreja e ao Papa. Toda a
conduta cristã deve deixar-se
impregnar por um amoroso sentire
cum Ecclesia, tradução visível da
união fecunda do sarmento com a
Vide, Cristo (cf. Jo 15, 5) (9). E, como
critério imediato dessa vida de
comunhão, o cristão olha para o
Bispo de Roma, princípio visível da
unidade da Igreja (10).



O fundamento do amor à Igreja

Em Caminho, o amor à Igreja é algo
conatural no cristão. Brota
espontaneamente da meditação
sobre a natureza da Igreja e aparece
inseparavelmente unido com o amor
a Jesus Cristo, inserido no processo
de identificação com Ele. Não se pode
separar o Corpo da Cabeça, nem a
Esposa do Esposo. A fé em Jesus
Cristo engloba a fé na Igreja.

a) A fé na Igreja

Graças ao magistério doConcílio
Vaticano II possuímos nos nossos
dias um guia seguro para penetrar, a
partir da fé, no «mistério da Igreja».
Com efeito, a Igreja é uma realidade
sobrenatural, que entra no conteúdo
do acto de fé. Como tal a professamos
no Credo, desde os primeiros
Símbolos. A Igreja, vinculada na sua
origem no tempo com a Encarnação
do Verbo redentor (11), contém na
sua natureza, na sua origem, no seu

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-concilio-vaticano-ii
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-concilio-vaticano-ii


desenvolvimento e no seu destino
final o sinal do mistério de Deus Uno
e Trino. Esta Igreja, em que Cristo se
torna presente no mundo (12), é por
sua vez palpável e presente na vida
humana, embora transcendendo a
sua visibilidade histórica. É o
reinado de Cristo in mysterio,
crescendo até à consumação final
(13).

Para compreender o que é a Igreja há
que contemplá-la com a visão
elevada pelo dom da fé, e assim se
chega, mais que a um entendimento
intelectual -pelo qual se esforçam os
teólogos, embora conscientes de que
nunca conseguirão esgotá-la -, a uma
vivência interior, uma participação
conatural na ciência divina que
produz sabedoria e gozo. Sob este
aspecto, é significativo encontrar
logo no primeiro ponto de Caminho
dedicado à Igreja um convite à
meditação do mistério, retirado
espontaneamente das palavras do



Credo: «"Et unam, sanctam,
catholicam et apostolicam
Ecclesiam!..." - Compreendo essa tua
pausa, quando rezas, saboreando:
creio na Igreja, Una, Santa, Católica e
Apostólica...» (Caminho, n. 517). Estas
palavras situam-nos perante o
mistério da Igreja, que é realidade de
graça invisível e, ao mesmo tempo,
uma comunidade concreta, visível na
terra. Trata-se da Igreja de Jesus
Cristo, reconhecida nas quatro notas
clássicas, quer dizer, as propriedades
da natureza da Ecclesia in terris, que
a tradição e a teologia explicitam a
partir do artigo do Símbolo
professado, e que só se encontram na
Igreja Católica como realidade
histórica visível.

O encontro salvador com Cristo só é
possível na sua comunidade de
salvação, na Igreja que Cristo quis
(14). Não há vida plenamente cristã,
de Cristo, à margem da sua Igreja.
Esta visibilidade institucional não é



puro acidente necessário à nossa
condição humana e, neste sentido,
desprovido de significado salvífico. A
fé leva a aceitar que Cristo
estabeleceu a dimensão institucional
(sacramentos, hierarquia, etc.), como
meio de salvação, instrumento de
mediação de graça: a Igreja «é em
Cristo como um Sacramento, ou seja
sinal e instrumento da união com
Deus e da unidade de todo o género
humano» (15). A fé na Igreja
reconduz à fé em Cristo, que a dotou
de eficácia; a decisão perante a Igreja
comporta uma tomada de posição
frente a Cristo (cf. Lc 10, 16). Esse
gosto espiritual - «saboreai», diz o
autor (16) - pela unidade, santidade,
catolicidade e apostolicidade,
encerra a confissão de fé mais
essencial na continuidade histórica
de Cristo na Igreja. Cristo continua,
hoje, a oferecer a salvação a cada
homem, numa comunidade concreta
e delimitada.



Mas se a fé é elemento que edifica a
vida cristãin Ecclesia, Caminho não
esquece que, junto à fé, estão os 
sacramenta fidei: «Que bondade a de
Cristo ao deixar à sua Igreja os
Sacramentos! - São remédio para
cada necessidade. - Venera-os e fica
muito agradecido ao Senhor e à sua
Igreja» (n. 521). A Igreja,
dispensadora dos canais da graça,
torna acessível, hic et nunc, o
contacto salvífico com Cristo. Mas é
ao Senhor que se dirige, em primeiro
lugar, o agradecimento, já que, na
sua infinita bondade, quis uma nova
economia da graça por meio de
sinais eficazes. O próprio Cristo
continua a atuar por meio do grande
sacramento da Igreja. Perante a
misericórdia divina, sugere-nos 
Caminho, apenas cabe amor,
veneração, gratidão.

b) O reino de Cristo na Terra



A Igreja é de Jesus Cristo. Ela é o seu
corpo, a sua Esposa; Ele é a sua
Cabeça, o seu Senhor. Só em seu
nome e, mais ainda, porque Ele
próprio atua n’Ela, pode a Igreja
oferecer remédio para as
necessidades mais profundas do
homem. Mas isto exige dar lugar ao
senhorio de Cristo nos corações
humanos, que os faz
verdadeiramente livres da
escravidão do pecado. Eis outro
motivo de amor à Igreja, que não
passa inadvertido à meditação de 
Caminho.

Essa autoridade de Cristo, presente
em muitos pontos do livro, é descrita
pelo autor como uma realização
conjunta do poder da graça divina e
da livre correspondência humana. A
Igreja surge assim como o âmbito do
reinado de Cristo que se estabelece
pela Palavra de Deus que, na Igreja,
suscita a resposta da fé; e pelos
sacramentos, que realizam



verdadeiramente o anunciado. O
cristão que deixa crescer o Reino na
sua vida, torna-se portador do
reinado de Cristo, com a sua vida
santa e com o seu apostolado: «(...) Se
fores generoso..., se corresponderes
com a tua santificação pessoal,
obterás a dos outros: o reinado de
Cristo (...)» (Caminho, n. 833). O
cristão deve identificar-se com um
desejo apaixonado de dilatar o reino
de Cristo - «Deus e audácia! -
"Regnare Christum volumus!"»,
escreve no ponto 11 - que leve a
lançar, no nosso caminhar terreno,
uma verdadeira semente do Reino:
«(...) - Deus quer um punhado de
homens "seus" em cada actividade
humana. - Depois... "Pax Christi in
regno Christi" - a paz de Cristo no
reino de Cristo.» (n. 301).

Vinte e cinco anos depois da primeira
edição de Caminho em 1939, o
Concílio Vaticano II ensinaria que
toda a Igreja recebe a missão de



anunciar o reino de Cristo e de o
instaurar. Ela mesma se torna, hic in
terris, na sua semente e princípio
(17). Cada cristão participa desta
missão. Em Caminho está subjacente
essa compreensão da relação
existente entre a Igreja e o reino de
Cristo, e especialmente o papel de
cada cristão na sua edificação,
expresso nesse diálogo direto com o
leitor que caracteriza a obra deste
santo. Através da Igreja, o cristão
constrói um Reino - com Cristo -, que,
sem dúvida, se consumará no tempo
escatológico, mas já agora se edifica.
Esta será uma das razões para amar
a Igreja e se entregar com alegria ao
apostolado: «"Et regni ejus non erit
finis"- O seu Reino não terá fim! - Não
te dá alegria trabalhar por um
reinado assim?» (n. 906).

Porque a Igreja já é o reino de Cristo
desde o seu início, e Ele é o seu
fundamento atual e perene, Caminho
transmite essa segurança que a



promessa da indefectibilidade
confere. A Igreja, que peregrina
entre «as perseguições do mundo e
as consolações de Deus», como
recordava o Bispo de Hipona, não
cairá. Essa mesma convicção de
sempre deve sustentar a fé do cristão
perante a perseguição e a
contradição - «não há vento nem
furacão que possam arrancar a
árvore da Igreja» - que Deus permite,
por vezes, como purificação (18). A
sorte, de certo modo, está decidida de
modo definitivo. Mas o poder
soberano de Deus pede uma
condição para se revelar: «Deus é o
mesmo de sempre. - O que falta são
homens de fé; e renovar-se-ão os
prodígios que lemos na Sagrada
Escritura. - "Ecce non est abbreviata
manus Domini". - A mão de Deus, o
seu poder, não diminuiu!» (n. 586). O
autor quer situar-nos na perspectiva
certa, perante a fácil tentação de
uma visão meramente humana da
acção da Igreja. Com efeito, é o



Senhor que continua a atuar entre os
homens quando encontra fé. Os
prodígios, as intervenções salvadoras
de Deus, que a Sagrada Escritura nos
narra, dão-se também agora no seu
novo Povo, porém - como tantas
vezes nos advertem os Evangelhos -
Cristo exige a fé n’Ele.

Caminho não é um livro que incite a
desejar acontecimentos
espectaculares na Igreja, ou a
solicitar intervenções deslumbrantes
da omnipotência divina. Certamente,
há ocasiões em que serão
necessárias. No entanto, em todo o
livro transparece o amor pela acção
extraordinariamente habitual de
Deus nas nossas vidas. É elucidativo,
a este respeito, todo o capítulo
dedicado a “Coisas pequenas”. Grave
despropósito seria para o cristão
descuidar, ter em pouca monta, os
canais habituais em que o Senhor
continua a realizar, na Igreja,
prodígios silenciosos: a vida



sacramental, a oração, a formação na
fé, deixar-se guiar pela atenção
pastoral e materna da Igreja. O amor
e a fé em Cristo abarcam amor e fé
na Igreja, onde se inicia o reino, que
cresce, hoje e agora, mas em
mistério, quer dizer, revelado
somente a um olhar de fé.

c) O cristão, filho da Igreja: envolvido
na sua missão

O amor à Igreja fundamenta-se no
facto de ser obra de Cristo. Foi Ele
que a fundou, que lhe envia o seu
Espírito, e continua presente,
operativo e eficaz, nela e através
dela. A Igreja, enviada por Ele ao
mundo do universo, recebe a missão
de anunciar e realizar a salvação
efectuada uma só vez pelo Sangue do
seu Senhor. Caminho leva cada
cristão a sentir-se parte implicada na
missão: «"Ide, pregai o Evangelho...
Eu estarei convosco...". - Isto disse
Jesus... e disse-to a ti.» (n. 904). Quer



despertar, com estas palavras, essa
«memória» cristã da missão,
guardada na Escritura e na Tradição
(19).

Na verdade, dá-se uma continuidade
real entre os discípulos imediatos de
Jesus, os que vieram posteriormente
em sucessivas gerações e os que
formam hoje a Igreja no séc. XX. De
certo modo, o autor descreve a Igreja
como uma grande família, a «família
de Deus» de que fala o Apóstolo (cf.
Ef 2, 19-22; LG, n. 6), em que existem
costumes de família, uma tradição,
vínculos íntimos sobrenaturais entre
os seus membros; e, por fim, um
destino comum, uma missão
solidária, para a qual possuímos
determinados meios: o Crucifixo e o
Evangelho (20). Por vezes, chama-se
aos Apóstolos «os primeiros» (21),
indicando deste modo que os outros
formam uma cadeia que se lhes
segue no tempo, mas, sobretudo, que
«os primeiros» - os Apóstolos, os



discípulos, os que acolheram a Boa
Nova desde o Pentecostes –
estabelecem com a sua vida condutas
normativas para as gerações
posteriores, um espírito que se
transmite feito vida. Em primeiro
lugar está, naturalmente, o exemplo
do Mestre (22). Depois, a conduta
apostólica: «Bebe na fonte límpida
dos "Actos dos Apóstolos " (...)» (n.
570); e na dos discípulos: «(...)
procura conhecer e imitar a vida dos
discípulos de Jesus, que conviveram
com Pedro e com Paulo e com João, e
quase foram testemunhas da Morte e
da Ressurreição do Mestre » (n. 925).

Conhecer, viver e amar aqueles
primeiros passos de Igreja não será
tanto um puro conhecimento, no
fundo algo frio e distante, como
tratar de se incorporar plenamente a
uma comunhão de fé, esperança e
amor com os primeiros no tempo.



A consciência de participar de uma
mesma fé, sacramentos e de idêntica
missão - cumprir «um mandato
imperativo de Cristo» (23) -, introduz-
nos assim, numa perspectiva
solidária, «familiar» dizíamos antes,
da natureza da Igreja. O cristão não
pode olhar para a Igreja como algo
que lhe é alheio, aquilo que se
observa e julga exteriormente.
Atentaria contra si próprio; ele
próprio ficaria
incompreensivelmente à margem da
sua Família. Deve sentir-se um
membro mais, chamado por vocação
divina. Caminho reafirma esta visão
sobre o modo de ser e viver in
Ecclesia, quando foca a relação de
cada membro com a Igreja como
uma relação filial, o vínculo amoroso
que une um filho com a sua Mãe.
Basta recordar S. Cipriano e Santo
Agostinho para comprovar que nos
encontramos perante o património
genuíno da Tradição (24). A relação
filial com a Igreja aparece



fortemente personalizada: a Igreja é
«a minha Mãe»; «eu sou filho da
Igreja» (25).

O amor surgirá como a manifestação
mais natural; a rejeição, o desamor,
como uma aberração. A Igreja é Mãe
que gera filhos para a vida
sobrenatural, os alimenta e
robustece com os sacramentos -
especialmente a Eucaristia -, que lhes
ensina os mistérios divinos. Ao
considerar a Igreja como Mãe, cada
cristão pode fazer suas aquelas
palavras que o Salmista cantava
sobre Jerusalém: Pegue-se a minha
língua ao paladar se não me lembrar
de ti; se não colocar Jerusalém acima
de todas as minhas alegria (Sl 137, 6).
Na verdade, a Igreja na Sagrada
Escritura é chamada nossa mãe e a
Jerusalém celestial. Assim a chama S.
Paulo em Gl 4, 26 estabelecendo uma
contraposição entre a Jerusalém
histórica, representada em Agar, a
esposa escrava de Abraão, e a Igreja



como povo nascido da nova Aliança
representada em Sara, a esposa livre.
A Igreja é a Jerusalém do alto, livre; e
se a Jerusalém se lhe chama Mãe,
porque todos nasceram nela (Sl 137,
5), quanto mais isto mesmo se chama
agora à Igreja, na qual nascemos
como filhos de Deus.

Algumas características do amor à
Igreja

O amor à Igreja fundamenta-se numa
profunda visão de fé na sua
natureza: na mediação visível pela
qual Cristo continua a atuar na
história; no reinado de Cristo, que se
desenvolve no tempo; na comunhão
dos discípulos de Jesus Cristo, desde
os Apóstolos até nós; no facto de ser
nossa Mãe da qual nascemos para a
vida da Graça. Motivos todos eles
pelos quais a Igreja é digna de amor,
veneração e fidelidade.

Não encontramos ao longo da leitura
do Caminho uma definição teórica,



sistemática e detalhada, do que é o
amor à Igreja. Em troca, podemos
apreender os sentimentos que
acompanham o dito amor, os traços
característicos que apresenta. Neste
sentido, o autor atua de modo
natural: em primeiro lugar o amor
vive-se; depois, descreve-se, traduz-se
expressamente, e, contudo, nunca
acaba de se transmitir por inteiro até
que não se experimenta de modo
pessoal. No fundo, o amor à Igreja é
um dom de Deus. Por isso, Caminho
não tenta convencer o leitor mas sim
acompanhá-lo num «Caminho»
interior, revelando-lhe a beleza da
Igreja, à espera que a graça o induza
a unir-se à sua admiração.

a)O amor à Igreja leva a captar,
numa experiência habitual e vulgar,
os reflexos da essência íntima da
Igreja: a Comunhão dos Santos.
«Vivei uma particular Comunhão dos
Santos: e cada um sentirá, à hora da
luta, e à hora do trabalho



profissional, a alegria e a força de
não estar só» (n. 545). Viver na Igreja
é, radicalmente, deixar-se inundar
por uma vida de comunhão com
Deus e com a humanidade (cf. Const.
Dogm. Lumen gentium, n.1); com
isso, a fraternidade cristã, distante de
uma sábia filantropia, tem como
resultado um comportamento
ancorado em Cristo: «Saudai todos os
santos. Todos os santos vos saúdam.
A todos os santos que vivem em
Éfeso. A todos os santos em Cristo
Jesus, que estão em Filipos” – Não é
verdade que comove aquele
apelativo – santos! – que
empregavam os primeiros fiéis
cristãos para se designarem entre si?
– Aprende a tratar com os teus
irmãos» (Caminho, n. 469). Desta
convicção de «viver entre santos»,
alheia a uma conceção paradisíaca
que ignora a queda original (26),
surgem as exigências amáveis da
fraternidade eclesial: a caridade
silenciosa (27), a lealdade



incondicional aos irmãos na fé (28),
etc.; por fim, a fortaleza que todos os
filhos da mesma Mãe devem prestar
entre si (29).

Amar a Igreja pressupõe sentir com
ela, partilhar as suas alegrias e
sofrimentos, viver na prática a
gozosa realidade da comunhão dos
santos, abrangendo, para lá da nossa
geração, todos os que nos
precederam. Unidos na penitência
(30), contemplando no corpo os
sofrimentos de Cristo pela sua Igreja
(cf. Col 1, 24); unidos na tarefa
apostólica, por amor a Jesus Cristo
(31).

b) Outra característica do amor à
Igreja, vigorosamente exposta em 
Caminho, é a dimensão universal que
adquire esse amor. A Igreja é
«Católica», «universal»; assume todos
os afãs nobres, e verdadeiramente
humanos, em Cristo: «Católico!:
coração grande, espírito aberto»,



exclamará o autor (32). O horizonte
do filho da Igreja é o mundo inteiro,
que rejeita espíritos acanhados, de
voos curtos. Amar a Igreja implica
amar em Cristo e para Cristo todas as
realidades humanas que surgiram do
amor criador de Deus.

O amor à Igreja impele, por sua vez,
a reconhecer a ação do Espírito
Santo, que age onde quer e como
quer. Implica alegrar-se pelo
trabalho que outros realizam no
serviço à Igreja: «É mau espírito o teu
se dói que outros trabalhem por
Cristo sem contarem com o teu
apostolado» (33). Denotaria um falso
amor o espírito exclusivista, que
desconfiasse por princípio ou visse
com preconceitos qualquer iniciativa
ou movimento apostólico que
aparecesse no seio da Igreja. Na
Igreja deve haver muitos Caminhos,
recorda-nos no ponto 964: «(…) para
que todos possam encontrar o seu,
nessa variedade admirável (…)». Tal



diversidade não atentará contra a
unidade da Igreja, quando o Espírito
Santo está na sua origem, pois o
Espírito une em comunhão e
ministério, dota-a e governa-a com
diversos dons hierárquicos e
carismáticos, e embeleza-a com os
seus frutos (cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 4). Só devemos alegrar-
nos e amar tal variedade: «Alegra-te
quando vires que outros trabalham
em bons campos de apostolado. – E
pede, para eles, graça de Deus
abundante e correspondência a essa
graça (…)» (Caminho, n. 965) (34).

Exigências fundamentais do amor
à Igreja

O cristão, se é consciente da sua
vocação, não pode deixar de sentir
na sua pessoa o reflexo da santidade
da Igreja; e, ao mesmo tempo, a sua
participação na missão a ela
confiada. Em primeiro lugar, sente-se
impelido a deixar transparecer na



sua vida o espírito da sua Santa Mãe.
O amor à Igreja comportará, em
segundo lugar, um estímulo
constante para cumprir com maior
fidelidade a parte que lhe compete
na missão; e esse mesmo amor levá-
lo-á a defendê-la, a amá-la nas suas
instituições e a vibrar interiormente
com a vida da Igreja.

a) Aludimos no começo destas
páginas à santidade da Igreja. Com
efeito, a Igreja surge na história e no
mundo como o povo santificado pelo
sangue de Jesus Cristo; nação santa,
povo adquirido por Deus, chama-lhe
S. Pedro na sua primeira epístola (1
Pet 2, 9). A Igreja é a Esposa do
Cordeiro Imaculado. E o Concílio
Vaticano II parte, precisamente,
dessa santidade da Igreja para
recordar aos cristãos as exigências
da sua vocação batismal: «por isso,
todos, tanto os que pertencem à
Hierarquia, como os doutrinados por
ela, são chamados à



santidade» (Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 39). São Josemaria
Escrivá, durante toda a sua vida,
fixou como fundamento do seu
ministério sacerdotal, desde os
primeiros anos, acordar a
consciência dos cristãos para o facto
de serem chamados à santidade. Em 
Caminho, o chamamento universal
para a santidade e para o apostolado
ressoa em toda a parte e é dirigido,
particularmente, aos cristãos
correntes: «Tens obrigação de te
santificar. – Tu, também. – Quem
pensa que é tarefa exclusiva de
sacerdotes e religiosos? A todos, sem
excepção, disse o Senhor: “Sede
perfeitos, como meu Pai Celestial é
perfeito”» (n. 291) (35).

Porque a Igreja é santa, a primeira
manifestação de amor é procurar a
santidade pessoal e a dos outros
membros da Igreja. Este é o melhor
serviço à Igreja e a modo adequado
de pertencer em plenitude à Igreja.



Para Caminho, pensar no mal que
representa a infidelidade é um forte
estímulo para a responsabilidade
pessoal: «Terás mais facilidade em
cumprir o teu dever, se pensares na
ajuda que te prestam os teus irmãos
e na que lhes deixas de prestar se
não fores fiel» (n. 549).

b) A santidade pessoal comporta, de
forma iniludível, a missão apostólica.
É outra exigência do amor.
Considerávamos, mais atrás, o
compromisso apostólico pessoal que
o autor revela a cada um: « “Ide,
pregai o Evangelho…” (…) disse-o a
ti» (cf. n. 904). Em Caminho
antecipam-se - como é sabido – uma
série de características sobre a
missão própria dos fiéis leigos que a
Constituição Dogmática Lumen
Gentium do Concílio Vaticano II
descreverá posteriormente.
Especialmente, quando o Concílio
destaca a vocação dos leigos para o
apostolado e quando realça a sua



contribuição específica e necessária
na missão da Igreja (cf., p. ex., Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 33).

Naturalmente, as afirmações de 
Caminho a este respeito não surgem
expressas em linguagem académica.
Apresentam-se, como é próprio do
género do livro, modelos para um
desenvolvimento concreto. Mas não
é altura de nos determos neste tema,
já abundantemente estudado. Por
fim, procura-se enfrentar o cristão
com a sua condição e, por
conseguinte, esclarecê-lo na sua
atuação no meio da sociedade, no
lugar em que Deus o encontrar, ou
melhor, com palavras do Concílio, ali
onde foi chamado: ibi a Deo vocantur
(cfr. Const. Dogm. Lumen gentium, n.
31).

O autor, ciente de que os seus leitores
habituais integram o imenso número
dos membros do Povo de Deus
empenhados nas tarefas humanas



junto com os seus irmãos os homens,
é consciente de que a sua atividade
manterá uma característica secular
respeitosa para com o valor
intrínseco das coisas criadas. Nisto se
manifesta também o amor à Igreja:
«Quando fervilham “chefiando”
manifestações exteriores de
religiosidade, pessoas
profissionalmente mal conceituadas,
com certeza sentis vontade de lhes
dizer ao ouvido: por favor, tenham a
bondade de ser menos católicos!» (n.
371). Modo de dizer paradoxal do
autor, com o intuito de querer
defender a Mãe dos defeitos dos seus
filhos.

Contudo, porque a atividade da
maioria dos cristãos não obedece a
um mandato oficial eclesiástico, pode
surgir a tentação errónea de pensar
que, de certo modo, a sua conduta
secular está longe da sua vocação
divina ou, então, que as duas não
têm pontos de contacto. E, não



obstante, sem que a sua a atuação
quotidiana tenha algo de eclesiástico,
ela é eclesial: nunca se deixa de ser
membro da Igreja. E o seu amor à
Igreja manifestar-se-á na inquietação
apostólica («Pequeno amor se não
sentes zelo pela salvação de todas as
almas(…)» (n. 796); em sentir-se
implicado, ali onde se desenvolve a
sua atividade, na missão apostólica
de todos: «Lembra-te, meu filho, de
que não és somente uma alma que se
une a outras almas para fazer uma
coisa boa. Isso é muito …mas é
pouco. – És o Apóstolo que cumpre
um mandato imperativo de
Cristo» (n. 942). Um mandato que
leva a cumprir a sua missão no local
de trabalho concreto, na sociedade;
sem converter em eclesiásticos,
obviamente, os ambientes em que
decorre a sua vida, mas sem
esquecer esse «sentire cum Ecclesia»,
quer dizer, a sua condição de cristão,
e que aí ele foi chamado por Deus
para impregnar essas realidades com



o espírito do Evangelho, para
trabalhar pelo Reino de Cristo (36). 
Caminho recorda-nos o absurdo que
seria uma vida dupla do cristão que
prescindisse da sua condição quando
está presente na construção da
sociedade humana. Uma atitude
assim, que reduzisse a operatividade
da fé ao âmbito meramente intra-
eclesial, desvirtuaria a participação
própria e específica dos leigos (37).
Ao católico deve pedir-se-lhe que o
seja em todas as circunstâncias da
vida. Ainda mais, deve estar disposto
a sacrificar tudo para servir «(…)
ainda à custa dos haveres, da honra e
da vida, a Igreja de Deus» (n. 519);
disposto a suportar tudo «propter
electos», pela salvação dos seus
irmãos, como S. Paulo (38).

c) O cristão é membro da
comunidade humana e também –
não o deve esquecer – da Igreja. O
seu amor por Ela levá-lo-á, sem
esperar outros títulos – graças ao



Batismo! –, a defender a sua Mãe
como bom filho. Caminho aponta a
especial responsabilidade que
incumbe neste âmbito aos católicos,
que - trabalhando nos meios de
comunicação social, ou na vida
política ou graças à sua preparação
científica – têm uma atividade de
grande influência social, para que
nunca, pelas suas atuações, possam
prejudicar a Igreja: «Quantos crimes
se cometem em nome da justiça! – Se
tu vendesses armas de fogo, e alguém
te desse o preço de uma delas para
matar com essa arma a tua mãe,
vender-lhas-ias?... Mas porventura
não te dava o justo preço?... -
Professor, jornalista, político,
diplomata: meditai» (n. 400).

Será necessário defender sempre a
Igreja; não é o discípulo mais que o
Mestre e, como Ele, a Igreja surgirá
sempre entre os homens como sinal
de contradição. De certo modo, a
fidelidade a Jesus parece levar esse



selo de autenticidade. E, não
obstante, o convite evangélico a
assemelhar-se à candura da pomba
não põe de parte a astúcia da
serpente. Talvez uma caricatura da
verdadeira humildade – muitas vezes
originada no desinteresse pessoal –
permitiu, como a história
testemunha, o abandono de direitos
por parte dos cristãos – em
determinadas ocasiões imposto pela
violência, certamente – repetindo-se
a frase do Evangelho: o joio brota na
Vinha do Senhor. «Inimicus homo
hoc fecit» (Mt 13, 28). Outras vezes,
um complexo de inferioridade face a
um mundo avassalador nas suas
conquistas técnicas e científicas
parecia levar os cristãos a
refugiarem-se num «fideísmo
prático», a fé do carvoeiro –
profundamente legítima em certas
ocasiões, mas, sem dúvida, perigosa
para os nossos tempos – produzido
antes por uma retirada da frente de
batalha que por outros motivos.



Entende-se, pois, que Caminho não
pactue com esse estado de coisas:
«Dantes, como os conhecimentos
humanos – a ciência – eram muito
limitados, parecia muito possível que
um só homem sábio pudesse fazer a
defesa e a apologia da nossa santa Fé.
Hoje, com a extensão e a intensidade
da ciência moderna, é preciso que os
apologistas dividam entre si o
trabalho, para defenderam
cientificamente a Igreja em todos os
campos. – Tu…não te podes furtar a
esta obrigação» (n. 338). Uma
manifestação, «opere et veritate», de
amor à Igreja será, pois, procurar
cultivar a inteligência potenciada
com a luz da fé, e alimentada com a
doutrina de Jesus Cristo.

Se o amor faz com que os filhos
sintam qualquer ataque à Mãe como
feitos a si próprios, seria lamentável
que, abandonando o sentido comum,
houvesse cristãos que – por
ingenuidade, ou por inconfessáveis



interesses egoístas – fizessem coro
com as pessoas que, de uma forma
ou de outra, tratam
desrespeitosamente a Igreja, a sua fé
ou as suas instituições. Referindo-se
a possíveis – e reais – ataques à Igreja
do lado da ciência, aconselha-nos:
«Servir de altifalante ao inimigo é
uma soberana idiotice; e, se o inimigo
é inimigo de Deus, é um grande
pecado. – Por isso, no terreno
profissional, nunca louvarei a ciência
de quem se serve dela como cátedra
para atacar a Igreja» (n.836). O
conselho continua sendo atual.

d) As expressões em que se
concretiza o amor à Igreja em 
Caminho não se reduzem a uma
atitude de defesa face às traições
externas. É natural que o amor leve,
principalmente, ao reconhecimento
das «magnalia Dei», da ação de Deus,
da grandeza do atuar divino na sua
Igreja.



Caminho incita-nos, como uma
exigência derivada do amor, ao
apreço e veneração, por exemplo, do
dom do sacerdócio ministerial,
fundado nessa representação de
Cristo que é o sacerdote: «O
Sacerdote – seja quem for – é sempre
outro Cristo» (n. 66); ou também o
respeito pelo carisma religioso, nas
suas múltiplas expressões queridas
pelo Espírito: «Se não tens suma
veneração pelo estado sacerdotal e
pelo religioso, não é verdade que
ames a Igreja de Deus» (n. 526). O
motivo desse amor remete, por
consequência, para a fé na presença
de Cristo nos seus ministros, num
caso; ou para o reconhecimento do
dom de Deus à Igreja, no segundo.

e) Por fim, não podia faltar na obra
do santo, em que vibra pela
santidade da Igreja, uma referência
profunda e radical à liturgia, à
oração do Corpo místico de Cristo,
Cabeça e membros. Constitui, por



assim dizer, a vida interior da Igreja
que deve alimentar a vida pessoal do
cristão. Por outro lado, um membro
da Igreja deve reconhecer na liturgia
um motivo mais de agradecimento a
Deus, que quis esses bens da graça
acessíveis ao homem, traduzidos em
sinais; especialmente agradecido se
deve mostrar – vimo-lo antes – com
aqueles sinais que realizam
eficazmente o que significam, os
sacramentos (nos quais é o próprio
Cristo que atua: cf. n. 521). Toda a
vida litúrgica, faz presente – de
diversos modos – o mistério cristão.
E, por isso, é digna de veneração e
necessária: «Tem veneração e
respeito pela santa Liturgia da Igreja
e por cada uma das suas cerimónias.
– Cumpre-as fielmente. – Não vês que
nós, os pobrezitos dos homens,
necessitamos que até as coisas mais
nobres e grandes entrem pelos
sentidos?» (n. 522). Respeito que 
Caminho alarga ao cuidado e
esplendor com que se há-de tratar



tudo o que se relaciona com o culto
divino. O amor ao Senhor, à Igreja, à
liturgia, leva a não poupar nada à
magnificência divina, segundo
mostra a cena evangélica de Mt 26,
6-13, interpretada em Caminho, n.
527: «Aquela mulher que em casa de
Simão o leproso, em Betânia, unge
com rico perfume a cabeça do
Mestre, recorda-nos o dever de
sermos magnânimos no culto de
Deus. – Todo o luxo, majestade e
beleza me parecem pouco. – E contra
os que atacam a riqueza dos vasos
sagados, paramentos e retábulos,
ouve-se o louvor de Jesus: «Opus
enim bonum operata est in me» -
uma boa obra fez para comigo».

«Sentire cum Ecclesia», na vida
litúrgica, implica cultivar a vida
interior em consonância com a
oração «familiar» da Igreja; orar com
a liturgia: «A tua oração deve ser
litúrgica. – Oxalá te afeiçoes a recitar
os salmos e as orações do missal, em



vez de orações privadas ou
particulares» (n. 86); cantar com a
liturgia (39); encontrar na sua solene
sobriedade a passagem de Deus entre
os homens (40). Até nos detalhes
mais pequenos, o autor de Caminho
descobre a manifestação de uma fé
viva, a serena presença de Deus
diante daa qual o homem reconhece
a sua soberania, a honra de Deus
(41).

Tudo leva também a apreciar as ricas
expressões de fé que as devoções
populares encerram: «Quem te disse
a ti que fazer novenas não é varonil?
– Serão varonis estas devoções,
sempre que as pratique um varão…,
com espírito de oração e
penitência» (n. 574).

O amor ao Papa

Dizíamos no princípio destas páginas
que o amor à Igreja constitui um dos
fios condutores de Caminho com os
quais se vai enriquecendo o tecido



sobrenatural da existência cristã. No
âmbito desse amor à Igreja não pode
faltar o amor ao Romano Pontífice.
Para o autor de Caminho, o Papa é
simplesmente – com tudo o que isso
implica - «Pedro», o pescador da
Galileia chamado por Cristo para ser
rocha firme sobre a qual se iria
apoiar a fé dos seus irmãos, uma fé
segura porque conta com a oração
infalível de Cristo (cf. Lc 22, 32).

O Papa, seja ele quem for, é Pedro e,
por consequência, é o Caminho
seguro para chegar a Cristo. «Omnes
cum Petro ad Iesum per Mariam», é o
que nos propõe o autor como
orientação para a vida cristã no
ponto 833. O Romano Pontífice é
visto, pois, na sua qualidade de
Sucessor de Pedro, Cabeça visível da
Igreja. Certamente, o Papa – dirá a
teologia – não possui todas as
prerrogativas que Pedro teve, como
testemunha direta da vida de Jesus.
Em Caminho não se quer elaborar



uma teologia do primado, mas sim
suscitar a fé que reconhece no Papa a
presença perpétua do ministério
petrino de unidade, de comunhão.
Assim como o Apóstolo das gentes
decidiu, movido pela fé no ministério
de Pedro na Igreja, ir a Jerusalém
depois da sua conversão «videre
Petrum», para «ver Pedro» (cf. Gal 1,
18), assim em Caminho o autor
convida-nos a valorizar o sentimento
de ser filho da Igreja, a alegria de
pertencer à Igreja Católica Romana,
pelo reconhecimento do Vigário de
Cristo na terra: «Católico, Apostólico,
Romano! – Gosto que sejas muito
romano. E que tenhas desejos de
fazer a tua “romaria”, “videre
Petrum”, para ver Pedro» (n. 520).

Os desejos de comunhão e o
fervoroso amor ao Papa são
considerados em Caminho como um
dom de Deus, que temos de saber
agradecer. «Obrigada, meu Deus,
pelo amor ao Papa que puseste no



meu coração» (n. 573). Com efeito,
ainda que o amor ao Papa possa ser
cultivado e crescer no nosso coração
não deixa de ser, em última análise,
fruto da ação do Espírito Santo que é
a alma da Igreja e quem põe a
semente da unidade no coração de
todos os cristãos.

Em conclusão, o amor à Igreja e ao
Papa em Caminho não é um
sentimento periférico ou acidental,
constitui mesmo uma das linhas de
força mais profundas do conteúdo do
livro, junto com a filiação divina e o
chamamento do cristão a viver a
santidade no meio do mundo, no
trabalho corrente. O amor à Igreja
adquire uma dimensão bem concreta
no amor às realidades visíveis nas
quais se manifesta: a liturgia, a
doutrina, o Papa, o estado sacerdotal,
os irmãos na fé, e todos os homens,
pois todos são chamados a participar
na salvação que Cristo proporciona
através da Igreja. Daí que o amor à



Igreja seja uma força que estimula o
cristão no Caminho da santidade e no
apostolado, nas próprias realidades
temporais, pois é aí onde a Igreja tem
o seu ponto de inserção no mundo
para o santificar a partir de dentro.

Este amor à Igreja, concreto e
operativo, é apresentado em 
Caminho como um dom de Deus ao
homem, algo que o Senhor pôs no
coração do cristão e, neste caso, do
autor do livro. Entronca-se assim
com a virtude teologal da caridade, já
que o amor do cristão à Igreja é
participação do mesmo amor com
que Cristo a ama. O cristão ama, pois,
a Igreja com esse amor de Deus e de
Cristo que foi derramado nos nossos
corações pelo Espírito Santo (Rom 5,
5). O cristão pode contemplar na
Igreja a bondade e o amor de Deus
que se manifestou em Cristo e nos
chega através das ações sacramentais
da Igreja. Considerando a realidade
sobrenatural e, ao mesmo tempo,



humana, da Igreja, compreende-se a
verdade profunda do amor, que
consiste não em que nós tenhamos
amado a Deus, mas sim em que Ele
nos amou e nos enviou o seu Filho
como propiciação pelos nossos
pecados (1 Jo, 4, 10). Assim, na
realidade, o amor à Igreja é um dom
de Deus, mas um dom que está
orientado para suscitar no cristão
sentimentos de alegria e de
fidelidade à Igreja que impregnam
toda a sua existência.

Notas

(1)Anos mais tarde, Mons. Escrivá
quis que junto de umas relíquias de
Santa Catarina de Sena figurasse esta
inscrição: “Dilexit opere et veritate
Ecclesiam Dei ac Romanum
Pontificem”, como para resumir, em
concisa síntese, a vida de entrega da
Santa, e a sua admiração pessoal por
ela.



(2) Talvez seja ocasião de esclarecer a
oposição que por vezes se estabelece
entre uma espiritualidade
“individualista” e “eclesial”. Toda a
espiritualidade cristã correta é,
obviamente, eclesial. Contudo, falar
de “individualismo” – ininteligível na
vida cristã – pode facilmente
identificar-se – em claro equívoco –
com o cultivo e desenvolvimento -,
conduzido pelo Espírito Santo, da
vida cristã em cada alma. É certo que
um cristão não o é individualmente,
mas sim “pessoalmente”, que é coisa
totalmente distinta. A Igreja, com
palavras de S. Tomás, é «quasi una
mystica persona». E não obstante, -
este é um mistério da Igreja -, sem
rejeitar a personalidade própria de
cada um dos seus membros.

(3) É bem conhecida a caracterização
do séc. XX como “o século da Igreja”.
Com esta denominação alude-se ao
despertar da vida cristã para a vida
da Igreja, saber-se parte de um todo



no qual cada um está incorporado, e
que representa uma dimensão
essencial da vida de qualquer cristão.
Entendemos que este valor se
encontra em Caminho, não como
afirmação explícita e desenvolvida
teologicamente, mas como algo
admitido, fomentado e subjacente
em muitos dos conselhos espirituais
que o autor apresenta. A natureza de
Caminho, em qualquer caso, é
diferente das obras, hoje já clássicas,
que ao longo dos anos influíram na
elaboração da eclesiologia
dogmática. Pensemos num R.
Guardini, K. Adam, Domm Vonier,
etc., na Alemanha, ou um H.
Clérissac em França. Não tem sentido
fazer paralelismos adequados entre
géneros diferentes. Não obstante, os
dois tipos de obras desembocaram,
sem dúvida, no caudal imenso do
último Concílio.

(4) Não faria sentido, segundo o
nosso parecer, intentar deduzir o



pensamento eclesiológico de Mons.
Josemaria Escrivá apenas com base
em Caminho. Ao longo da sua
produção posterior, o autor
desenvolveu uma profunda reflexão
eclesiológica, cujo conteúdo podemos
encontrar já em Caminho, mas – não
faz mal repeti-lo – sob o ponto de
vista da realidade existencial cristã.
Para se ter uma ideia mais completa
da personalidade teológica de Mons.
Escrivá é imprescindível consultar P.
RODRÍGUEZ-P. G. ALVES DE SOUSA-J.
M. ZUMAQUERO (dir.), Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei. En el 50 Aniversario de su
fundación, ed. EUNSA, Pamplona,
1985; e P. RODRÍGUEZ, Vocación,
Trabajo, Contemplación, ed. EUNSA,
Pamplona, 1986. Pelo género próprio
de Caminho seria inadequado querer
descobrir uma teorização completa
sobre os ministérios ou sobre a
teologia do laicado, para dar apenas
alguns exemplos. Por outro lado, é
legítimo sim, e necessário, descobrir



a profunda renovação que, como
fenómeno pastoral, as afirmações de 
Caminho revelam sobre as relações
entre sacerdócio ministerial e
sacerdócio comum, e a maneira
própria do viver laical cristão e, por
fim, sobre o chamamento universal
para a santidade como consequência
operativa do Batismo. É neste
sentido, segundo a nossa opinião,
como João Paulo II pôde dizer de
Mons. Escrivá “que, desde os
começos, se antecipou á teologia do
laicado que caracterizou a Igreja do
Concílio e do Pós-Concílio”.

(5) “Contudo, foi vontade de Deus
santificar e salvar os homens, não
isoladamente, sem conexão alguma
de uns com os outros, mas
constituindo um povo que o
confessasse na verdade e o servisse
santamente” (Concilio Vaticano II,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 9).



(6) Cf. Commonitorio, cap. II. Não
deve surpreender, pois, que o autor
de Caminho reflita nos seus textos
essas verdades solenemente expostas
e ensinadas pelo magistério do
Concílio Vaticano II. É o fio da
tradição genuína que une a fé cristã
através dos séculos; o Espírito Santo
que, atuando na Igreja, leva os seus
membros a viver a novidade perene
do Evangelho.

(7) Os teólogos estranharam
repetidamente a ausência, nos Santos
Padres, de um tratado teológico
expresso sobre a Igreja; mesmo nos
Escolásticos, começando por S.
Tomás de Aquino, nota-se este
fenómeno. É que a Igreja encerra o
valor do óbvio: é algo vivido antes de
ser expressado, que se realiza na sua
liturgia, nos seus sacramentos, na
vida de comunhão. O cristão vive
imerso nela.



(8) Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 39.

(9) Especialmente em toda a atuação
apostólica: “É inútil que te afadigues
em tantas obras exteriores, se te falta
Amor. - É como coser com agulha
sem linha. Que pena, se afinal
tivesses feito o "teu" apostolado, e
não o "seu" Apostolado!” (Caminho,
n. 967).

(10) É claro - falso amor seria o
contrário – que o amor ao Papa inclui
o respeito e a veneração pelos seus
irmãos no episcopado. Assim o via S.
Gregório Magno: “A minha honra é a
honra da Igreja universal. A minha
honra é a solidez da força dos
irmãos. Tributa-se-me, pois,
verdadeiramente uma honra,
quando não se retira a honra devida
a cada um em particular” (Epist. ad
Eulogium episc. Alexandrinum VIII,
30: ML, 77, n. 933).



(11) Cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 3.

(12) Mons. Escrivá, com grande força,
afirmaria anos mais tarde: “A Igreja é
isto mesmo: Cristo presente entre
nós; Deus que vem até à humanidade
para a salvar” (Cristo que passa, n.
131).

(13) Cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 8: “é o Reino de Cristo,
presente atualmente em mistério,
que pelo poder de Deus cresce
visivelmente no mundo” (ibidem, n.
3).

(14) Não podemos falar aqui – não é
este o local adequado – dos elementa
seu bona Ecclesiae nas igrejas e
comunidades separadas de Roma, e
que iure pertinent à Igreja única (cfr.
Concilio Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 3).

(15) Const. Dogm. Lumen gentium, n.
1.



(16) É significativo que, tempos
depois, S. Josemaria viesse a aplicar
este mesmo termo em contexto
parecido: “Esta Igreja Católica é
romana. Eu saboreio esta palavra:
romana! Sinto-me romano, porque
romano quer dizer universal,
católico; porque me leva a amar
carinhosamente o Papa, il dolce
Cristo in terra, como gostava de
repetir Santa Catarina de Sena, a
quem tenho como amiga
amadíssima”. (Hom. Lealdade à
Igreja, em Amar a Igreja (trad. port.),
Lisboa, 1990).

(17) Cf. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 5.

(18) O vendaval da perseguição é
bom. - Que é que se perde?... Não se
perde o que está perdido. - Quando
não se arranca a árvore pela raiz - e a
árvore da Igreja não há vento nem
furacão que a possa arrancar -
apenas caem os ramos secos... E



esses, bom é que caiam (Caminho, n.
685).

(19) Não deve pensar-se que este
encargo fosse exclusivo dos
Apóstolos e dos seus sucessores, a
Ordem episcopal. Toda a Igreja
recebe a missão, o “envio”, por
natureza própria é “enviada”. Por
certo, cada membro realizá-la-á
segundo a sua posição na Igreja: suo
modo, pro parte sua, segundo as
expressões que o Concílio Vaticano II
utiliza, ao referir-se a essa
diversidade das condições cristãs,
posteriores à sua igualdade batismal
radical. O autor de Caminho, nesse
sentido, não duvida em referir a
missão a cada cristão.

(20) “Mas... e os meios? - São os
mesmos de Pedro e de Paulo, de
Domingos e Francisco, de Inácio e
Xavier: o Crucifixo e o Evangelho... -
Porventura te parecem
pequenos?” (Caminho, n. 470)



(21) Cf. Caminho, n. 779.

(22) “Oxalá fossem tais as tuas
atitudes e as tuas palavras, que todos
pudessem dizer quando te vissem ou
ouvissem falar: "Este lê a vida de
Jesus Cristo". (Caminho, n. 2)

(23) “Lembra-te, meu filho, de que
não és somente uma alma que se une
a outras almas para fazer uma coisa
boa. Isso é muito..., mas é pouco. - És
o Apóstolo que cumpre um mandato
imperativo de Cristo” (Caminho, n.
942).

(24) “Não pode ter Deus como Pai
quem não tem a Igreja como Mãe”,
escrevia S. Cipriano no seu Tratado
sobre a Igreja católica, cap. 6. E de
forma parecida Santo Agostinho:
“Amemos o Senhor nosso Deus,
amemos a sua Igreja. A Ele como um
pai, a ela como uma
mãe…” (Enarrationes in Psalmos, 88,
2; PL 37, 1140). Numa homilia
pronunciada em 1972 sobre o fim



sobrenatural da Igreja, Mons. Escrivá
reuniria as duas citações dos Santos
Padres, falando precisamente do
amor filial à Igreja. Um exemplo
mais de como Caminho se entrelaça
com a tradição patrística.

(25) “Com que infame lucidez argui
Satanás contra a nossa Fé Católica.
Mas digamos-lhe sempre, sem entrar
em discussões: eu sou filho da
Igreja” (Caminho, n. 576).

(26) “Se és tão miserável, como
estranhas que os outros tenham
misérias?” (Caminho, n.446)

(27) “Quando tiveres terminado o teu
trabalho, faz o do teu irmão,
ajudando-o, por Cristo, com tal
delicadeza e naturalidade, que nem
mesmo o favorecido repare que estás
a fazer mais do que em justiça deves.
- Isso, sim, é fina virtude de filho de
Deus!” (Caminho, n. 440).



(28) “A murmuração é crosta que
suja e entorpece o apostolado. - Vai
contra a caridade, tira forças, rouba
a paz, e faz perder a união com
Deus” (Caminho, n. 445).

(29) “A murmuração é crosta que
suja e entorpece o apostolado. - Vai
contra a caridade, tira forças, rouba
a paz, e faz perder a união com
Deus” (Caminho, n. 460).

(30) “Se sentires a Comunhão dos
Santos - se a viveres - serás de bom
grado um homem penitente. - E
compreenderás que a penitência é
"gaudium, etsi laboriosum" - alegria,
embora trabalhosa. E sentir-te-ás
"aliado" de todas as almas penitentes
que foram, são e serão” (Caminho, n.
548).

(31) “O esforço de cada um de vós,
isolado, é ineficaz. - Se vos unir a
caridade de Cristo, ficareis
maravilhados com a
eficácia” (Caminho, n. 847).



(32) “Ser "Católico" é amar a Pátria,
sem admitir que ninguém tenha
maior amor, e, ao mesmo tempo, ter
por meus os nobres ideais de todos
os povos. Quantas glórias da França
são glórias minhas! E igualmente
muitos motivos de orgulho de
alemães, de italianos, de ingleses... de
americanos e asiáticos e africanos,
são também orgulho meu. -
Católico!... Coração grande, espírito,
aberto” (Caminho, n. 525).

(33) “É mau espírito o teu, se te dói
que outros trabalhem por Cristo sem
contarem com o teu apostolado. -
Lembra-te desta passagem de São
Marcos: "Mestre: vimos um que não
anda connosco, expelir os demónios
em teu nome, e nós lho proibimos.
Jesus, porém, disse: Não lho proibais,
porque não há ninguém que faça um
milagre em meu nome e que possa
logo dizer mal de mim. Porque quem
não é contra nós, está
connosco" (Caminho, n. 966).



(34) É admirável a grandeza de
coração que Deus concedeu a S.
Josemaria no âmbito – a ação
apostólica – em que tão subtilmente
reaparecem na Igreja as zelotipias
que o Apóstolo já denunciava: Eu sou
de Paulo, eu sou de Apolo, eu sou de
Cefas, eu de Cristo. Cristo está
dividido? Ou Paulo foi crucificado
por vós ou fostes batizados no seu
nome? (1 Cor 1, 12-13).

(35) Considerando as coisas da nossa
perspetiva atual e, a partir da
receção solene desta doutrina no
Concílio Vaticano II (cf. Const. Dogm.
Lumen gentium, n. 40, & 2), pode
chamar a atenção que esta afirmação
fosse uma novidade nos anos em que
Caminho é publicado. Como
princípio, certamente, ninguém
negaria a afirmação do Evangelho.
No entanto, as implicações que Mons.
Escrivá desenvolve em Caminho
sobre uma espiritualidade para um
cristão normal e corrente – o leigo –



própria e adequada à sua posição na
Igreja e no mundo, essas sim
representavam uma novidade no
ambiente da época em que o modelo
de perfeição religiosa, com a
profissão dos conselhos evangélicos
coram Ecclesiam, se apresentava
como a base de qualquer
espiritualidade tanto para leigos
como para clérigos.

(36) “Que preocupação há no mundo
por mudar de lugar! - Que
aconteceria se cada osso, se cada
músculo do corpo humano quisesse
ocupar um posto diferente do que lhe
compete? Não é outra a razão do
mal-estar do mundo. - Persevera no
teu lugar, meu filho; daí, quanto não
poderás trabalhar pelo reinado
efetivo de Nosso Senhor!” (Caminho,
n. 832).

(37) “Aconfessionalismo.
Neutralidade. - Velhos mitos que
tentam sempre remoçar. Tens-te



dado ao trabalho de meditar no
absurdo que é deixar de ser católico
ao entrar na Universidade ou na
Associação profissional, ou na sábia
Assembleia, ou no Parlamento, como
quem deixa o chapéu à
porta?” (Caminho, n. 353).

(38) "Ideo omnia sustineo propter
electos" - Tudo sofro pelos escolhidos
- "ut et ipsi salutem consequantur" -
para que eles obtenham a salvação -
"quae est in Christo Jesu" - que está
em Jesus Cristo. - Bom modo de viver
a Comunhão dos Santos! - Pede ao
Senhor que te dê este espirito de São
Paulo” (Caminho, n. 550).

(39) “A Igreja canta - disse alguém -
porque falar não seria bastante para
a sua oração. - Tu, cristão - e cristão
escolhido - deves aprender a cantar
liturgicamente” (Caminho, n. 523).

(40) “Viste-me celebrar a Santa Missa
sobre um altar despido - mesa e ara -
sem retábulo. O Crucifixo, grande. Os



castiçais maciços, com tochas de
cera, escalonados: os mais altos,
junto da Cruz. Frontal da cor do dia.
Casula ampla. O cálice, severo de
linhas, de copa larga, e rico. Ausente
a luz eléctrica, cuja falta não
notámos. - E custou-te sair do
oratório: estava-se bem ali. Vês como
leva a Deus, como aproxima de Deus
o rigor da liturgia?” (Caminho, n.
543).

(41) “Há uma urbanidade da piedade.
- Aprende-a. - Dão pena esses homens
"piedosos", que não sabem assistir à
Missa - ainda que a ouçam
diariamente - nem benzer-se (fazem
uns estranhos trejeitos, cheios de
precipitação), nem dobrar o joelho
diante do Sacrário (as suas
genuflexões ridículas parecem um
escárnio), nem inclinar
reverentemente a cabeça diante de
uma imagem da Senhora” (Caminho,
n. 541).



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-
igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-amor-a-igreja-e-ao-papa-em-i-caminho-i/

	O amor à Igreja e ao Papa em "Caminho"

