
opusdei.org

Novos
Mediterrâneos (4):
"Não fale: ouça-o"

São Josemaria "encontrou" de
um modo novo o Espírito Santo
através de um conselho que
também pode dar luz à nossa
vida espiritual.

09/02/2018

Antes de retornar ao Pai, Jesus
advertiu seus apóstolos: “Eu vos
mandarei o Prometido de meu Pai;
entretanto, permanecei na cidade,
até que sejais revestidos da força do



alto” (Lc 24, 49). Os apóstolos ficaram
em Jerusalém, esperando o
prometido de Deus. Na realidade, a
promessa, o dom, era o próprio Deus,
no seu Espírito Santo. Poucos dias
depois, na festa de Pentecostes, eles o
receberiam, enchendo-se da graça de
Deus. “Os discípulos, que já eram
testemunhas da glória do
Ressuscitado, experimentam agora a
força do Espírito Santo: suas
inteligências e corações abrem-se a
uma nova luz”[1]. Naquele mesmo
dia, começaram a pregar com
audácia e a Escritura conta que, ao
ouvir as palavras de São Pedro,
foram batizados “mais ou menos três
mil” (At 2, 41).

São Josemaria recordava com
frequência que o dom do Espírito
Santo não é uma lembrança do
passado, mas um fenômeno sempre
atual. “Como aqueles primeiros que
se aproximaram de São Pedro no dia
de Pentecostes, também nós fomos



batizados. E através do Batismo,
nosso Pai Deus tomou posse das
nossas vidas, incorporou-nos à vida
de Cristo e enviou-nos o Espírito
Santo”[2]. Primeiro no batismo, e
depois na confirmação, recebemos a
plenitude do dom de Deus, a vida da
Trindade.

Descobrir o Paráclito

O Dom de Deus, a Salvação que
recebemos, não é uma coisa, mas
uma Pessoa. Portanto, toda a vida
cristã nasce do relacionamento
pessoal com o Deus que vem habitar
em nossos corações. Esta é uma
verdade conhecida: está no
fundamento da vida de fé. No
entanto, também pode ser algo que
precisemos descobrir.

“Ao longo desse ano de 1932, cresce
fortemente em São Josemaria a
devoção ao Espírito Santo”, diz um
dos melhores conhecedores de sua
obra escrita[3]. Depois de meses



procurando se relacionar mais
intensamente com o Paráclito, ele
recebe uma luz particular que lhe
abre um novo panorama, como
vemos em uma anotação desse
mesmo dia:

“Oitava de todos os santos – terça-
feira – 8-11-32: Esta manhã, nem faz
uma hora, o meu Pe. Sánchez
descobriu-me “outro Mediterrâneo.
“Disse-me: 'tenha amizade com o
Espírito Santo. Não fale: ouça-o'. E
fazendo oração ao regressar de
Leganitos, uma oração mansa e
luminosa, considerei que a vida de
infância, ao fazer-me sentir que sou
filho de Deus, me deu amor ao Pai; e
que, antes, tinha ido por Maria a
Jesus, a quem adoro como amigo,
como irmão, como alguém que o
ama... Mas até agora, embora
soubesse que o Espírito Santo
habitava na minha alma, para
santificá-la..., não tinha captado essa
verdade da sua presença. Foram



precisas as palavras do Pe. Sánchez:
sinto o Amor dentro de mim: e quero
cultivar o trato com Ele, ser seu
amigo, seu confidente..., facilitar-lhe o
trabalho de polir, de arrancar, de
inflamar... Não saberei fazê-lo, mas
Ele me dará forças, Ele fará tudo, se
eu quiser... e como quero! Divino
Hóspede, Mestre, Luz, Guia, Amor:
que o pobre burrinho saiba acolher-te
e escutar as tuas lições e inflamar-se,
seguir-te e amar-te. Propósito:
frequentar, se possível sem
interrupção, a amizade e o convívio
amoroso e dócil com o Espírito Santo.
Veni Sancte Spiritus!”… [4].

Nestas anotações, São Josemaria
recolhe o itinerário espiritual pelo
qual Deus o conduziu: a descoberta
da filiação divina, a mediação de
Maria para chegar a Jesus, o tesouro
da amizade de Cristo… até tomar
consciência da presença do Amor de
Deus dentro dele. Como escreveu
muitos anos depois, chega um



momento em que o coração precisa
"distinguir e adorar cada uma das
Pessoas divinas. (...) E se entretém
amorosamente com o Pai, com o
Filho e com o Espírito Santo. E
submete-se facilmente à atividade do
Paráclito vivificante, que se entrega a
nós sem que o mereçamos: os dons e
as virtudes sobrenaturais!"[5].

Ele já sabia que o Espírito Santo
habita na alma do cristão, mas ainda
não o havia entendido como algo 
vivido, experimentado com
profundidade. Por ocasião daquelas
palavras do seu diretor espiritual,
um novo horizonte se abre diante de
seus olhos, algo que não só entende,
mas acima de tudo vive: “Eu sinto o
Amor dentro de mim”. Diante dessa
maravilha, São Josemaria se acende
em desejos de corresponder,
colocando-se à disposição desse
Amor: “Quero falar com Ele, ser seu
amigo, seu confidente..., facilitar-lhe
o trabalho de polir, de arrancar, de



inflamar...”. E, diante do medo de
não ser capaz, de não estar à altura
da tarefa, ergue-se a sua segurança
de que é Deus que o fará, se ele
permitir.

Acolher o dom de Deus

A primeira coisa que chama a
atenção neste Mediterrâneo que se
abre diante de São Josemaria é o 
protagonismo de Deus. Umas
semanas mais tarde daria forma ao
que viria a ser ponto número 57 de 
Caminho: “Cultiva o trato com o
Espírito Santo – o Grande
Desconhecido –, que é quem te há de
santificar”[6]. Nossa santidade é obra
de Deus, embora muitas vezes esse
Deus que nos santifica tenha se
convertido no “Grande
Desconhecido”.

Em um mundo como o nosso, que
enfatiza o fazer humano e o fruto de
nosso esforço, nem sempre nos
lembramos de que a Salvação que



recebemos de Deus é
fundamentalmente um dom gratuito.
Nas palavras de São Paulo: “porque é
gratuitamente que fostes salvos
mediante a fé” (Ef 2, 8). É claro, o
esforço que fazemos é importante, e
não é a mesma coisa viver de uma
forma ou de outra. No entanto, todas
as nossas ações decorrem da certeza
de que “o cristianismo é graça, é a
surpresa de um Deus que, não
apenas satisfeito com a criação do
mundo e do homem, colocou-se ao
lado de sua criatura”[7]. E isso é algo
que cada um deve descobrir de forma
pessoal. Como o Papa Francisco gosta
de repetir, é uma questão de
reconhecer que “Deus é aquele que
nos ‘primereia’. Estamos
procurando-O, mas Ele nos procura
primeiro. Queremos encontrá-lo, mas
Ele nos encontra primeiro”[8].

Com base nessa descoberta nasce
“um princípio essencial da visão
cristã da vida: a primazia da



graça”[9]. Com o passar dos anos, as
palavras com que são João Paulo II
preparou a Igreja para o novo
milênio não perderam a relevância.
Especificamente, o Papa nos alertava
contra uma tentação que pode se
insinuar na vida espiritual ou na
missão apostólica: “pensar que os
resultados dependem da nossa
capacidade de fazer e
programar”[10]. Assim, poderíamos
considerar que a nossa vida interior
não é tão intensa como esperávamos,
porque não colocamos esforços
suficientes, ou porque o nosso
apostolado não dá o fruto esperado
porque nos faltou exigência. Isso
pode ser parte do problema, mas não
o explica completamente.

Os cristãos sabem que é Deus quem
faz as coisas: “as obras apostólicas
não devem o seu crescimento às
forças humanas, mas ao sopro do
Espírito Santo”[11]. Aqui está outra
maneira de reconhecer que a nossa



vida não vale pelo que fazemos, nem
perde valor pelo que não fazemos ou
falhamos... desde que nos dirijamos
a esse Deus que quis viver no meio
de nós. “Viver segundo o Espírito
Santo é viver de fé, de esperança, de
caridade: é deixar que Deus tome
posse de nós e mude pela raiz os
nossos corações, para os moldar à
sua medida”[12]. O autêntico ponto
de partida para a vida cristã, “para
fazer as boas obras” que nosso Pai
Deus nos confia (Ef 2, 10) é, portanto,
um agradecido receber – acolher o
dom de Deus – que nos leva a viver
no esperançoso abandono próprio
dos filhos de Deus[13].

“O convívio amoroso e dócil com o
Espírito Santo”

Acolher o dom de Deus é receber
uma Pessoa, e por isso se
compreende o conselho do Pe.
Sánchez a São Josemaria: "Seja amigo
do Espírito Santo. Não fale: ouça-o”.



Temos amizade com uma pessoa, e a
amizade cresce no diálogo. Portanto,
descobrindo a presença pessoal de
Deus em seu coração, São Josemaria
fez um propósito concreto:
“frequentar, se possível sem
interrupção, a amizade e convívio
amoroso e dócil com o Espírito
Santo”. É a parte que podemos fazer,
para ouvi-lo.

Trata-se de um caminho viável a
todos os cristãos: abrir-se
continuamente à ação do Paráclito,
ouvir as suas inspirações, deixar que
nos leve “à toda a verdade” (Jo 16,
13). Jesus tinha prometido aos Doze:
“Ele ensinará todas as coisas e
recordará tudo o que Eu vos disse”. O
Espírito Santo é aquele que nos
permite viver de acordo com os
projetos de Deus, porque Ele também
é aquele que “nos anunciará as
coisas que virão” (Jo 16, 13).



Os primeiros cristãos
compreenderam esta realidade e,
acima de tudo, a viveram. “Não há
quase nenhuma página dos Atos dos
Apóstolos em que não se fale d’Ele e
da ação com que guia, dirige e anima
a vida e as obras da primitiva
comunidade cristã”[14]. De fato,
“todos os que são conduzidos pelo
Espírito de Deus são filhos de
Deus” (Rom 8, 14). E deixamo-nos
levar por Ele quando tentamos
exercitar-nos, um dia e outro, na
“difícil disciplina da escuta”[15].
Relacionar-se com o Espírito Santo é
procurar ouvir sua voz “que fala
através dos acontecimentos da vida
cotidiana, mediante as alegrias e os
sofrimentos que a acompanham,
através das pessoas que se
encontram ao teu lado, da voz da
consciência sequiosa de verdade, de
felicidade, sedenta de bondade e de
beleza”[16].



Nesse sentido, é interessante uma
passagem do último livro entrevista
de Bento XVI. O jornalista pergunta-
lhe se não há momentos em que o
Papa “pode sentir-se terrivelmente
sozinho”: “Sim, – Bento XVI responde
–, mas como me sinto tão ligado ao
Senhor, nunca fico totalmente
sozinho”; e imediatamente
acrescenta: “Sei que não faço nada
sozinho. Também não poderia fazer
sozinho, Ele sempre está lá. Preciso
apenas ouvir e me abrir mais para
Ele”[17]. A perspectiva de
compartilhar a própria vida com
Deus, de viver da amizade com Ele,
atrai tanto como sempre. Mas, “como
se alcança essa escuta, esse
escancarar-se para Deus?” O papa
emérito ri, e o jornalista insiste:
“Qual é a melhor maneira?” Com
simplicidade, Bento XVI responde:
“Ora, é só pedir ao Senhor – Senhor,
me ajude agora! – e se recolher,
permanecer em silêncio. E, então, é



possível sempre bater à porta com a
oração, é o suficiente”[18].

Aprender a reconhecer a sua voz

Em nossa própria vida de oração,
talvez involuntariamente, às vezes,
podemos esperar que algum
fenômeno extraordinário nos
assegure que estamos falando com
Deus, que Ele nos ouve, fala conosco.
Mas a vida espiritual se realiza de
forma mais normal. Mais do que
receber graças especiais, trata-se de
que “sejamos sensíveis ao que o
Espírito Divino promove no nosso
entorno e em nós mesmos”[19].

“Aqueles que são guiados pelo
Espírito de Deus, estes são filhos de
Deus” (Rom 8, 14). Essa orientação do
Paráclito geralmente consiste em nos
fornecer luzes e orientações, em vez
de indicações específicas. De
maneiras muito variadas, e contando
com os tempos de cada um, ilumina
os pequenos e grandes eventos de



nossa vida. Assim, um detalhe e
outro aparecem de uma maneira 
nova, diferente, com uma luz que
mostra um significado mais claro
para o que anteriormente parecia
pouco nítido e incerto.

Como recebemos essa luz? De mil
maneiras diferentes: ao ler a Sagrada
Escritura, os escritos dos santos, um
livro de espiritualidade. Talvez em
situações inesperadas, como durante
uma conversa entre amigos, ao ler
uma notícia... Há uma infinidade de
momentos em que o Espírito Santo
pode estar sugerindo algo para nós.
Mas Ele conta com a nossa
inteligência e com a nossa liberdade
para dar forma às suas sugestões. É
bom aprender a rezar a partir desses
flashes, meditar sem pressa, dia após
dia. É bom parar na oração e
perguntar ao Senhor: “O que quer
me dizer com esta questão que me
preocupa, com o que aconteceu... O
que propõe para a minha vida?”



Nesta escuta paciente, é bom ter em
conta que a voz do Espírito Santo
pode aparecer em nossos corações
misturada com outras muito
variadas: nosso egoísmo, nossos
desejos, as tentações do diabo...
Como reconhecer o que vem dele?
Nisso, como em tantas coisas, não há
evidências irrefutáveis; mas há sinais
que ajudam a discernir a sua
presença. Em primeiro lugar,
devemos ter em mente que Deus não
se contradiz: ele não nos pedirá nada
contrário aos ensinamentos de Jesus
Cristo, reunidos na Escritura e
ensinados pela Igreja. Também não
sugerirá algo que se oponha à nossa
vocação. Em segundo lugar, devemos
prestar atenção ao que essas
inspirações trazem com elas. Pelos
frutos, a árvore é conhecida (Mt 7,
16-20) e, como escreve São Paulo, “os
frutos do Espírito são: a caridade, a
alegria, a paz, a longanimidade, a
benignidade, a bondade, a fé, a
mansidão, a continência” (Gal 5,



22-23). A tradição espiritual da Igreja
é constante em apontar que “o
Espírito de Deus produz
inevitavelmente paz na alma; o
demônio produz inevitavelmente
inquietação”[20]. Ao longo do dia,
teremos várias ideias felizes: ideias
de serviço, de cuidado, de atenção, de
perdão. Muitas vezes, não será
somente uma boa ideia, mas o
Espírito Santos que move o nosso
coração. Seguir docilmente essas
inspirações do Paráclito nos encherá
do autêntico gaudium cum pace: uma
alegria cheia de paz.

A docilidade ao Paráclito é, em suma,
uma atitude que deve ser cultivada
serenamente, com a ajuda da direção
espiritual. É significativo que este
horizonte tenha sido aberto a São
Josemaria precisamente nesse
contexto. O conselho que ele recebeu
– “ouça-o” – também revela a
consciência do padre Sanchez sobre
sua missão como diretor espiritual:



permitir que o Espírito Santo guiasse
cada vez mais essa alma, “para
facilitar o trabalho de polir, de
arrancar, de inflamar...”. Essa é a
tarefa daqueles que acompanham
outros na sua vida espiritual: ajudá-
los a se conhecerem, para que
possam discernir melhor o que o
Paráclito pode estar pedindo a eles.
Assim, pouco a pouco, cada um vai
aprendendo a ver Deus no que
acontece consigo mesmo e no que
acontece no mundo.

Ancorados no amor de Deus com
os dons do Espírito Santo

Desde que o Senhor ascendeu aos
céus e enviou o Espírito Santo em
Pentecostes, vivemos no tempo da
missão: o próprio Cristo nos confiou
a tarefa de trazer a Salvação ao
mundo inteiro. O Papa Francisco
comentou isso repetidamente,
falando sobre o “dinamismo de
'‘saída’' que Deus quer provocar nos



que creem”[21], ressaltando ao
mesmo tempo que, com a tarefa, ele
nos deu a força para cumpri-la. Com
efeito, esse dinamismo “não é uma
estratégia, mas a própria força do
Espírito Santo, Caridade
incriada”[22].

Na sua catequese sobre a esperança,
o Papa Francisco recordou a
importância de deixar-nos guiar pelo
Espírito Santo, com uma imagem
muito querida pelos Padres da Igreja:
“A Carta aos Hebreus compara a
esperança com uma âncora (cf. 6,
18-19); e a esta imagem podemos
adicionar a da vela. Se a âncora é o
que dá a segurança ao barco e o tem
'ancorado' entre as ondas do mar, ao
contrário a vela é o que a faz
caminhar e avançar sobre as águas.
A esperança é deveras como uma
vela; ela recolhe o vento do Espírito
Santo e transforma-o em força
motriz que impele a barca,



dependendo das circunstâncias, para
o mar ou para a costa”[23].

Viver ancorados na profundidade do
Amor de Deus nos dá segurança.
Viver pendentes do Espírito Santo
nos permite avançar com a força de
Deus e na direção que Ele sugere:
“voar, sem se apoiar em nada daqui,
ouvir a voz e o sopro do
Espírito”[24]. Ambas as coisas
nascem da união com Deus. Portanto,
“a Igreja precisa urgentemente do
pulmão da oração”[25]. Os últimos
papas constantemente nos
lembraram: se queremos cumprir a
missão que Cristo nos confiou com o
mesmo espírito que O movia, não há
outro caminho senão a oração, um
relacionamento contínuo e confiado
com o Paráclito. Daí vem a
importância de descobrir o
Mediterrâneo da presença viva de
Deus em nosso coração. E navegar
mar adentro guiado pelo Espírito
Santo, “luz, fogo, vento impetuoso



(...) que ilumina a chama e a torna
capaz de causar incêndios de
amor”[26].

Por: Lucas Buch

[1] É Cristo que passa, 127.

[2] Idem, 128.

[3] P. Rodríguez, comentário ao nº. 57
da edição comentada de Caminho, p.
214, Quadrante, São Paulo, 2016.

[4] São Josemaria, Anotações íntimas,
n. 864, em P. Rodríguez, Caminho.
Edição comentada, comentário ao nº
57. Aí se remete a um estudo de
J.L.Illantes, “Trato con el Espíritu
Santo y dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaría
Escrivá”, em P. Rodríguez et al. El
Espíritu Santo y la Iglesia: XIX



Simposio Internacional de Teología de
la Universidad de Navarra, Servicio
de Publicaciones de la Universidad
de Navarra, 1999, 467-479.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, nº
306.

[6] Cfr. P. Rodríguez, Caminho. Edição
comentada, comentário ao n. 57. O
autor data a redação deste ponto em
22-11-1932.

[7] São João Paulo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte, 6-I-2001, n. 4.

[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[9] São João Paulo II, Carta ap. Novo
millennio ineunte, 6-I-2001, n. 38.

[10] Ibid.

[11] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Escrivá n. 40.



[12] Es Cristo que pasa, n. 134.

[13] Cfr F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[14] É Cristo que passa, n. 127.

[15] São João Paulo II, Discurso, 5-
VI-2004.

[16] Ibid.

[17] Bento XVI, O Último Testamento,
Planeta, São Paulo, 2017, 273.

[18] Ibid.

[19] É Cristo que passa, n. 130

[20] J. Philippe, Na escola do Espírito
Santo, Quadrante, São Paulo.

[21] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 20.

[22] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 9.



[23] Francisco, Audiência Geral 31-
V-2017.

[24] São Josemaria, Forja, n.994

[25] Francisco, Evangelii gaudium, n.
262.

[26] Amigos de Deus, n.244.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/novos-
mediterraneos-4-espirito-santo/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-4-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-4-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-4-espirito-santo/

	Novos Mediterrâneos (4): "Não fale: ouça-o"

