
opusdei.org

Novos
Mediterrâneos (2):
“Jesus é meu amigo
íntimo”

São Josemaria sabia que estava
sempre acompanhado por
Jesus, o “Grande Amigo” que
compreende as nossas
preocupações e angústias,
porque Ele “também é homem”.

09/11/2017

Os Evangelhos mostram Jesus
encontrando, constantemente,
pessoas muito diferentes: doentes



que desejam ser curados, pecadores
que esperam o perdão, curiosos, até
espiões. Mas, ao redor do Mestre, se
reúnem, sobretudo, os amigos. Jesus
chama assim os seus discípulos:
“meus amigos” (Lc 12, 4). É
emocionante contemplar o Senhor
diante da tumba de Lázaro; o seu
choro comovido faz os judeus
comentarem: “Vede como Ele o
amava” (Jo 11, 36). Mais adiante,
durante a Última Ceia, explicará aos
apóstolos o sentido da sua morte na
Cruz: “Ninguém tem amor maior do
que aquele que dá a vida por seus
amigos” (Jo 15, 13). E, talvez, diante
da sua surpresa, insiste: “já não vos
chamo servos, porque o servo não
sabe o que faz o seu Senhor. Eu vos
chamo amigos, porque vos dei a
conhecer tudo o que ouvi de meu
Pai” (Jo 15, 15).

Por meio do seu Amor a nós, Jesus
nos torna seus amigos. O dom do
Espírito Santo situa-nos em uma



nova relação com Deus. Recebemos o
próprio Espírito de Cristo, que nos
torna filhos do Pai e também nos
introduz em uma intimidade especial
com Jesus: de fato, nos identifica com
Ele. No entanto, ao fazê-lo não
dissolve a nossa individualidade,
nem elimina a nossa personalidade.
Por isso, vivemos a identificação com
Cristo junto à amizade com Ele. A
vida da graça estabelece uma relação
pessoal com Deus: O conhecemos em
seu mistério, e podemos atuar como
Ele. Essa unidade profunda de
conhecimento e de intenções faz
possível que, sendo pobres criaturas,
sintamos a presença de Deus no mais
íntimo de nós mesmos, como dizia
Santo Agostinho; e que possamos
amar e procurar o mesmo que Ele.
Precisamente nisto – idem velle, idem
nolle, amar ou detestar as mesmas
coisas – consiste a amizade.

“Outro mediterrâneo”



Desde muito jovem, São Josemaria
aprendeu que Jesus era um amigo, e
um amigo muito especial. Evocou
essa antiga experiência em um ponto
de Caminho: “Procuras a companhia
de amigos que, com a sua conversa e
afeto, com o seu convívio, te tornem
mais tolerável o desterro deste
mundo..., embora os amigos às vezes
atraiçoem. – Não me parece mal.
Mas... como não frequentas cada dia
com maior intensidade a companhia,
a conversa com o Grande Amigo, que
nunca atraiçoa?”[1]

Era algo que havia aprendido um
tempo antes, e que seus biógrafos
relacionam com um conselho que
recebeu na direção espiritual
durante o Seminário[2]. Com os anos,
iria aprofundando nesse
descobrimento da amizade de Cristo.
Possivelmente, uma etapa
importante desse crescimento
ocorreu na época em que o enorme
panorama da sua filiação divina se



abriu diante de seus olhos. Enquanto
estava em Segóvia, fazendo um retiro
espiritual, escrevia: “Primeiro dia.
Deus é meu Pai. E não saio desta
consideração. Jesus é meu Amigo
íntimo, (outro mediterrâneo), que
me ama com toda a divina loucura
de seu Coração. Jesus…, meu
Deus,.. que é homem também”[3].

Descreve-o como “outro
mediterrâneo” – o primeiro era a 
paternidade de Deus –, ou seja, algo
que já conhecia e, no entanto,
aparecia de modo novo diante de seu
olhar. Essa descoberta foi para São
Josemaria, em primeiro lugar, uma
fonte de consolo. Naqueles primeiros
anos trinta tinha diante de si a tarefa
imensa de realizar a vontade que
Deus lhe havia manifestado em 2 de
outubro de 1928. Tinha uma
mensagem para transmitir a todos os
homens, e realizar na Igreja. Mas
devia fazê-lo “com uma carência
absoluta de meios materiais: vinte e

https://opusdei.org/pt-br/document/novos-mediterraneos-1/


seis anos, a graça de Deus e bom
humor”[4]. O panorama que esse novo
horizonte abriu lhe confirmava que
não estava sozinho naquela missão.
Acompanhava-o Jesus, seu Amigo,
que compreendia todas as suas
preocupações e angústias, porque Ele
“também é homem”.

O Coração de Jesus foi para São
Josemaria uma dupla revelação: da
“caridade imensa do Senhor”, por
um lado, visto que “o Coração de
Jesus é o Coração de Deus
encarnado”[5]; e, por outro, da
compreensão e ternura de Jesus
diante das suas próprias limitações,
dificuldades e quedas. Nos seus
momentos de oração talvez tenha
experimentado o que expressaria
num ponto de Caminho: “Jesus é teu
amigo. – O Amigo. – Com coração de
carne como o teu. – Com olhos de
olhar amabilíssimo, que choraram
por Lázaro… – E, tanto como a
Lázaro, te ama a ti.”[6] Esse Amor,



divino e humano ao mesmo tempo,
infinito e próximo, era um apoio
firme que lhe permitiria continuar
adiante em qualquer circunstância.
Além disso, dava um realismo e uma
nova urgência a toda sua vida
interior[7].

Um caminho aberto a todos

São Josemaria animava as pessoas
que se aproximavam dele a
percorrer a estrada da amizade com
Jesus. Explicava-lhes que o
relacionamento com o Mestre não
precisa de formalidades excessivas,
nem de métodos complexos. Basta
aproximar-se d’Ele com simplicidade,
como com qualquer outro amigo.
Afinal de contas, foi assim que O
trataram aqueles que mais O
amavam, enquanto conviveu com
eles: “Viste com que carinho, com
que confiança os amigos de Cristo O
tratavam? Com toda a naturalidade,
as irmãs de Lázaro lançam-Lhe em



rosto a sua ausência: – Nós te
avisamos! Se tivesses estado aqui!... –
Confia-Lhe devagar: – Ensina-me a
tratar-te com aquele amor de
amizade de Marta, de Maria e de
Lázaro; como te tratavam também os
primeiros Doze, ainda que a
princípio te seguissem talvez por
motivos não muito sobrenaturais”[8].

Os jovens que se aproximavam de
São Josemaria ficavam maravilhados
diante da naturalidade com que se
dirigia ao Senhor e animava os
outros a conversar com Ele. Ao longo
de toda a sua vida propôs sem
cansaço este caminho. Um dos
primeiros autores que se inspiraram
nos seus ensinamentos expressou-o
desta forma: “Para atingirmos esta
amizade é preciso que tu e eu nos
aproximemos d’Ele, que o
conheçamos e o amemos”[9]. A
amizade requer relação, e este é o
primeiro convite que recebemos ao
descobrir que Jesus é amigo.



“Escreveste-me: “Orar é falar com
Deus. Mas de quê?” – De quê? Dele e
de ti: alegrias, tristezas, êxitos e
fracassos, ambições nobres,
preocupações diárias..., fraquezas!; e
ações de graças e pedidos; e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecê-Lo e conhecer-te – ganhar
intimidade!”[10].

Nessas palavras ressoa aquele 
noverim Te, noverim me do qual
Santo Agostinho falava: Senhor, que
eu te conheça e me conheça[11]; e
aquele “tratar de amizade, estando
muitas vezes tratando a sós com
Quem sabemos que nos ama”[12], de
Santa Teresa. Em suma, o
relacionamento pessoal com Jesus
Cristo é o nervo da vida interior. E
isso, para quem busca a santidade no
meio do mundo, consiste em
aprender a encontrá-Lo em todas as
circunstâncias do dia a dia, para
começar um diálogo contínuo com
Ele.



Não se trata de um ideal inatingível,
mas de algo que muitas pessoas
souberam realizar em sua própria
vida. No trabalho cotidiano, na vida
familiar, nas ruas da cidade e nos
campos, nos caminhos da montanha
e no mar… em qualquer lugar
podemos reconhecer Jesus que nos
espera e acompanha como um
amigo. São Josemaria repetiu
incontáveis vezes que “os filhos de
Deus temos de ser contemplativos:
pessoas que, no meio do fragor da
multidão, sabem encontrar o silêncio
da alma em colóquio permanente
com o Senhor; e olhá-Lo como se olha
para um Pai, como se olha para um
Amigo, a quem se ama com
loucura”[13]. Toda a nossa vida cabe
na nossa oração, como acontece nas
conversas entre amigos, nas quais se
fala de tudo. “Os Atos dos Apóstolos
dizem que, depois da Ressurreição, o
Senhor reunia os seus discípulos e se
entretinham in multis argumentis.
Falavam de muitas coisas, de tudo o



que lhe perguntavam: tinham uma
tertúlia”[14].

Junto a esse diálogo contínuo, que
torna a própria vida tema de
conversa com Deus, podemos
também procurar conhecê-Lo cada
vez mais, buscando-o em alguns 
lugares em que quis permanecer de
modo mais explícito. Vamos revisar
agora três deles.

Os relatos dos amigos do Senhor

Os evangelistas, inspirados pelo
Espírito Santo, reuniram as
principais recordações do Mestre.
São Josemaria estava apaixonado por
Jesus, e por isso “a Bíblia Sagrada,
especialmente os Evangelhos, não foi
em suas mãos apenas um bom livro
com muitas instruções úteis, mas um
lugar de encontro com Cristo”[15].

Desde o princípio, as pessoas que se
aproximavam da Obra
compreendiam que aquele jovem



sacerdote era uma alma que vivia em
união íntima com Deus. Essa
intimidade se evidenciava na sua
pregação: “se dirigia ao Sacrário,
para falar com Deus, com o mesmo
realismo com que falava conosco”, “e
sentíamos como se tivéssemos
entrado no círculo dos apóstolos e
discípulos do Senhor, como um
deles”[16]. Esse modo de abordar a
Escritura é o mesmo que
recomendava depois. Muitas vezes o
teremos considerado: “Meu conselho
é que, na oração, cada um
intervenha nas passagens do
Evangelho, como mais um
personagem. Primeiro, imaginamos a
cena ou o mistério, que servirá para
nos recolhermos e meditar. Depois,
empregamos o entendimento para
considerar este ou aquele traço da
vida do Mestre: seu Coração
enternecido, sua humildade, sua
pureza, seu cumprimento da Vontade
do Pai. Depois, contamos-lhe o que
nos costuma ocorrer nessas matérias,



o que sentimos, o que nos está
acontecendo. É preciso
permanecermos atentos, porque
talvez Ele nos queira indicar alguma
coisa: e surgirão essas moções
interiores, o cair em si, essas
reconvenções”[17].

Com este conselho, ele estava
abrindo um segredo de sua alma.
Comentando este modo de abordar a
Escritura, o B. Álvaro del Portillo
dizia: “A familiaridade com nosso
Senhor, com a sua Mãe, Santa Maria,
com São José, com os primeiros doze
Apóstolos, com Marta, Maria e
Lázaro, com José de Arimatéia e
Nicodemos, com os discípulos de
Emaús, com as Santas Mulheres, é
algo vivo, consequência e resultado
de uma conversa ininterrupta, desse
entrar nas cenas do Santo Evangelho
para ser um personagem mais”[18].

A validade deste modo de orar é
comprovada pela vida e



ensinamentos de muitos santos. É a
mesma recomendação que os últimos
pontífices fazem ao reforçar a
importância de nos aproximarmos
do Evangelho com uma atitude de
oração, sugerindo a prática da lectio
divina. Trata-se de se aproximar ao
Evangelho sem pressa, detidamente.
Começando por uma passagem,
podemos nos deter e pensar: “Como
seria isso?”, e introduzir-nos na cena
“como um personagem mais”,
imaginando a cara das pessoas, o
rosto de Jesus. Procuraremos então
compreender o sentido de suas
palavras, sabendo que em muitos
casos podem requerer uma
explicação, pois se trata de um texto
antigo, que pertence a uma cultura
em parte diferente da nossa. Daí a
importância e contar com uma
versão do texto que tenha notas
suficientes, e de apoiar-se também
em bons livros sobre o Evangelho e
sobre a Escritura.



Depois, lemos de novo o texto e nos
perguntamos: “Senhor, que me diz
esse texto? O que mudar em minha
vida com esta mensagem? O que me
incomoda neste texto? Por que isto
não me interessa?”, ou então: “O que
me agrada? O que me estimula nessa
Palavra? O que me atrai? Por que me
atrai?”[19]. Talvez venha à nossa
mente alguma pessoa necessitada
que está perto de nós, talvez nos
lembremos de pedir perdão a
alguém… Finalmente, consideramos:
Como posso corresponder, com
minha vida, ao que Jesus me propõe
neste texto? “É preciso
permanecermos atentos, porque
talvez Ele nos queira indicar alguma
coisa: e surgirão essas moções
interiores, o cair em si, essas
reconvenções”[20]. Talvez arrancará
de nós um pouco de amor, um desejo
de entrega e, sempre, a segurança de
que Ele nos acompanha. Esta
contemplação da vida de Jesus é
fundamental para o cristão, pois



“tende a criar em nós uma visão
sapiencial, segundo Deus, da
realidade e a formar em nós ‘a mente
de Cristo’ (1 Co 2,16)”[21].

Sem dúvida, existem muitas vias
para conversar com Jesus através da
Escritura. Por isso, São Josemaria não
pretendia oferecer um método, mas
apenas dar alguns conselhos práticos
que pudessem servir para a
meditação e contemplação, até
chegar a “prorromper em afetos: atos
de amor ou de dor, ações de graça,
petições, propósitos…, que
constituem o fruto maduro da oração
verdadeira”[22].

O Senhor nos espera no Sacrário

“Quando te aproximes do Sacrário,
pensa que Ele... há vinte séculos que
te espera”[23]. A Eucaristia é sem
dúvida um lugar privilegiado para
encontrar Jesus Cristo e fazer
amizade com Ele. Esse é também o
caminho que São Josemaria seguiu. A



sua fé na presença viva de Cristo se
manifestava em todos os seus gestos
diante do Santíssimo Sacramento.
Encarnita Ortega, que o conheceu
nos anos quarenta, recordava assim
a primeira meditação que o ouviu
pregar, à qual assistiu com certa
curiosidade: “O seu recolhimento,
cheio de naturalidade, a sua
genuflexão diante do Sacrário e o
modo de desentranhar para nós a
oração preparatória da meditação,
animando-nos a ser conscientes de
que o Senhor estava ali, e olhava
para nós e nos escutava, fizeram-me
esquecer imediatamente o meu
desejo de escutar a um grande
orador”; abriu-se passagem em seu
interior, em vez disso, uma viva
percepção da “necessidade de
escutar a Deus e ser generosa com
Ele”[24].

O mesmo recordam as pessoas que o
viram celebrar a Santa Missa: “O
modo como o Padre celebrou a Santa



Missa, o tom sincero e cheio de
atenção com que rezou as diversas
orações, sem a menor afetação, as
suas genuflexões e demais rubricas
litúrgicas, impressionaram-me muito
vivamente: Deus estava ali,
realmente presente”[25]. Não se
tratava de coisas especiais, mas do
modo de estar e de mover-se, a
intensidade das orações, o
recolhimento. Também podemos
tratar a Deus assim, se vivemos com
a segurança de que Cristo, “o Amigo
íntimo”, está verdadeiramente
presente na Eucaristia. Quando
finalmente foi possível ter o
Santíssimo Sacramento no Sacrário
da primeira Residência da Obra, o
Padre lembrava aos que moravam ali
que Deus era “mais um residente – o
primeiro –, por isso animava cada
um a ficar um momento fazendo-lhe
companhia, cumprimentar-lhe com
uma genuflexão ao entrar ou sair de
DYA, ir do seu quarto ao sacrário com
o pensamento”[26].



São esses pequenos detalhes, quando
colocamos o coração neles, que
expressam e ao mesmo tempo
alimentam a nossa fé: dirigir nosso
pensamento a Deus quando vemos
uma igreja, fazer uma breve visita
durante o dia, procurar viver a Missa
com intensidade e recolhimento, ir
com a imaginação ao Sacrário para
cumprimentar o Senhor ou para
oferecer o nosso trabalho… Pequenos
detalhes, os mesmos que temos com
os nossos amigos, quando
encontramos com eles ou enviamos
uma mensagem durante o dia.

Cristo presente nas pessoas que
nos rodeiam

O Mandamento do Amor é o sinal
distintivo dos que seguem Cristo. E
não é só um modo de viver, mas algo
que nasce da fé em que o próprio
Jesus Cristo está presente nas pessoas
que nos rodeiam. Trata-se de algo
profundamente enraizado no



ensinamento do Senhor: em várias
ocasiões lembra-nos que, ao cuidar
daqueles que necessitam – e todos,
cada um de um modo diferente,
precisam de nós – em verdade é d’Ele
mesmo que cuidamos[27]. Por isso, é
tão importante “reconhecer a Cristo,
que nos sai ao encontro, em nossos
irmãos os homens[28]”.

São Josemaria procurou encontrar
Cristo, em primeiro lugar, nas
pessoas mais necessitadas. Nos anos
trinta, dedicou muitas horas a visitar
famílias necessitadas nos arredores
de Madri, cuidar de doentes nos
hospitais da capital, e dar catequese
a crianças pobres. Mais tarde, soube
transmitir a urgência desse cuidado
aos jovens que se aproximavam da
Obra. Além disso, esses mesmos
jovens experimentavam o carinho –
humano e divino – que o Padre tinha
por eles. Francisco Botella, por
exemplo, recordava que, quando o
conheceu, ele o recebeu “como se



sempre me conhecesse; ainda tenho
em minha memória seu olhar
profundo que entrou na minha alma
e a sua alegria que me comoveu
enchendo-me de alegria e de paz.
Parecia que me conhecia por dentro
e, ao mesmo tempo, tudo com uma
naturalidade e simplicidade que me
faziam estar como com a minha
família”[29]. Outro daqueles jovens,
não especialmente sentimental,
reconhecia: “tem um cuidado
conosco, que as nossas mães não
teriam”[30].

Naqueles jovens, como nos pobres e
doentes, São Josemaria havia 
encontrado o seu Amigo. Anos mais
tarde, “pensativo, com seus filhos em
redor, perguntava-lhes: ‘Meus filhos,
sabeis por que vos amo tanto?’ Fazia-
se silêncio e o Padre acrescentava:
‘Porque vejo borbulhar em vós o
Sangue de Cristo”[31]. Jesus, seu
Amigo, o havia levado a encontrá-lo
nas pessoas que o rodeavam, e



particularmente nos mais
necessitados. Também nós, junto do
Evangelho e da Eucaristia, “somos
chamados a servir Jesus crucificado
em cada pessoa marginalizada, a
tocar a sua carne bendita em quem é
excluído, tem fome, tem sede, está
nu, preso, doente, desempregado, é
perseguido, refugiado, migrante.
Naquela carne bendita, encontramos
o nosso Deus; naquela carne bendita,
tocamos o Senhor”[32].

Lucas Buch

[1] São Josemaria, Caminho, n. 88.

[2] Caminho, edição comentada de P.
Rodríguez, comentário ao n. 88. Cfr.
R. Herrando, Os anos de seminário de
Josemaria Escrivá em Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201.



[3] São Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1637 (citado em Caminho,
edição comentada, comentário ao n.
422). O primeiro dia do retiro foi em
4 de outubro de 32. O texto serviu de
base para Forja, n. 2.

[4] Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n. 11,
citado em A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. 1,
Quadrante, São Paulo, 2004, 283.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 169.

[6] Caminho, n. 422.

[7] Cfr. ibid., nn. 244, 436.

[8] São Josemaria, Forja, n. 495.

[9] S. Canals, Reflexões Espirituais,
Quadrante, São Paulo, cap. – “Jesus, o
amigo”.

[10] Caminho, n. 91.

[11] Santo Agostinho, Solilóquios II, 1.1.



[12] Santa Teresa de Jesus, Livro da
vida, c. 8, n. 5.

[13] Forja, n. 738.

[14] São Josemaria, citado em Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] F. Varo, “São Josemaria Escrivá,
leitor da Sagrada Escritura”, em 
Romana, 40 (2005), disponível aqui.

[16] Recordação de F. Botella, em J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, 3ª
ed., 429.

[17] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
253.

[18] B. Álvaro del Portillo,
“Apresentação” de É Cristo que passa.

[19] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 153.

https://es.romana.org/art/40_8.0_1


[20] Amigos de Deus, n. 253.

[21] Bento XVI, Ex. Ap. Verbum Domini,
(30-X-2010), n. 87.

[22] Javier Echevarría, “São Josemaria
Escrivá, mestre de oração na vida
ordinária”, Magnificat 2006.

[23] Caminho, n. 537.

[24] Recordação citada em A. Vázquez
de Prada, O Fundador do Opus Dei,
vol. II, Quadrante, São Paulo, 2004,
505.

[25] Recordações de Francisco Ponz,
em A. Vázquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei, vol. II, Quadrante, São
Paulo, 2004,369.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] Cfr. Mt 10,40; 25,40; Lc 10,16.

[28] É Cristo que passa, n. 111.



[29] Recordações de F. Botella, em DYA.
La Academia y Residencia..., 433.

[30] Recordações de J. Jiménez Vargas,
em DYA. La Academia y Residencia...,
433.

[31] Citado em A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. III,
Quadrante, São Paulo, 2004,370.

[32] Francisco,Via Sacra com os jovens
durante a Jornada Mundial da
Juventude, 29-VII-2016.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/novos-
mediterraneos-2-jesus-e-meu-amigo-

intimo/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-2-jesus-e-meu-amigo-intimo/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-2-jesus-e-meu-amigo-intimo/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-2-jesus-e-meu-amigo-intimo/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-2-jesus-e-meu-amigo-intimo/

	Novos Mediterrâneos (2): “Jesus é meu amigo íntimo”

