opusdei.org

Novos
Mediterraneos (1):
“Aquela primeira
oracao de filho de
Deus”

O sentido da filiagao divina
muda tudo, como mudou a vida
de Sdo Josemaria quando
descobriu inesperadamente
esse Mediterraneo.

16/10/2017

“Sao momentos, filhas e filhos meus,
para penetrarmos cada vez mais por



caminhos de contemplacdo no meio
do mundo”[1]. Com estas palavras, o
prelado do Opus Dei nos indica uma
das prioridades do momento atual. O
apostolado dos cristaos é, hoje como
sempre, “uma superabundancia da
nossa vida interior”[2]. Por um lado,
porque consiste em comunicar
precisamente esta Vida. Por outro,
para propor a fé ao mundo é
necessario compreendé-la e vivé-la
com profundidade. Como nos
indicou Sao Josemaria, trata-se de
“adentrar nas profundezas do Amor
de Deus, para assim podermos
mostra-lo aos homens, com a palavra
e com as obras”[3].

Este caminhopara dentro tem uma
peculiaridade. No se dirige de um
lugar conhecido para outro
desconhecido: consiste mais em
aprofundar no que ja se conhece, no
que parece obvio, de tdo ouvido.
Descobre-se entdo algo que, na
realidade, ja se sabia, mas que agora



é percebido com uma forca e uma
profundidade nova. Sdo Josemaria se
refere a essa experiéncia falando de
diversos “Mediterraneos” que, de
maneira inesperada, foram se
abrindo diante de seus olhos. Assim
0 explica, por exemplo, em Forja:

“Na vida interior, tal como no amor
humano, é preciso ser perseverante.

Sim, tens de meditar muitas vezes 0s
mesmos argumentos, insistindo até
descobrires um novo Mediterraneo.

— E como é que ndo tinha percebido
isto antes, com esta clareza?,
perguntar-te-as surpreendido.

— Simplesmente porque as vezes
somos como as pedras, que deixam
resvalar a agua, sem absorver nem
uma gota.

— Por isso, é necessario voltar a
refletir sobre as mesmas coisas — que
nao sao as mesmas! —, para nos



empaparmos das béncaos de
Deus”[4].

“Refletir sobre as mesmas coisas”
para tentar abrir-nos a toda a sua
riqueza e, desta forma, descobrir
“que ndo sdo as mesmas!” Esse é 0
caminho de contemplacdo a que
estamos chamados. Trata-se de
percorrer um mar que, a primeira
vista, ndo tem nada de novo, porque
ja faz parte da nossa paisagem
cotidiana. Os romanos chamavam o
Mediterraneo deMare nostrum:
tratava-se de um mar conhecido, do
mar com que conviviam. Sado
Josemaria fala de descobrir
Mediterraneos porque, assim que
entramos nos mares que acreditamos
conhecer bem, abrem-se diante de
nossos olhos horizontes amplos,
imprevisiveis. Podemos assim dizer
ao Senhor, com palavras de Santa
Catarina de Sena: “és como um mar
profundo, onde quanto mais procuro
mais encontro; e quanto mais



encontro, mais cresce a sede de te
procurar”[5].

Estas descobertas respondem a luzes
que Deus concede quando e como
quer. Contudo, nossa consideragao
pausada prepara-nos para receber
essas luzes do Senhor. “Quem se
encontra nas trevas, ao nascer do sol
recebe nos olhos a sua luz,
comecando a enxergar claramente
coisas que até entdo ndo via. Assim
também, aquele que se tornou digno
do Espirito Santo, recebe na alma a
sua luz”[6]. Nos proximos editoriais,
revisaremos alguns desses
“Mediterraneos” que sdo Josemaria
descobriu em sua vida interior, para,
junto com ele, “adentrar nas
profundezas do Amor de Deus”.

Abba Pater

Uma das convic¢des mais
profundamente enraizadas nos
primeiros cristdos era que podiam se
dirigir a Deus como filhos amados. O



proprio Jesus ensinou: “Vos,
portanto, orai assim: Pai nosso que
estas nos céus...” (Mt 6, 9). Ele tinha
se apresentado aos judeus como 0
Filho amado do Pai, e tinha ensinado
seus discipulos a se comportar de
forma semelhante. Os apostolos
ouviram-no dirigir-se a Deus com o
termo usado pelas criancas hebreias
para dirigir-se a seus pais. E, ao
receber o Espirito Santo, eles
proprios comecaram a usar essa
expressdo. Era algo radicalmente
novo em relacdo a piedade de Israel,
mas Sdo Paulo o referia como algo
comum e conhecido por todos:
“recebestes o Espirito que, por
adocdo, vos torna filhos, e no qual
clamamos: ‘Abba, Pai!’ O proprio
Espirito se une ao nosso espirito,
atestando que somos filhos de

Deus” (Rm 8, 15-16). Era uma
conviccdo que os enchia de confianca
e dava-lhes uma audacia inesperada:
“E, se somos filhos, somos também
herdeiros: herdeiros de Deus e



coerdeiros de Cristo, se, de fato,
sofremos com ele, para sermos
tambeém glorificados com ele” (Rm 8,
17). Jesus ndo € apenas o Unigénito
do Pai, mas também o primogénito
de muitos irmaos (Rm 8, 29; Col 1,
15). A vida nova, trazida por Cristo,
apresentava-se diante de seus olhos
como uma vida de filhos amados por
Deus. Nao era uma verdade tedrica
ou abstrata, mas algo real que os
enchia de uma alegria
transbordante. Um bom exemplo
disso é o grito que escapa ao apostolo
Sdo Jodo em sua primeira carta:
“Vede que grande presente de amor o
Pai nos deu: sermos chamados filhos
de Deus! E n6s o somos!” (1 Jo 3, 1).

A paternidade de Deus, seu amor
unico e terno por cada um, é algo que
os cristdos aprendem desde a
infancia. E, no entanto, somos
chamados a descobri-lo de forma
pessoal e viva, que transformara o
nosso relacionamento com Deus. Ao



fazé-lo, um Mediterraneo de paz e
confianca, um horizonte imenso no
qual podemos aprofundar ao longo
de nossas vidas, aparece diante de
nossos olhos. Para Sdo Josemaria, foi
um achado inesperado, a repentina
abertura de um panorama que, na
realidade, estava oculto em algo que
conhecia muito bem. Era outono de
1931, recordaria muitos anos depois:
“Poderia contar até quando, até o
momento, até onde foi aquela
primeira oracdo de filho de Deus.
Aprendi a chamar Pai, no Pai-nosso,
desde menino. Mas sentir, ver,
admirar esse querer de Deus de que
sejamos seus filhos..., na rua e em
um bonde — uma hora, uma hora e
meia, ndo sei— Abba Pater! tinha que
gritar”[7].

Sao Josemaria voltou repetidamente
a este ponto nos meses seguintes. No
retiro que fez um ano mais tarde, por
exemplo, anotava: “Primeiro dia.
Deus é meu Pai. E ndo saio desta



consideracdo”[8]. O dia inteiro
considerando a Paternidade de Deus!
Embora, num primeiro momento,
uma contemplacdo de tdo longo
tempo possa surpreender-nos, de
fato ela mostra a profundidade com
que penetrou nele a experiéncia da
filiacdo divina. A nossa primeira
atitude, na oracdo e, em geral, ao
dirigir-nos a Deus, também deve
traduzir-se em um confiado
abandono e agradecimento. Para que
0 nosso relacionamento com Deus
adquira esta forma, convém
descobrir pessoalmente, mais uma
vez, que Ele quis ser nosso Pai.

Quem é Deus para mim?

Como sdo Josemaria, talvez
tenhamos aprendido, desde muito
pequenos, que Deus é Pai, mas talvez
nos fique um bom trecho de caminho
para viver nossa condicao de filhos
em toda sua radicalidade. Como
podemos facilitar essa descoberta?



Em primeiro lugar, para descobrir a
paternidade de Deus, é necessario,
muitas vezes, restaurar sua auténtica
imagem. Quem é Ele para mim? De
modo consciente ou inconsciente, ha
quem pense em Deus como Alguém
que lhe impde leis e anuncia castigos
para aqueles que ndo as cumprirem.
Alguém que espera que a sua
vontade seja acatada e se enfurece
diante da desobediéncia. Em uma
palavra: um Patrdo, de quem néo
seriamos mais que suditos
involuntdrios. Em outros casos —isso
acontece também com alguns
cristdos — Deus é percebido
fundamentalmente como o0 motivo
pelo qual temos que nos comportar
bem. Pensam nEle como a razao pela
qual cada um se move para onde
realmente ndo quer, mas deve ir. No
entanto, Deus “ndo ¢ um Dominador
tiranico, nem um Juiz rigido e
implacavel: é nosso Pai. Fala-nos dos
nossos pecados, dos nossos erros, da
nossa falta de generosidade; mas é



para nos livrar de tudo isso, para nos
prometer a sua Amizade e o seu
Amor”[9].

A dificuldade para perceber que
“Deus é amor” (1jo 4, 8) se deve, as
vezes, também a crise que a
paternidade atravessa em varios
paises. Talvez tenhamos comprovado
isso quando falamos com amigos ou
colegas: seu pai ndo lhes traz boas
lembrancas e um Deus que é Pai ndo
lhes parece particularmente
atraente. Por isso, quando lhes
propomos a fé, é bom ajuda-los a ver
como a sua dor por essa caréncia
revela que eles tém a paternidade
inscrita no coracao. Uma
paternidade que lhes precede e os
chama. Um amigo, um sacerdote,
podem ajuda-los com a sua
proximidade a descobrir o amor do
“Pai, ao qual toda familia no céu e na
terra deve a sua existéncia” (Ef 3, 15)
e a experimentar essa ternura
também na “vocacao de



guardido”[10] que pulsa dentro de
cada um, e que encontra a sua
manifestacdo no pai ou na mae que
eles mesmos ja sdo ou gostariam de
ser um dia.

Assim podem descobrir no fundo da
sua alma o auténtico rosto de Deus e
como estamos chamados a viver,
sabendo-nos olhados por Ele com
infinito carinho. Como é claro, um
pai ndo ama o seu filho pelas coisas
que ele faz, pelos resultados
alcancados, mas, simplesmente,
porque é seu filho. Ao mesmo tempo,
lanca-o ao mundo e procura tirar o
melhor dele, mas sempre partindo do
grande valor que tem diante dos seus
olhos.

Pode ser util considerar tudo isso,
particularmente nos momentos de
fracasso, ou quando a distancia entre
a nossa vida e os modelos que o
mundo nos apresenta nos levem a ter
uma baixa consideracao de nds



mesmos. “Esta € a nossa “estatura”, a
nossa identidade espiritual: somos os
filhos amados de Deus, sempre (...)".
Nao se aceitar, viver descontentes e
ter pensamentos negativos, significa
ndo reconhecer nossa identidade
mais auténtica: é como virar para o
outro lado justamente quando Deus
quer pousar seus olhos em mim.
Significa querer impedir que se
cumpra o seu sonho em mim. Deus
nos ama tal como somos, e ndao ha
pecado, defeito ou erro que o faca
mudar de ideia”[11].

Essas duas atitudes sdo inseparaveis:
Perceber que Deus é Pai e deixar que
Ele nos olhe como filhos muito
amados. Deste modo,
compreendemos que nosso valor ndo
depende do que tivermos — nossos
talentos — ou daquilo que fizermos —
N0Ss0s sucessos —, mas do Amor que
nos criou, que sonhou conosco e nos
afirmou “antes da fundacdo do
mundo” (Ef 1, 4). Diante da fria ideia



de Deus que o mundo
contemporaneo as vezes discute,
Bento XVI quis recordar-nos, desde o
inicio de seu pontificado, que “nao
somos o produto casual e sem
sentido da evolucdo. Cada um de nos
é o fruto de um pensamento de Deus.
Cada um de nos é querido, cada um €
amado, cada um é necessario”[12].
Essa ideia influi realmente na nossa
vida diaria?

A esperanca confiante dos filhos de
Deus

Séo Josemaria lembrava com
frequéncia aos fieis do Opus Dei
“fundamento de nossa vida espiritual
€ o sentido de nossa filiagao
divina”[13]. Comparava-o ao “fio que
une as pérolas de um grande colar
maravilhoso. A filiacdo divina € o fio,
e nele vao se colocando todas as
virtudes, porque sdo virtudes de filho
de Deus”[14]. Por isso é crucial pedir
a Deus que nos mostre este



Mediterraneo, que sustenta e da
forma a toda a nossa vida espiritual.

O fio da filiagdo divina se traduz em
uma “atitude cotidiana de abandono
esperancado”[15], uma atitudeque é
propria dos filhos, especialmente
quando sdo pequenos. Por isso, na
vida e nos escritos de Sao Josemaria,
a filiacdo divina ia frequentemente
unida & infincia espiritual. E claro!
Qual a importancia das quedas
sucessivas para uma crianca que esta
aprendendo a andar de bicicleta?
Nenhuma, pois esta vendo que seu
pai esta perto, animando-o a tentar
de novo. Nisso consiste seu
abandono esperancado: “Meu pai
disse que eu consigo... Entdo... vou!”

Saber que somos filhos de Deus é
também a seguranca sobre a que nos
apoiamos para realizar a missdo que
o Senhor nos confiou: sentimo-nos
como aquele filho a quem o pai diz:
“Filho, vai trabalhar hoje na



vinha!” (Mt 21, 28). Talvez no inicio,
seremos atacados pela inseguranca
ou por mil ideias diferentes; mas,
imediatamente, consideraremos que
quem nos pede € nosso Pai,
demonstrando uma imensa
confianca em nos. Como Cristo,
aprenderemos a abandonar-nos nas
maos do Pai e a dizer-lhe do fundo da
nossa alma: “seja feito ndo o que eu
quero, porém o que tu queres” (Mc
14, 36). Sdo Josemaria ensinou, com a
sua vida, a nos comportarmos deste
modo, como Cristo: “Ao longo dos
anos, procurei apoiar-me sem
desmaios nessa gozosa realidade. A
minha oracdo, em face de quaisquer
circunstancias, tem sido a mesma,
em tons diferentes. Tenho-lhe dito:
“Senhor, Tu me colocaste aqui, Tu me
confiaste isto ou aquilo, e eu confio
em ti. Sei que és meu Pai, e sempre Vi
que as criancas confiam
absolutamente em seus pais”[16].



Nao podemos negar que havera
dificuldades. Mas vamos encara-las
conscientes de que, aconteca o que
acontecer, esse Pai todo-poderoso
nos acompanha, esta a nosso lado e
vela por nés. Ele fara o que nos
propomos, porque, no final das
contas, a obra é d’Ele. Talvez faca de
um modo diferente, mas, sem
duvida, mais fecundo. “Quando te
abandonares de verdade no Senhor,
aprenderas a contentar-se com o que
vier, e a ndo perder a serenidade, se
as tarefas — apesar de teres posto
todo o teu empenho e utilizado os
meios oportunos — nao correm a teu
gosto... Porque terdo “corrido” como
convém a Deus que corram.”[17]

Cultivar o “sentido da filiacao
divina”

Convém ressaltar que Sao Josemaria
ndo afirmava que o fundamento do
espirito do Opus Dei € a filiagdo
divina mas simo sentido da filiagao



divina. Nao basta ser filhos de Deus,
mas temos que ser conscientes de
que somos filhos de Deus, de forma a
que nossa vida adquira esse sentido.
Ter essa seguranca no coragao é o
fundamento mais solido. Averdade
da nossa filiacdo divina se converte
entdo em algo operativo, com
repercussoes concretas na nossa
vida.

Para cultivar tal sentido, é bom
aprofundar nessa realidade com a
cabeca e o coracdo. Primeiro com a
cabeca, meditando na oracdo as
passagens da Sagrada Escritura que
falam da paternidade de Deus, da
nossa filiagdo, da vida dos filhos de
Deus. Esta meditacdo pode receber
luz dos numerosos textos de Sao
Josemaria sobre a nossa condigdo de
filhos e filhas de Deus[18], ou das
reflexdes de outros santos e
escritores cristaos[19].



Com o coracdo podemos aprofundar
em nossa condicao de filhos de Deus
acudindo ao Pai confiadamente,
abandonando-nos em seu Amor,
atualizando com ou sem palavras a
nossa atitude filial e procurando ter
sempre presente o Amor que Ele tem
por nds. Um modo de conseguir isso
é dirigir-se a Ele com breves
invocacgOes ou jaculatorias. Sdo
Josemaria sugeria: “Chama-o Pai
muitas vezes ao dia, e diz-lhe — a sos,
no teu coracdo — que o amas, que o
adoras; que sentes o orgulho e a
forca de ser seu filho.”[20]. Também
podemos usar alguma breve oracéo
que nos ajude a encarar o dia com a
seguranca de nos sentirmos filhos de
Deus, ou a termina-lo com
agradecimento, contricdo e
esperanca. O Papa Francisco
propunha esta aos jovens: “Senhor,
te agradeco porque me amas. Tenho
certeza de que me amas. Faz com
que eu me apaixone por minha vida.
Nao pelos meus defeitos, que eu



tenho que corrigir, mas da vida, que
€ um grande presente: é o tempo
para amar e ser amado”[21].

Voltar a casa do Pai

A familia foi descrita como “o lugar
para onde voltamos”, onde achamos
descanso e recuperamos as nossas
forcas. Desta forma é,
particularmente, um “santuario de
amor e vida”[22] como S&o Jodo
Paulo II gostava de recordar. Al
reencontramos o Amor que da
sentido e valor a nossa vida, porque
esta na sua origem.

Da mesma forma, sentir-nos filhos de
Deus nos permite voltar a Ele com
confianca quando estamos cansados,
quando nos trataram mal ou nos
sentimos feridos... ou também
quando o ofendemos. Voltar ao Pai é
outro modo de viver nessa atitude de
“abandono esperancado”. E bom que
meditemos com frequéncia a
parabola do pai que tinha dois filhos



recolhida por Sdo Lucas (Cfr. Lc 15,
11-32). “Deus nos espera como 0 pai
da pardabola, de bracos estendidos,
ainda que ndo o merecamos. O que
menos importa é a nossa divida.
Como no caso do filho prodigo, basta
simplesmente abrirmos o coracao,
termos saudades do lar paterno,
maravilhar-nos e alegrar-nos perante
0 dom divino de nos podermos
chamar e ser verdadeiramente filhos
de Deus, apesar de tanta falta de
correspondéncia da nossa parte”[23].

Aquele filho talvez nem tenha
pensado na dor que causou a seu Pai.
Acima de tudo, tinha saudades do
bom tratamento que recebia na casa
paterna. Dirige-se para la com a ideia
de ser mais um servo entre outros.
No entanto, seu pai o recebe —sai
para busca-lo, pendura-se em seu
pescoco e o enche de beijos -
lembrando-lhe a sua identidade mais
profunda: é seu filho. Depois, manda
que lhe devolvam as vestes, as



sandalias, o anel... os sinais dessa
filiacdo que nem sequer o seu mau
comportamento poderia apagar. “No
fim das contas tratava-se de seu
proprio filho e tal relacdo ndo
poderia ser alienada, nem destruida
por nenhum comportamento”[24].

Embora, algumas vezes, possamos
considerar Deus como um Patréo de
quem somos servos, ou como um frio
Juiz, Ele se mantém fiel a seu Amor
de Pai. A possibilidade de nos
aproximarmos d’Ele depois de ter
caido, é sempre uma magnifica
ocasido para descobrir isso. Ao
mesmo tempo, nos € revelada a
nossa propria identidade. Nao se
trata somente de que Ele tenha
decidido amar-nos porque sim, mas
de que verdadeiramente somos —
pela graca - filhos de Deus. Somos
filhos de Deus e nada, nem ninguém,
podera jamais nos roubar essa
dignidade. Nem sequer nds mesmos.
Por isso, diante da realidade da nossa



debilidade e do pecado - consciente e
voluntario — ndo deixemos que nos
invada a desesperanc¢a. Como
explicava sdo Josemaria, “essa
conclusdo ndo é a ultima palavra. A
ultima palavra é Deus quem a
pronuncia, e é a palavra do seu amor
salvador e misericordioso e,
portanto, a palavra da nossa filiacdo
divina”[25].

Ocupados em amar

O sentido da filiacdo divida muda
tudo, como mudou a vida de sdo
Josemaria quando descobriu,
inesperadamente, esse Mediterraneo
em sua vida. Como é diferente a vida
interior quando, em vez de baseda-la
em Nnossos avangos ou em nossos
propasitos de melhora, colocamos o
seu fundamento no Amor que nos
precede e nos espera! Se dermos
prioridade ao que nds mesmos
fazemos, nossa vida espiritual gira,
quase exclusivamente, ao redor da



nossa melhora pessoal. Ao longo do
tempo, este modo de viver ndo
somente tem o risco de que deixemos
o0 amor de Deus esquecido num canto
da alma, mas também nos leva ao
desanimo, porque se trata de uma
luta em que estariamos sozinhos
diante do fracasso.

Quando, porém, nos centramos no
que Deus faz, em deixar-nos amar
cada dia por Ele, acolhendo
diariamente a sua Salvacdo, a luta
adquire outro tom. Se sairmos
vencedores, o agradecimento e o
louvor surgirdo em nossa vida com
grande naturalidade. Se formos
derrotados, nosso relacionamento
com Deus consistird em voltar
confiadamente ao Pai, pedindo
perdéo e deixando-nos abracar por
Ele. Dessa forma, se entende que “a
filiacdo divina ndo é uma virtude
particular, que tenha seus atos
proprios, mas a condigdo
permanente do sujeito das virtudes.



Por isso, ndo agimos como filho de
Deus com umas determinadas acoes:
todas as nossas atividades, o
exercicio das nossas virtudes, pode e
deve ser exercicio da filiacao
divina”[26].

Ndao existe derrota para quem deseja
acolher cada dia o amor de Deus.
Inclusive o pecado pode se converter
em ocasido de recordar a nossa
identidade de filhos e de voltar ao
Pai, que insiste em vir ao nosso
encontro clamando: “Filho, meu
filho!”. Dessa mesma consciéncia
nascera — como nascia em sao
Josemaria — a forca de que
necessitamos para voltar a caminhar
atras do Senhor: “Sei que vos e eu,
decididamente, com o resplendor e a
ajuda da graca, veremos que coisas
temos que queimar, e as
queimaremos; que coisas temos que
arrancar, e as arrancaremos; que
coisas temos que entregar, e as
entregaremos”[27]. Mas o faremos



sem inquietacdes e sem desanimo,
procurando ndo confundir o ideal da
vida cristd com o perfeccionismo[28].
Viveremos pendentes do Amor que
Deus tem por nos, ocupados em
amar. Seremos como filhos pequenos
que descobriram um pouco o amor
de seu Pai, e querem agradecé-lo de
mil maneiras e corresponder com
todo 0 amor — pouco ou muito — que
sdo capazes de expressar.

Por: Lucas Buch

[1]F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 30.

[2]Ibidem. Cfr. Sdo Josemaria,
Caminho, n. 961; Amigos de Deus, n.
239.

[3] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n. 97.



[4]Sao Josemaria, Forja, n. 540. Na
obra em espanhol, Sdo Josemaria usa
a expressao “um novo
Mediterraneo”, que foi traduzida ao
Portugués como “uma nova
América” (cfr. Forja, n. 540,
Quadrante, Sao Paulo). Neste artigo
preferimos usar a expressao original
do autor.

[5] Santa Catarina de Sena, Didlogo,
c.167.

[6] Sdo Cirilo de Jerusalém, Catequese
16,6.

[7] Sdo Josemaria, Meditacdo de 24-
XII-1969 (em A. Vazquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. 1,
Quadrante).

[8] S0 Josemaria, Anotac¢des intimas,
n° 1637 (em A. Vazquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. 1,
Quadrante).

[9] E Cristo que passa, n 64.



[10] Francisco, Homilia na missa de
inicio do pontificado, 19/03/2013.

[11] Francisco, Homilia, 31/07/2016.

[12] Bento XVI, Homilia na missa de
inicio do pontificado, 24/04/2005

[13] S&o Josemaria, Carta 25-1-1961,
n. 54 em E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, vol. 2, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3.

[14] S&o Josemaria, Anota¢des da sua
pregacdo, 6/07/1974, em E. Burkhart,
]J. Lopez, Vida cotidiana y santidad en
la ensefianza de San Josemaria, vol. 2,
p- 108.

[15] F. Ocariz, Carta Pastoral, 14-
I1-2017,n. 8

[16] Amigos de Deus, n.143.

[17] S&o Josemaria, Sulco, n.860.



[18] Cfr. por ex. F.Ocadriz, “Filiacion
divina” en Diccionario de san
Josemaria Escriva de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, pp. 519-526.

[19] O ano jubilar da Misericdrdia
permitiu redescobrir alguns deles.
Cfr. Pontificio Conselho para a
Promocdo da Nova Evangelizacao,
Misericordiosos como o Pai. Subsidios
para o Jubileu da Misericordia
2015-2016.

[20] Amigos de Deus, 150
[21] Francisco, Homilia, 31-VII-2016.

[22] S&o Jodo Paulo II, Homilia, 4-
V-2003.

[23] E Cristo que passa, 64

[24] Sdo Jodo Paulo II, Enc. Dives in
Misericordia (30-XI-1980), n. 5.

[25] E Cristo que passa, 66



[26]F. Ocariz - 1. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] E Cristo que passa, 66

[28] Cfr. F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/novos-
mediterraneos-1/(13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-1/

	Novos Mediterrâneos (1): “Aquela primeira oração de filho de Deus”

