
opusdei.org

Novos
Mediterrâneos (1):
“Aquela primeira
oração de filho de
Deus”

O sentido da filiação divina
muda tudo, como mudou a vida
de São Josemaria quando
descobriu inesperadamente
esse Mediterrâneo.

16/10/2017

“São momentos, filhas e filhos meus,
para penetrarmos cada vez mais por



caminhos de contemplação no meio
do mundo”[1]. Com estas palavras, o
prelado do Opus Dei nos indica uma
das prioridades do momento atual. O
apostolado dos cristãos é, hoje como
sempre, “uma superabundância da
nossa vida interior”[2]. Por um lado,
porque consiste em comunicar
precisamente esta Vida. Por outro,
para propor a fé ao mundo é
necessário compreendê-la e vivê-la
com profundidade. Como nos
indicou São Josemaria, trata-se de
“adentrar nas profundezas do Amor
de Deus, para assim podermos
mostrá-lo aos homens, com a palavra
e com as obras”[3].

Este caminhopara dentro tem uma
peculiaridade. Não se dirige de um
lugar conhecido para outro
desconhecido: consiste mais em
aprofundar no que já se conhece, no
que parece óbvio, de tão ouvido. 
Descobre-se então algo que, na
realidade, já se sabia, mas que agora



é percebido com uma força e uma
profundidade nova. São Josemaria se
refere a essa experiência falando de
diversos “Mediterrâneos” que, de
maneira inesperada, foram se
abrindo diante de seus olhos. Assim
o explica, por exemplo, em Forja:

“Na vida interior, tal como no amor
humano, é preciso ser perseverante.

Sim, tens de meditar muitas vezes os
mesmos argumentos, insistindo até
descobrires um novo Mediterrâneo.

— E como é que não tinha percebido
isto antes, com esta clareza?,
perguntar-te-ás surpreendido.

— Simplesmente porque às vezes
somos como as pedras, que deixam
resvalar a água, sem absorver nem
uma gota.

— Por isso, é necessário voltar a
refletir sobre as mesmas coisas – que
não são as mesmas! –, para nos



empaparmos das bênçãos de
Deus”[4].

“Refletir sobre as mesmas coisas”
para tentar abrir-nos a toda a sua
riqueza e, desta forma, descobrir
“que não são as mesmas!” Esse é o
caminho de contemplação a que
estamos chamados. Trata-se de
percorrer um mar que, à primeira
vista, não tem nada de novo, porque
já faz parte da nossa paisagem
cotidiana. Os romanos chamavam o
Mediterrâneo deMare nostrum:
tratava-se de um mar conhecido, do
mar com que conviviam. São
Josemaria fala de descobrir
Mediterrâneos porque, assim que
entramos nos mares que acreditamos
conhecer bem, abrem-se diante de
nossos olhos horizontes amplos,
imprevisíveis. Podemos assim dizer
ao Senhor, com palavras de Santa
Catarina de Sena: “és como um mar
profundo, onde quanto mais procuro
mais encontro; e quanto mais



encontro, mais cresce a sede de te
procurar”[5].

Estas descobertas respondem a luzes
que Deus concede quando e como
quer. Contudo, nossa consideração
pausada prepara-nos para receber
essas luzes do Senhor. “Quem se
encontra nas trevas, ao nascer do sol
recebe nos olhos a sua luz,
começando a enxergar claramente
coisas que até então não via. Assim
também, aquele que se tornou digno
do Espírito Santo, recebe na alma a
sua luz”[6]. Nos próximos editoriais,
revisaremos alguns desses
“Mediterrâneos” que são Josemaria
descobriu em sua vida interior, para,
junto com ele, “adentrar nas
profundezas do Amor de Deus”.

Abba Pater

Uma das convicções mais
profundamente enraizadas nos
primeiros cristãos era que podiam se
dirigir a Deus como filhos amados. O



próprio Jesus ensinou: “Vós,
portanto, orai assim: Pai nosso que
estás nos céus...” (Mt 6, 9). Ele tinha
se apresentado aos judeus como o
Filho amado do Pai, e tinha ensinado
seus discípulos a se comportar de
forma semelhante. Os apóstolos
ouviram-no dirigir-se a Deus com o
termo usado pelas crianças hebreias
para dirigir-se a seus pais. E, ao
receber o Espírito Santo, eles
próprios começaram a usar essa
expressão. Era algo radicalmente
novo em relação à piedade de Israel,
mas São Paulo o referia como algo
comum e conhecido por todos:
“recebestes o Espírito que, por
adoção, vos torna filhos, e no qual
clamamos: ‘Abbá, Pai!’ O próprio
Espírito se une ao nosso espírito,
atestando que somos filhos de
Deus” (Rm 8, 15–16). Era uma
convicção que os enchia de confiança
e dava-lhes uma audácia inesperada:
“E, se somos filhos, somos também
herdeiros: herdeiros de Deus e



coerdeiros de Cristo, se, de fato,
sofremos com ele, para sermos
também glorificados com ele” (Rm 8,
17). Jesus não é apenas o Unigênito
do Pai, mas também o primogênito
de muitos irmãos (Rm 8, 29; Col 1,
15). A vida nova, trazida por Cristo,
apresentava-se diante de seus olhos
como uma vida de filhos amados por
Deus. Não era uma verdade teórica
ou abstrata, mas algo real que os
enchia de uma alegria
transbordante. Um bom exemplo
disso é o grito que escapa ao apóstolo
São João em sua primeira carta:
“Vede que grande presente de amor o
Pai nos deu: sermos chamados filhos
de Deus! E nós o somos!” (1 Jo 3, 1).

A paternidade de Deus, seu amor
único e terno por cada um, é algo que
os cristãos aprendem desde a
infância. E, no entanto, somos
chamados a descobri-lo de forma
pessoal e viva, que transformará o
nosso relacionamento com Deus. Ao



fazê-lo, um Mediterrâneo de paz e
confiança, um horizonte imenso no
qual podemos aprofundar ao longo
de nossas vidas, aparece diante de
nossos olhos. Para São Josemaria, foi
um achado inesperado, a repentina
abertura de um panorama que, na
realidade, estava oculto em algo que
conhecia muito bem. Era outono de
1931, recordaria muitos anos depois:
“Poderia contar até quando, até o
momento, até onde foi aquela
primeira oração de filho de Deus.
Aprendi a chamar Pai, no Pai-nosso,
desde menino. Mas sentir, ver,
admirar esse querer de Deus de que
sejamos seus filhos..., na rua e em
um bonde – uma hora, uma hora e
meia, não sei – Abba Pater! tinha que
gritar”[7].

São Josemaria voltou repetidamente
a este ponto nos meses seguintes. No
retiro que fez um ano mais tarde, por
exemplo, anotava: “Primeiro dia.
Deus é meu Pai. E não saio desta



consideração”[8]. O dia inteiro
considerando a Paternidade de Deus!
Embora, num primeiro momento,
uma contemplação de tão longo
tempo possa surpreender-nos, de
fato ela mostra a profundidade com
que penetrou nele a experiência da
filiação divina. A nossa primeira
atitude, na oração e, em geral, ao
dirigir-nos a Deus, também deve
traduzir-se em um confiado
abandono e agradecimento. Para que
o nosso relacionamento com Deus
adquira esta forma, convém
descobrir pessoalmente, mais uma
vez, que Ele quis ser nosso Pai.

Quem é Deus para mim?

Como são Josemaria, talvez
tenhamos aprendido, desde muito
pequenos, que Deus é Pai, mas talvez
nos fique um bom trecho de caminho
para viver nossa condição de filhos
em toda sua radicalidade. Como
podemos facilitar essa descoberta?



Em primeiro lugar, para descobrir a
paternidade de Deus, é necessário,
muitas vezes, restaurar sua autêntica
imagem. Quem é Ele para mim? De
modo consciente ou inconsciente, há
quem pense em Deus como Alguém
que lhe impõe leis e anuncia castigos
para aqueles que não as cumprirem.
Alguém que espera que a sua
vontade seja acatada e se enfurece
diante da desobediência. Em uma
palavra: um Patrão, de quem não
seriamos mais que súditos
involuntários. Em outros casos – isso
acontece também com alguns
cristãos – Deus é percebido
fundamentalmente como o motivo
pelo qual temos que nos comportar
bem. Pensam nEle como a razão pela
qual cada um se move para onde
realmente não quer, mas deve ir. No
entanto, Deus “não é um Dominador
tirânico, nem um Juiz rígido e
implacável: é nosso Pai. Fala-nos dos
nossos pecados, dos nossos erros, da
nossa falta de generosidade; mas é



para nos livrar de tudo isso, para nos
prometer a sua Amizade e o seu
Amor”[9].

A dificuldade para perceber que
“Deus é amor” (1Jo 4, 8) se deve, às
vezes, também à crise que a
paternidade atravessa em vários
países. Talvez tenhamos comprovado
isso quando falamos com amigos ou
colegas: seu pai não lhes traz boas
lembranças e um Deus que é Pai não
lhes parece particularmente
atraente. Por isso, quando lhes
propomos a fé, é bom ajudá-los a ver
como a sua dor por essa carência
revela que eles têm a paternidade
inscrita no coração. Uma
paternidade que lhes precede e os
chama. Um amigo, um sacerdote,
podem ajudá-los com a sua
proximidade a descobrir o amor do
“Pai, ao qual toda família no céu e na
terra deve a sua existência” (Ef 3, 15)
e a experimentar essa ternura
também na “vocação de



guardião”[10] que pulsa dentro de
cada um, e que encontra a sua
manifestação no pai ou na mãe que 
eles mesmos já são ou gostariam de
ser um dia.

Assim podem descobrir no fundo da
sua alma o autêntico rosto de Deus e
como estamos chamados a viver,
sabendo-nos olhados por Ele com
infinito carinho. Como é claro, um
pai não ama o seu filho pelas coisas
que ele faz, pelos resultados
alcançados, mas, simplesmente,
porque é seu filho. Ao mesmo tempo,
lança-o ao mundo e procura tirar o
melhor dele, mas sempre partindo do
grande valor que tem diante dos seus
olhos.

Pode ser útil considerar tudo isso,
particularmente nos momentos de
fracasso, ou quando a distância entre
a nossa vida e os modelos que o
mundo nos apresenta nos levem a ter
uma baixa consideração de nós



mesmos. “Esta é a nossa “estatura”, a
nossa identidade espiritual: somos os
filhos amados de Deus, sempre (…)”.
Não se aceitar, viver descontentes e
ter pensamentos negativos, significa
não reconhecer nossa identidade
mais autêntica: é como virar para o
outro lado justamente quando Deus
quer pousar seus olhos em mim.
Significa querer impedir que se
cumpra o seu sonho em mim. Deus
nos ama tal como somos, e não há
pecado, defeito ou erro que o faça
mudar de ideia”[11].

Essas duas atitudes são inseparáveis:
Perceber que Deus é Pai e deixar que
Ele nos olhe como filhos muito
amados. Deste modo,
compreendemos que nosso valor não
depende do que tivermos – nossos
talentos – ou daquilo que fizermos –
nossos sucessos –, mas do Amor que
nos criou, que sonhou conosco e nos
afirmou “antes da fundação do
mundo” (Ef 1, 4). Diante da fria ideia



de Deus que o mundo
contemporâneo às vezes discute,
Bento XVI quis recordar-nos, desde o
início de seu pontificado, que “não
somos o produto casual e sem
sentido da evolução. Cada um de nós
é o fruto de um pensamento de Deus.
Cada um de nós é querido, cada um é
amado, cada um é necessário”[12].
Essa ideia influi realmente na nossa
vida diária?

A esperança confiante dos filhos de
Deus

São Josemaria lembrava com
frequência aos fieis do Opus Dei
“fundamento de nossa vida espiritual
é o sentido de nossa filiação
divina”[13]. Comparava-o ao “fio que
une as pérolas de um grande colar
maravilhoso. A filiação divina é o fio,
e nele vão se colocando todas as
virtudes, porque são virtudes de filho
de Deus”[14]. Por isso é crucial pedir
a Deus que nos mostre este



Mediterrâneo, que sustenta e dá
forma a toda a nossa vida espiritual.

O fio da filiação divina se traduz em
uma “atitude cotidiana de abandono
esperançado”[15], uma atitudeque é
própria dos filhos, especialmente
quando são pequenos. Por isso, na
vida e nos escritos de São Josemaria,
a filiação divina ia frequentemente
unida à infância espiritual. É claro!
Qual a importância das quedas
sucessivas para uma criança que está
aprendendo a andar de bicicleta?
Nenhuma, pois está vendo que seu
pai está perto, animando-o a tentar
de novo. Nisso consiste seu
abandono esperançado: “Meu pai
disse que eu consigo... Então... vou!”

Saber que somos filhos de Deus é
também a segurança sobre a que nos
apoiamos para realizar a missão que
o Senhor nos confiou: sentimo-nos
como aquele filho a quem o pai diz:
“Filho, vai trabalhar hoje na



vinha!” (Mt 21, 28). Talvez no início,
seremos atacados pela insegurança
ou por mil ideias diferentes; mas,
imediatamente, consideraremos que
quem nos pede é nosso Pai,
demonstrando uma imensa
confiança em nós. Como Cristo,
aprenderemos a abandonar-nos nas
mãos do Pai e a dizer-lhe do fundo da
nossa alma: “seja feito não o que eu
quero, porém o que tu queres” (Mc
14, 36). São Josemaria ensinou, com a
sua vida, a nos comportarmos deste
modo, como Cristo: “Ao longo dos
anos, procurei apoiar-me sem
desmaios nessa gozosa realidade. A
minha oração, em face de quaisquer
circunstâncias, tem sido a mesma,
em tons diferentes. Tenho-lhe dito:
“Senhor, Tu me colocaste aqui, Tu me
confiaste isto ou aquilo, e eu confio
em ti. Sei que és meu Pai, e sempre vi
que as crianças confiam
absolutamente em seus pais”[16].



Não podemos negar que haverá
dificuldades. Mas vamos encará-las
conscientes de que, aconteça o que
acontecer, esse Pai todo-poderoso
nos acompanha, está a nosso lado e
vela por nós. Ele fará o que nos
propomos, porque, no final das
contas, a obra é d’Ele. Talvez faça de
um modo diferente, mas, sem
dúvida, mais fecundo. “Quando te
abandonares de verdade no Senhor,
aprenderás a contentar-se com o que
vier, e a não perder a serenidade, se
as tarefas – apesar de teres posto
todo o teu empenho e utilizado os
meios oportunos – não correm a teu
gosto... Porque terão “corrido” como
convém a Deus que corram.”[17]

Cultivar o “sentido da filiação
divina”

Convém ressaltar que São Josemaria
não afirmava que o fundamento do
espírito do Opus Dei é a filiação
divina mas simo sentido da filiação



divina. Não basta ser filhos de Deus,
mas temos que ser conscientes de
que somos filhos de Deus, de forma a
que nossa vida adquira esse sentido.
Ter essa segurança no coração é o
fundamento mais sólido. Averdade
da nossa filiação divina se converte
então em algo operativo, com
repercussões concretas na nossa
vida.

Para cultivar tal sentido, é bom 
aprofundar nessa realidade com a
cabeça e o coração. Primeiro com a
cabeça, meditando na oração as
passagens da Sagrada Escritura que
falam da paternidade de Deus, da
nossa filiação, da vida dos filhos de
Deus. Esta meditação pode receber
luz dos numerosos textos de São
Josemaria sobre a nossa condição de
filhos e filhas de Deus[18], ou das
reflexões de outros santos e
escritores cristãos[19].



Com o coração podemos aprofundar
em nossa condição de filhos de Deus
acudindo ao Pai confiadamente,
abandonando-nos em seu Amor,
atualizando com ou sem palavras a
nossa atitude filial e procurando ter
sempre presente o Amor que Ele tem
por nós. Um modo de conseguir isso
é dirigir-se a Ele com breves
invocações ou jaculatórias. São
Josemaria sugeria: “Chama-o Pai
muitas vezes ao dia, e diz-lhe – a sós,
no teu coração – que o amas, que o
adoras; que sentes o orgulho e a
força de ser seu filho.”[20]. Também
podemos usar alguma breve oração
que nos ajude a encarar o dia com a
segurança de nos sentirmos filhos de
Deus, ou a terminá-lo com
agradecimento, contrição e
esperança. O Papa Francisco
propunha esta aos jovens: “Senhor,
te agradeço porque me amas. Tenho
certeza de que me amas. Faz com
que eu me apaixone por minha vida.
Não pelos meus defeitos, que eu



tenho que corrigir, mas da vida, que
é um grande presente: é o tempo
para amar e ser amado”[21].

Voltar à casa do Pai

A família foi descrita como “o lugar
para onde voltamos”, onde achamos
descanso e recuperamos as nossas
forças. Desta forma é,
particularmente, um “santuário de
amor e vida”[22] como São João
Paulo II gostava de recordar. Aí
reencontramos o Amor que dá
sentido e valor à nossa vida, porque
está na sua origem.

Da mesma forma, sentir-nos filhos de
Deus nos permite voltar a Ele com
confiança quando estamos cansados,
quando nos trataram mal ou nos
sentimos feridos... ou também
quando o ofendemos. Voltar ao Pai é
outro modo de viver nessa atitude de
“abandono esperançado”. É bom que
meditemos com frequência a
parábola do pai que tinha dois filhos



recolhida por São Lucas (Cfr. Lc 15,
11-32). “Deus nos espera como o pai
da parábola, de braços estendidos,
ainda que não o mereçamos. O que
menos importa é a nossa dívida.
Como no caso do filho pródigo, basta
simplesmente abrirmos o coração,
termos saudades do lar paterno,
maravilhar-nos e alegrar-nos perante
o dom divino de nos podermos
chamar e ser verdadeiramente filhos
de Deus, apesar de tanta falta de
correspondência da nossa parte”[23].

Aquele filho talvez nem tenha
pensado na dor que causou a seu Pai.
Acima de tudo, tinha saudades do
bom tratamento que recebia na casa
paterna. Dirige-se para lá com a ideia
de ser mais um servo entre outros.
No entanto, seu pai o recebe – sai
para buscá-lo, pendura-se em seu
pescoço e o enche de beijos –
lembrando-lhe a sua identidade mais
profunda: é seu filho. Depois, manda
que lhe devolvam as vestes, as



sandálias, o anel... os sinais dessa
filiação que nem sequer o seu mau
comportamento poderia apagar. “No
fim das contas tratava-se de seu
próprio filho e tal relação não
poderia ser alienada, nem destruída
por nenhum comportamento”[24].

Embora, algumas vezes, possamos
considerar Deus como um Patrão de
quem somos servos, ou como um frio
Juiz, Ele se mantém fiel a seu Amor
de Pai. A possibilidade de nos
aproximarmos d’Ele depois de ter
caído, é sempre uma magnífica
ocasião para descobrir isso. Ao
mesmo tempo, nos é revelada a
nossa própria identidade. Não se
trata somente de que Ele tenha
decidido amar-nos porque sim, mas
de que verdadeiramente somos –
pela graça – filhos de Deus. Somos
filhos de Deus e nada, nem ninguém,
poderá jamais nos roubar essa
dignidade. Nem sequer nós mesmos.
Por isso, diante da realidade da nossa



debilidade e do pecado – consciente e
voluntário – não deixemos que nos
invada a desesperança. Como
explicava são Josemaria, “essa
conclusão não é a última palavra. A
última palavra é Deus quem a
pronuncia, e é a palavra do seu amor
salvador e misericordioso e,
portanto, a palavra da nossa filiação
divina”[25].

Ocupados em amar

O sentido da filiação divida muda
tudo, como mudou a vida de são
Josemaria quando descobriu,
inesperadamente, esse Mediterrâneo
em sua vida. Como é diferente a vida
interior quando, em vez de baseá-la
em nossos avanços ou em nossos
propósitos de melhora, colocamos o
seu fundamento no Amor que nos
precede e nos espera! Se dermos
prioridade ao que nós mesmos
fazemos, nossa vida espiritual gira,
quase exclusivamente, ao redor da



nossa melhora pessoal. Ao longo do
tempo, este modo de viver não
somente tem o risco de que deixemos
o amor de Deus esquecido num canto
da alma, mas também nos leva ao
desânimo, porque se trata de uma
luta em que estaríamos sozinhos
diante do fracasso.

Quando, porém, nos centramos no
que Deus faz, em deixar-nos amar
cada dia por Ele, acolhendo
diariamente a sua Salvação, a luta
adquire outro tom. Se sairmos
vencedores, o agradecimento e o
louvor surgirão em nossa vida com
grande naturalidade. Se formos
derrotados, nosso relacionamento
com Deus consistirá em voltar
confiadamente ao Pai, pedindo
perdão e deixando-nos abraçar por
Ele. Dessa forma, se entende que “a
filiação divina não é uma virtude
particular, que tenha seus atos
próprios, mas a condição
permanente do sujeito das virtudes.



Por isso, não agimos como filho de
Deus com umas determinadas ações:
todas as nossas atividades, o
exercício das nossas virtudes, pode e
deve ser exercício da filiação
divina”[26].

Não existe derrota para quem deseja
acolher cada dia o amor de Deus.
Inclusive o pecado pode se converter
em ocasião de recordar a nossa
identidade de filhos e de voltar ao
Pai, que insiste em vir ao nosso
encontro clamando: “Filho, meu
filho!”. Dessa mesma consciência
nascerá – como nascia em são
Josemaria – a força de que
necessitamos para voltar a caminhar
atrás do Senhor: “Sei que vós e eu,
decididamente, com o resplendor e a
ajuda da graça, veremos que coisas
temos que queimar, e as
queimaremos; que coisas temos que
arrancar, e as arrancaremos; que
coisas temos que entregar, e as
entregaremos”[27]. Mas o faremos



sem inquietações e sem desânimo,
procurando não confundir o ideal da
vida cristã com o perfeccionismo[28].
Viveremos pendentes do Amor que
Deus tem por nós, ocupados em
amar. Seremos como filhos pequenos
que descobriram um pouco o amor
de seu Pai, e querem agradecê-lo de
mil maneiras e corresponder com
todo o amor – pouco ou muito – que
são capazes de expressar.

Por: Lucas Buch

[1]F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 30.

[2]Ibidem. Cfr. São Josemaria, 
Caminho, n. 961; Amigos de Deus, n.
239.

[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 97.



[4]São Josemaria, Forja, n. 540. Na
obra em espanhol, São Josemaria usa
a expressão “um novo
Mediterrâneo”, que foi traduzida ao
Português como “uma nova
América” (cfr. Forja, n. 540,
Quadrante, São Paulo). Neste artigo
preferimos usar a expressão original
do autor.

[5] Santa Catarina de Sena, Diálogo,
c.167.

[6] São Cirilo de Jerusalém, Catequese
16,6.

[7] São Josemaria, Meditação de 24-
XII-1969 (em A. Vázquez de Prada, O 
Fundador do Opus Dei, vol. 1,
Quadrante).

[8] São Josemaria, Anotações íntimas,
nº 1637 (em A. Vázquez de Prada, O 
Fundador do Opus Dei, vol. 1,
Quadrante).

[9] É Cristo que passa, n 64.



[10] Francisco, Homilia na missa de
inicio do pontificado, 19/03/2013.

[11] Francisco, Homilia, 31/07/2016.

[12] Bento XVI, Homilia na missa de
inicio do pontificado, 24/04/2005

[13] São Josemaria, Carta 25-I-1961,
n. 54 em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, vol. 2, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3.

[14] São Josemaria, Anotações da sua
pregação, 6/07/1974, em E. Burkhart,
J. López, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaria, vol. 2,
p. 108.

[15] F. Ocáriz, Carta Pastoral, 14-
II-2017, n. 8

[16] Amigos de Deus, n.143.

[17] São Josemaria, Sulco, n.860.



[18] Cfr. por ex. F.Ocáriz, “Filiación
divina” en Diccionario de san
Josemaria Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, pp. 519-526.

[19] O ano jubilar da Misericórdia
permitiu redescobrir alguns deles.
Cfr. Pontifício Conselho para a
Promoção da Nova Evangelização, 
Misericordiosos como o Pai. Subsídios
para o Jubileu da Misericórdia
2015-2016.

[20] Amigos de Deus, 150

[21] Francisco, Homilia, 31-VII-2016.

[22] São João Paulo II, Homilia, 4-
V-2003.

[23] É Cristo que passa, 64

[24] São João Paulo II, Enc. Dives in
Misericordia (30-XI-1980), n. 5.

[25] É Cristo que passa, 66



[26]F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] É Cristo que passa, 66

[28] Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/novos-
mediterraneos-1/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-mediterraneos-1/

	Novos Mediterrâneos (1): “Aquela primeira oração de filho de Deus”

