
opusdei.org

Novos corações
serão criados:
Matrimônio e
celibato apostólico
(1)

Como amar a Cristo, uma
pessoa viva a quem não vemos?
E como amar os outros como
Ele nos amou? No matrimônio e
no celibato, o Espírito Santo
transforma nossos sentidos
para tornar nosso coração
semelhante ao Dele.

22/05/2025



As pessoas que caminharam com
Jesus durante sua passagem pela
terra, teriam imaginado durante
aqueles anos que, em algum
momento, teriam que continuar sua
existência sem Ele? Ao vê-lo morrer
na Cruz, teriam vislumbrado como
continuariam, na sua ausência,
durante todos os anos que ainda
viveriam? Mais cedo ou mais tarde,
tiveram que enfrentar esses
pensamentos. Talvez por isso se
esforçaram para guardar cada
momento. Verônica procura manter
as feições de Cristo na tela; a Virgem
Maria, Maria Madalena e, perto
delas, São João, gravam em seu
coração cada gesto e cada palavra do
Senhor. Outros apóstolos talvez
também tenham tentado conservar
esses momentos, contemplando-os à
distância, por medo de serem
reconhecidos. Em todos os casos, a
separação foi dolorosa, pois nunca é
fácil dizer adeus a quem se ama.



Três dias depois da sua morte, no
entanto, Jesus volta. Podemos
imaginar a alegria dos apóstolos.
Talvez tenham recuperado uma
esperança, mais forte desta vez, de
permanecer o resto de suas vidas
junto ao Mestre, com a certeza de
que Ele não partiria novamente. Os
encontros com os discípulos de
Emaús, com Maria Madalena e com
os outros discípulos parecem apontar
para isso. “Fica conosco” (Lc 24,29),
pedem os que o encontraram
afastando-se de Jerusalém. No
entanto, o Senhor pede, a cada um,
de diferentes modos, que não o
retenha. “Não me segures” (Jo 20,17),
pede a Maria Madalena, enquanto
“desaparecia” (Lc 24,31) da presença
dos discípulos de Emaús. Depois de
transmitir seus últimos
ensinamentos aos apóstolos, parece
que desta vez Ele realmente parte
definitivamente: “Afastou-se deles e
foi levado para o céu” (Lc 24,51).



Como entender essa separação
anunciada e desejada pelo próprio
Jesus? Mais ainda, como entendê-la
quando Ele já não estava sujeito às
limitações do tempo nem do espaço?
Jesus ressuscitado podia aparecer em
uma casa fechada, caminhar junto
aos discípulos sem ser reconhecido e
desaparecer em um instante. Já não
havia distâncias que O separassem
dos seus, nem muros que
impedissem sua presença. Ele podia
estar onde quisesse, com quem
quisesse, quando quisesse. E, no
entanto, escolhe partir. Justo quando
nada o prende, justo quando o vemos
manifestar-se sem restrições, decide
subir ao céu. Essa escolha, tão
inesperada, nos fala de um mistério
ainda mais profundo: o seu desejo de
nos ensinar a amar de outro modo.

Amar de um modo novo

Talvez nós também já tenhamos
imaginado, em algum momento,



como teria sido emocionante ver e
ouvir Jesus diretamente, viver em
seu tempo, senti-lo fisicamente mais
perto. Em alguma ocasião, como
aconteceu com São Josemaria, pode
ter vindo à nossa mente um
pensamento como este: “Senhor,
quero te dar um abraço!”[1]. Assim
como os discípulos de Jesus naquele
dia da ascensão, nós também
desejamos entender o sentido dessa
separação. Pode ser que naquele dia
tenham lembrado as palavras que
Cristo havia pronunciado um tempo
antes: “Quando eu tiver ido preparar-
vos um lugar, voltarei e vos levarei
comigo, a fim de que onde eu estiver
estejais também vós” (Jo 14,3). O
próprio Jesus lhes havia dito que essa
separação era para nos atrair a um
lugar melhor e, desta vez sim,
definitivo. Ele “precede-nos junto do
Pai, eleva-se à altura de Deus e
convida-nos a segui-lo”[2]. Embora
surpreendente, sua ausência será
como um ímã para que não nos



detenhamos aqui, mas para que nos
aproximemos progressivamente do
nosso destino, ao encontro definitivo
com Jesus.

Os primeiros homens e mulheres que
seguiram o Senhor ressuscitado
tiveram que aprender algo realmente
novo, algo que ninguém havia tido
que realizar antes: aprender a amar
uma pessoa viva, relacionar-se
realmente com ela no presente, mas
sem estar fisicamente perto dela.
Tiveram que descobrir modos
diferentes de se comunicar e de
expressar o afeto. A partida de Jesus
para o céu inaugura, para todos, um
novo modo de amar. Os discípulos
foram os primeiros que tiveram que
descobrir essa realidade que, agora,
todos os cristãos vivem, pois não
podemos amar Jesus exatamente da
mesma maneira que amamos outra
pessoa. Por exemplo, diante de sua
presença real na Eucaristia, nossos
sentidos ficam confusos: “A vista, o



tato, o gosto se enganam”[3], nos
lembra São Tomás de Aquino. Que
maneira peculiar de se tornar íntimo
de alguém! À primeira vista pode
parecer insuficiente, e por isso
pressupõe uma nova educação dos
sentidos; um processo que não será
imediato, nem se realizará sem
esforço. “Ai, quem poderá me curar!”
– dizia São João da Cruz que, como
todos, viveu constantemente esse
aprendizado. “Entrega-te, pois, já
deveras, e não queiras enviar-me
mais mensageiro algum, pois não
sabem dizer-me o que desejo[4]”.

Aprender a relacionar-se com um
Deus que se revela e que ao mesmo
tempo se esconde não é questão de
um dia, nem apenas tarefa do nosso
próprio engenho. Desde o início, os
próprios apóstolos precisaram de
uma ajuda especial para entrar nesse
novo modo de conhecer e amar.
Jesus prometeu essa ajuda, que seria
o Espírito Santo, pois Ele é quem



“manifesta-lhes o Senhor
ressuscitado, lembra-lhes sua
palavra, abrindo-lhes o espírito à
compreensão de sua Morte e
Ressurreição. Torna-lhes presente o
mistério de Cristo (...) a fim de
reconciliá-los, de colocá-los em
comunhão com Deus”[5]. Por isso, em
um famoso hino da tradição cristã,
pedimos ao Espírito Santo que
desperte em nós os sentidos
espirituais: “Vinde, Espírito Criador,
visitai a alma dos vossos fiéis; enchei
de graça celestial os corações que Vós
criastes (...). Acendei a vossa luz em
nossas almas, infundi o vosso amor
em nossos corações; e a fraqueza da
nossa carne, fortalecei-a com
perpétua força”[6].

Os santos, casados ou não,
aprenderam isso

Todos os cristãos, solteiros e casados,
jovens e idosos, sacerdotes e leigos,
precisam aprender este jogo de nos



deixar atrair por um Deus que se
manifesta e se esconde de um modo
particular. Talvez naqueles que
receberam o dom do celibato ou nas
pessoas solteiras, essa necessidade de
aprender a amar pela fé seja mais
evidente, pois sua vida, também
destinada a dar e receber amor, não
conta com a presença física de uma
pessoa com quem compartilhar sua
existência e sua intimidade. No
entanto, também na vida
matrimonial, é Jesus Cristo quem
preenche totalmente a necessidade
de amor de cada cônjuge. Em uns e
outros, assim como nos primeiros
discípulos, o Espírito Santo é quem
torna possível essa transformação.

Eduardo Ortiz de Landázuri[7],
médico supernumerário do Opus Dei,
casado com Laura Busca, contava
que aprendeu sobretudo duas coisas
de São Josemaria: amar todas as
pessoas, com seus defeitos e
limitações normais, porque via em



cada uma um filho de Deus; e
descobrir nas atividades normais de
cada dia uma profundidade
sobrenatural, espiritual, divina[8].
Ambas as coisas requerem ver além
da superfície, do que aparece diante
de nossos olhos, captar o verdadeiro
valor das pessoas e até das coisas
mais insignificantes. “As pessoas,
geralmente, têm uma visão plana,
pegada à terra, de duas dimensões –
escrevia São Josemaria-. Quando a
tua vida for sobrenatural, obterás de
Deus a terceira dimensão: a altura. E,
com ela, o relevo, o peso e o
volume”[9]. Essa nova maneira de ver
a realidade é especialmente
importante nos momentos difíceis.
Anos mais tarde, Eduardo contou a
um jornal como estava vivendo sua
doença, tinha sido diagnosticado com
um câncer. Em resposta a seu
testemunho, outro paciente
escreveu-lhe uma carta de
agradecimento e disse-lhe o quanto o
havia achado inspirador, mesmo



sendo ateu. Eduardo respondeu:
“Pode ter certeza de que, como
médico, estou totalmente convencido
de que o Senhor acampa sempre
junto ao doente. Isso faz muito bem a
eles. Seus ouvidos são muito mais
sensíveis e sua visão mais
profunda”[10].

Os santos são os mestres dos sinais
discretos de Deus e os que melhor
aprenderam a olhar, compreender e
amar desse modo novo. São
Josemaria aprendeu a reconhecer a
presença de Deus no que poderia
parecer mais banal. Na sua
adolescência, ao ver as pegadas de
um carmelita na neve, acendeu-se
nele a chama da vocação; nos
primeiros anos de sacerdócio,
vivendo com poucos recursos,
atreveu-se a pedir ao seu anjo da
guarda que o despertasse pela
manhã; mais tarde, durante a guerra
civil espanhola, saiu de uma grande
perturbação interior quando, ao



encontrar uma rosa de madeira
(parte de um retábulo de uma igreja
destruída), compreendeu que
deveria seguir em frente em seu
caminho; e posteriormente, durante
sua vida e como parte desse
aprendizado alcançado, gostava de
decorar a casa em que vivia com
objetos que despertassem o sentido
da presença de Deus, essa nova
maneira de se comunicar com Jesus.
Os santos aprenderam a se guiar e a
amar pelos sentidos espirituais. Sua
tarefa agora é “despertar o desejo de
Deus, naqueles que tem a felicidade
de deles se aproximar”[11].

Um processo que conta com nossas
fraquezas

Quando Jesus sobe ao céu e envia seu
Espírito para, dessa forma, estar
junto a cada um de nós, de um modo
novo, “todos os dias até o fim do
mundo” (Mt 28,20), o que Ele queria
nos entregar exatamente? O que Ele



continua nos oferecendo? Jesus
conhece nossas dificuldades para
conhecê-lo e para amá-lo. “Não
temos um sumo sacerdote que não
possa compadecer-se de nossas
fraquezas” (Hb 4,15), diz São Paulo.
Jesus sabe que o desejo de comunhão
que reside em nós foi ferido pelo
pecado, que muitas vezes nos leva a
agir às cegas, com expectativas
falsas, com uma consciência
equivocada de nosso próprio valor. E
o Espírito Santo vem curar em todos,
solteiros e casados, esse desejo de dar
e receber amor. Deus vem facilitar
que encontremos a verdadeira fonte
da vida, que é Ele mesmo: “tem sede
de que nós tenhamos sede dele”[12].

O Espírito enviado por Cristo
vemresgatar a capacidade dos
discípulos para conhecê-lo e amá-lo,
às vezes até usando seus próprios
pecados. Pedro, por exemplo,
aprende que sua traição não tem a
última palavra, e que aquilo não



deve obscurecer sua visão ou seu
coração. Jesus mesmo reacende sua
vida, perguntando-lhe sobre o
verdadeiro amor que está no fundo
de seu coração, para lançá-lo
novamente à missão: “Apascenta
minhas ovelhas” (v. 17). A
ressurreição de Cristo e o envio do
Espírito Santo em Pentecostes nos
lembram que podemos receber um
fogo para conhecer e amar de modo
novo, independentemente da nossa
idade ou do que possa acontecer.
Ernesto Cofiño[13], já com mais de
cinquenta anos de idade, decidiu
abrir-se mais intensamente a esse
trabalho do Espírito Santo. Sua
esposa percebeu que algo novo
estava acontecendo e, talvez para
encorajar esse impulso, disse a quem
ajudava Ernesto espiritualmente: “Eu
não sei o que vocês fizeram com meu
marido (…) mas é uma
maravilha!”[14]. Esta oferta do Senhor
– esta graça – pode ser aproveitada
por “todos os que tiverem um



coração grande, ainda que tenham
sido maiores as suas fraquezas”[15].

Força que podemos moldar junto
de Deus

Uma vez cheios do Espírito Santo, o
Senhor nos impulsiona à missão de
modos variados. Envia Maria
Madalena para anunciar aos
apóstolos que ressuscitou; envia os
apóstolos para proclamar o
Evangelho ao mundo inteiro; Marta,
Maria e Lázaro podem ser vistos
como um modelo de acolhimento a
Cristo em seu próprio lar. Assim,
cada santo é uma expressão de amor,
movida pelo amor de Deus. Essa
maleabilidade ou flexibilidade da
nossa capacidade de amar é uma
característica natural do ser humano
que o Senhor reforça. Graças à
liberdade, não estamos
necessariamente escravizados aos
nossos impulsos, como a vida animal,



mas somos capazes de escolher o que
amar, quanto amar e como amar.

Nas pessoas casadas, essa
flexibilidade permite moldar a vida
matrimonial conforme as fases da
vida. O amor experimentado no
início do namoro adquire nuances
diferentes ao longo do tempo, com a
paternidade e a maternidade, e pode
continuar a se desenvolver à medida
que enfrentamos tempos de
prosperidade e crise. Quando o amor
de Deus está no centro desse projeto,
o casamento encontra uma âncora e
uma fonte inesgotável de amor e de
vida. Tomás Alvira[16], já na
maturidade, em uma conferência
que ministrou para avós, refletiu
sobre sua própria experiência e
disse: “O que são setenta ou oitenta
anos diante de uma eternidade?
Nada. Diz-se que, comparado à
eternidade, todo homem é sempre
jovem (…). Um jovem de dezesseis ou
dezoito anos, com músculos bem



desenvolvidos, se sente jovem ao
ajudar um idoso a se levantar ou a
carregar um objeto pesado. Uma
pessoa mais velha não tem os
músculos fortes para realizar essas
tarefas, mas pode ter um espírito
firme, sentir-se jovem
espiritualmente e ajudar os jovens,
seus netos, abrindo-lhes caminhos e
as melhores rotas que conhece por
sua experiência”[17]. Assim, tanto uns
como outros vão descobrindo a
maneira de amar própria da sua
idade, impulsionados pelo Espírito
Santo, que conserva um amor
sempre jovem, brotando do eterno e
infinito coração de Deus.

A flexibilidade dessa força, desse
amor, também se manifesta quando
ele parece ser instável, ou seja,
quando surge com vigor e não
conseguimos direcioná-lo como
gostaríamos. Vemos isso, por
exemplo, nas infidelidades, assim
como quem alimenta desejos



mundanos ou em quem gera relações
tóxicas ou abusivas. Esses casos
costumam expressar um desejo
descontrolado de amar e ser amado,
mostrando até que ponto o pecado
original enfraqueceu a condição
humana. “Sinto-me capaz de todos os
horrores e de todos os erros que as
piores pessoas cometeram”[18], dizia
São Josemaria. Por isso, podemos
concluir com Santo Agostinho: “O
homem é realmente um grande
mistério (...) os cabelos são muito
mais facilmente enumeráveis do que
as afeições e sentimentos do
coração”[19].

Contudo, a vida de Cristo nos lembra
que a grandeza dessa força de amar
pode não apenas ser resgatada, mas
também moldada maravilhosamente
pelo Espírito Santo. Isso se aplica até
mesmo a situações em que uma
tentativa de vida matrimonial
fracassou ou a momentos de
dificuldade especial. Vemos como o



amor de Jesus acolhe com ternura a
todos: crianças e idosos necessitados;
fortalece os apóstolos jovens e os que
parecem já ter uma vida
estabelecida; oferece amizade aos
que levarão a semente do Evangelho
para longe de seu lar e aos que
evangelizarão a partir de casa.

Ele também dedica muita atenção
àqueles que o consideram
adversário, fariseus, saduceus e
mestres da lei, e até tenta atrair
Judas Iscariotes até o fim. Em
resumo, seu amor se dirige não
apenas à sua família em Nazaré, a
seus amigos próximos ou aos de sua
região, mas a todo aquele que deseja
se abrir ao amor de Deus, em
qualquer circunstância: essa é sua
família (cf. Mc 3,35).

Essa grande flexibilidade da
capacidade de amar, que Cristo
deseja que também surja em nós –
sustentada, fortalecida e moldada



pelo Espírito Santo –, é a que torna
possível a grandeza tanto do
matrimônio quanto do celibato, para
casados e solteiros.

O fluxo de amor que brota no
coração humano pode se direcionar
tanto ao cônjuge e à própria família
quanto se expandir – à imagem de
Jesus – para a grande família do
Senhor, vivendo como Ele mesmo
viveu. O Espírito Santo habita essa
flexibilidade da nossa capacidade de
amar e eleva qualquer caminho
humano.

Por isso, seguindo os ensinamentos
de São Josemaria, o prelado do Opus
Dei, Mons. Fernando Ocáriz, recorda
que “o matrimônio é um ‘caminho
divino na terra’”, e que, por sua vez,
o celibato é “um chamado a uma
especial identificação com Jesus
Cristo, que também comporta,
inclusive humanamente, mas
sobretudo sobrenaturalmente, mais



capacidade para querer bem a todo o
mundo. Daí que o celibato, que não
conta com a paternidade e a
maternidade físicas, torne possível
uma maternidade ou paternidade
espirituais muito maiores”[20]. Por
isso, pedimos na tradicional oração
ao Espírito Santo: “Vinde Espírito
Santo, enchei os corações dos vossos
fiéis e acendei neles o fogo do vosso
amor. Enviai o vosso Espírito e tudo
será criado. E renovareis a face da
terra”. Então, em quem vive o
celibato, ou está casado, nos solteiros
e viúvos, novos corações serão
criados.

***

Com a ausência física de Cristo e com
a efusão do Espírito Santo em
Pentecostes, os apóstolos iniciavam
uma etapa diferente. Tudo
permanecia igual e, ao mesmo
tempo, tudo mudava. Em certo
sentido, a missão agora estava mais



em suas mãos. Continuariam a fazer
o mesmo, mas com uma autonomia
especial. Esse fato demonstra até que
ponto o Senhor valoriza e confia em
nossa liberdade para continuar a
buscá-Lo, compreender o caminho e
decidir o rumo da nossa missão. Por
isso, em qualquer caminho ao qual
Deus nos chama, o crescimento como
apóstolos passa por formar
verdadeiramente um time com o
Espírito Santo. Embora a felicidade
na terra possa ser um pouco
efêmera, a pessoa que vive no
Espírito Santo mostra que, tanto nos
sucessos quanto nos fracassos, o
Senhor continua presente e nos atrai
para si. Com sua graça, Ele
transforma progressivamente nossos
sentidos para evitar que nos
acomodemos e para que
descubramos o quanto deseja que
cresçamos em seu amor, para depois
abraçar-nos definitivamente no céu.



Gerard Jiménez Clopés e Andrés
Cárdenas Matute

Tradução: Mônica Diez

[1] Pilar Urbano, O homem de Villa
Tevere, Quadrante, São Paulo.

[2] Bento XVI, Homilia, 26 de maio de
2005.

[3] São Tomás de Aquino, Hino Adoro
te devote

[4] São João da Cruz, Cântico
Espiritual, Cântico 6-7.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.737.

[6] Hino Veni Creator.

[7] Eduardo Ortiz de Landázuri
(1910-1985) foi um médico espanhol
especializado em medicina interna,
reconhecido por seu trabalho na



Clínica da Universidade de Navarra.
Destacou-se por sua profunda
consciência da vocação cristã e sua
dedicação ao atendimento dos
pacientes.

[8] Cfr. Esteban López-Escobar, Pedro
Lozano, Eduardo Ortiz de Landázuri,
Palabra, Madrid 1994, 267-268.

[9] São Josemaria, Caminho, n.279.

[10] Juan Antonio Narváez Sánchez, El
doctor Ortiz de Landázuri. Un hombre
de ciencia al encuentro con Dios,
Palabra, Madri 1997, 177.

[11] São João Paulo II, Homilia, 18 de
outubro de 1991.

[12] Santo Agostinho, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4.
Citado no Catecismo da Igreja
Católica, n. 2560.

[13] Ernesto Cofiño (1899-1991) foi um
médico e pediatra guatemalteco,



pioneiro na saúde infantil em seu
país. Ele dedicou sua vida ao cuidado
das crianças e ao ensino,
influenciando, com sua vida cristã,
diversas iniciativas sociais. Foi
membro do Opus Dei e seu processo
de beatificação está em andamento.

[14] José Luis Cofiño, José Miguel Cejas
Arroyo, Ernesto Cofiño, Rialp, Madrid
2003, 122.

[15] São Josemaria, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 66. Citado em Andrés
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, vol. I, Quadrante.

[16] Tomás Alvira (1906-1992) foi um
educador e cientista espanhol,
doutor em Ciências e professor
catedrático. Membro do Opus Dei,
destacou-se pelo compromisso com a
formação dos jovens e pelo exemplo
de vida cristã no matrimônio e na
família. Seu processo de beatificação
está em andamento.



[17] Alfredo Méndiz, Tomás Alvira.
Vida de un educador (1906-1992),
Rialp, Madri 2023, 289-290.

[18] São Josemaria, Via Sacra, capítulo
XIV.

[19] Santo Agostinho, As Confissões,
Livro IV, XIV, 2.

[20] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 20 de outubro de 2020, n.
22. A citação interna é de São
Josemaria, recolhida em 
Conversaciones, n. 92.

Gerard Jiménez Clopés y Andrés
Cárdenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/novos-
coracoes-serao-criados-matrimonio-e-

celibato-apostolico-1/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/novos-coracoes-serao-criados-matrimonio-e-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-coracoes-serao-criados-matrimonio-e-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-coracoes-serao-criados-matrimonio-e-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/novos-coracoes-serao-criados-matrimonio-e-celibato-apostolico-1/

	Novos corações serão criados: Matrimônio e celibato apostólico (1)

