
opusdei.org

“Nós proclamamos
Cristo crucificado”

O que significa dizer que com a
sua morte na cruz e com a sua
ressurreição, Cristo obteve
perdão para todos os homens?
A quem ofereceu sua vida e por
quê? O que significa dizer que a
morte de Cristo é a vida do
mundo, que Ele, ao entrar na
morte ganhou a vida para
todos? Quatro imagens nos
ajudam a aprofundar nesse
mistério.

15/04/2019



“Pois tanto os judeus pedem sinais,
como os gregos buscam sabedoria.
Nós, porém, proclamamos Cristo
crucificado, escândalo para os judeus
e loucura para os pagãos. Mas para
os que são chamados, tanto judeus
como gregos, Cristo é poder de Deus
e sabedoria de Deus” (1Cor 1,22-23).

Não é fácil aceitar o mistério da Cruz.
A perspectiva de um Messias que,
depois de ter sido humilhado,
termina os seus dias numa Cruz,
escandalizava a imaginação de Pedro
(cf. Mt 16, 21-23) e os Doze
simplesmente não a compreendiam
(cf. Lc 18,30- 34). Este sofrimento foi
tão doloroso que Jesus pediu ao seu
Pai que aquele cálice passasse dele
(cf. Mt 26,39) e o coração de Maria,
identificado com o do seu Filho,
conheceu igualmente a natural
relutância diante do padecimento.

É tão natural a rejeição de um Deus
que termina em um patíbulo, que



sua própria representação pictórica
levou séculos para entrar no
imaginário da cultura cristã, tanto no
contexto hebraico como no greco-
romano. Esse “não entender” é tão
natural que nós mesmos
continuamos a experimentá-lo
quando a Cruz nos visita, não na
comoção artística ou na teoria de um
discurso, mas na amarga
concretização da vida real.

Apesar da dureza da cruz, a
confiança em que os planos de Deus,
o seu mistério de salvação,
respondem a uma lógica que Ele
mesmo desejou revelar para nós,
levou os primeiros cristãos a
defender o indefensível, a ponto de
que hoje, qualquer criança que
aprende o catecismo recita de cor:
“Qual é o sinal do cristão? O sinal do
cristão é a santa Cruz”[1]. O simples
gesto de persignar-nos contém uma
força simbólica única: confessa com
a alma e com o corpo todo o mistério



da criação e da redenção, tudo o que
o Pai, o Filho e o Espírito Santo
fizeram e farão por cada um de nós.

“Todas as coisas são difíceis e não se
pode explicá-las com palavras. A
vista não se cansa de ver, nem o
ouvido se farta de ouvir.” (Ec 1, 8). A
contemplação do mistério da cruz é
uma fonte inesgotável de vida, desde
que cada um percorra o seu próprio
caminho intelectual e espiritual. Essa
foi a experiência dos grandes
mestres da tradição cristã, que
subiram o caminho da Cruz com a
sua pregação e com a sua vida. Mais
do que uma explicação, estas
reflexões apresentam quatro
imagens capazes de gerar luz e
serenidade quando parece que a
escuridão da Cruz nos envolve.

A primeira imagem: o Trono da
Misericórdia

A primeira imagem é a do Trono da
Misericórdia. É uma iconografia



desenvolvida especialmente na Idade
Média. Há muitas variações, mas o
tema é sempre o mesmo: Deus Pai
segura com suas mãos o seu Filho na
Cruz, enquanto o Espírito Santo
representado como uma pomba
aparece entre o rosto do Pai e o do
Filho. A força desta imagem consiste
em apresentar a autodoação do Filho
como a própria doação do Pai, graças
à ação do Espírito Santo. Assim, fica
evidente, em primeiro lugar, que o
Pai revela a sua misericórdia para
cada uma das suas criaturas não 
apesar de, mas através da Paixão de
seu Filho. Isso não significa que o
amor de Deus tenha na Cruz uma
manifestação eminente pela dor que
levou consigo, mas porque é, de fato,
a última e mais eloquente pregação
de Jesus sobre o amor com o qual o
Pai respeita e promove o bem e a
liberdade de todos os seus filhos.

Essa imagem nos diz que Deus está
disposto a carregar o peso da Cruz



em lugar de forçar alguém a amá-Lo.
Então, se olharmos bem através das
chagas do Ressuscitado, não vemos a
imagem de um Deus tão
radicalmente transcendente que
considera indigno de sua pureza
relacionar-se com aqueles que são pó
e vaidade (cf. Gen 2,7; Sl 144,4). A
imagem do Deus cristão manifesta,
de maneira surpreendente e nova, a
unidade da justiça e da misericórdia.
O amor de Deus, que sempre se
coloca ao lado de suas criaturas, e a
sua capacidade de realizar o projeto
original da criação. Precisamente a
Cruz de Cristo torna evidente o peso
dessas penas, isto é, o que custou à
Trindade ser fiel ao seu projeto, a
essa loucura de amor que é a criação
de seres pessoais que se relacionam
com Deus com intimidade por toda a
eternidade, seja na forma de um
apaixonado Te amo, ou com um
amargo Te odeio. Nosso Padre disse
muitas vezes que precisamente quem



ama sofre, “se em amor sou sabido, / é
só por força da dor”[2].

A segunda imagem: o grito de Jesus

A segunda imagem é o grito de Jesus:
“Meu Deus, meu Deus, por que me
abandonaste?” (Mt 27,46). Como tudo
na vida de Jesus, esse gemido que
vem das profundezas de um corpo
exausto tem uma função de
revelação. Se olharmos ao redor sem
ingenuidade, veremos que muitas
vezes são os justos que saem
perdendo. É a constante verdade do
Salmo 73: “Aparentemente, as coisas
vão bem para os ímpios, e
aparentemente vão mal para aqueles
que querem viver face a face com
Deus”. Nesse sentido, Jesus na Cruz
se solidariza com todos os inocentes
que sofrem injustamente e que, neste
mundo, não têm seus gritos
escutados.

A Paixão do Crucificado é um ato da
compaixão – compassio – redentora



do Pai em Cristo com todas as vítimas
que, de um modo ou de outro,
sofreram por defender a verdade de
Deus e a verdade do homem. Suas
queixas, seus clamores tantas vezes
silenciados, encontram um lugar em
Deus graças ao grito de Jesus. Em
Cristo, estes clamores não se
extinguem, mas encontram
ressonância divina. No porquê de
Jesus, as nossas perguntas mais
cheias de dor ou solidão, não são
esquecidas, mas alcançam a
segurança de uma resposta repleta
de amor por parte da Trindade.
Como no caso de Jesus, essa resposta
só estará completa quando a
ressurreição chegar. No entanto, se
aprendermos a gritar Nele, a nossa
angústia se transformará
progressivamente em paz e
serenidade de vitória[3].

Se é verdade que os ímpios, no
banquete eterno, não se sentarão
indistintamente à mesa com as



vítimas, como se nada tivesse
acontecido[4], é fácil entender
porque a cruz é inseparável da
Ressurreição e do Juízo Final. Uma
pregação que, de fato, insista apenas
em uma dessas três realidades, faz
uma caricatura do mistério de Cristo
e torna ainda menos aceitável a
nossos contemporâneos a face de
Cristo. O Juízo Final é inseparável da
Cruz e da Ressurreição. É o último
ato da constituição do Reino que
Jesus pregou desde o princípio. É o
ato em que as intenções do coração
serão manifestadas e o sofrimento
inocente de todos os justos,
começando por Abel, receberão o
reconhecimento público que
merecem.

A terceira imagem: o bom ladrão

A terceira imagem é a conversão do
bom ladrão (cf. Lc 23, 40-43).
Pendurado na cruz, Jesus não apenas
se solidariza com os inocentes, mas



também sonda as profundezas dos
corações que rejeitam a Deus. O
Espírito Santo move Jesus para não
abandonar ninguém, nem mesmo
aqueles que se levantam contra Ele.
Jesus não veio para chamar os justos,
mas os pecadores (Mc 2,17). Ao longo
da sua vida, ele não só falou do
perdão e do amor aos inimigos (Mt
5,44), mas morreu perdoando e
abençoando um dos malfeitores que
foi crucificado com ele (cf. Lc 23,43).
O bom ladrão passou da maldição
para a bênção em poucos minutos. O 
êxodo pelo qual Jesus o conduziu é
uma metáfora para a nossa vida,
porque todos nós pecamos e vivemos
privados da glória de Deus (cfr. Rom
3,23).

Há uma condição, entretanto, para
poder entrar na bênção, porque no
relacionamento com Jesus não há
nada mágico ou automático:
ninguém, nem mesmo Jesus, pode
substituir a nossa consciência. No



final da sua vida, Jesus continua com
o seu programa iniciado no Jordão
(cf. Mc 1,14). Procura e se solidariza
com os pecadores, mas para chamá-
los à conversão e à penitência (cf. Lc
5,32). A novidade da revelação da
Cruz é que para Deus basta um 
verdadeiro ato de contrição para
conceder a bênção. O bom ladrão
não teve oportunidade de compensar
o que ele havia roubado e, no
entanto, ele já desfruta da vida
eterna. Como no nosso Batismo, aqui
ressoa a generosidade escandalosa
da parábola do filho pródigo: o Pai
não exige o cumprimento material
de uma reparação impossível. Ele
sonda a verdade do coração e é por
isso que é suficiente para Ele que
reconheçamos o nosso pecado sem
ambiguidades, que nos
arrependamos de coração e
abracemos a Jesus com a fé que faz o
que pode pela caridade (Gal 5,6). O
bom ladrão é uma boa imagem para
entender a gratuidade absoluta da



justificação e daquele mínimo que o
Pai exige para poder nos perdoar. O
Espírito Santo, que age em Jesus e em
seu Corpo, que é a Igreja, será
responsável por curar as feridas que
causamos ao nosso redor com os
nossos pecados.

Da Cruz, Jesus olha para nós. A sua
oração de intercessão “Pai, perdoa-
lhes porque não sabem o que
fazem” (Lc 23,34), é eficaz: coloca-
nos, como aquele ladrão, capaz de
reconhecer a culpa, aceitar a própria
responsabilidade e abrir-nos para a
necessidade do perdão. Se o olhar de
Jesus não fosse misericordioso, o
espetáculo dos nossos pecados
facilmente nos levaria ao desespero.
Mas o seu olhar é diferente: não nos
reduz ao que fazemos, mas abre um
espaço onde a dor que
experimentamos ao apalpar a
mesquinhez de nossas decisões não
termina em um gesto amargo. O
Filho de Deus é objeto de uma



violência absurda. A mesma
violência que continua ativa em
nosso interior quando a inveja, a
superficialidade ou simplesmente a
indiferença diante do mal e do
pecado nos transformam em
culpados. Mas o Amor de Deus é
mais forte do que qualquer tolice das
suas criaturas. A paciência com que
suporta a fraqueza dos que não têm
báculo (a im-becillitas) revela que o
Pai, em Cristo, tem as mãos sempre
abertas para nos acolher, se
realmente queremos fazer o esforço
de deixar-nos abraçar por Ele.

A quarta imagem: o Cordeiro
degolado diante do trono de Deus

A quarta imagem é a do Cordeiro
degolado que está diante do Trono de
Deus (cfr. Ap 5,1-14). O profeta Isaías
usou a imagem do cordeiro para
falar do Servo sofredor (cfr. Is 53.7).
O Batista usa a mesma imagem para
se referir a Jesus “que tira os pecados



do mundo” (Jo 1,29). O Evangelho de
João faz com que a morte de Cristo
corresponda ao momento do
sacrifício ritual no templo, talvez
para ressaltar que o sangue de um
cordeiro tinha libertado os
primogênitos de Israel da morte no
Egito (cfr. Ex. 12). O livro do
Apocalipse apresenta Cristo como o
Cordeiro que vence os poderosos da
terra, visto que Ele é o Rei dos reis e
Senhor dos senhores (cfr. Apocalipse
17:14). Para aqueles que não estão
familiarizados com o mundo bíblico,
pode ser difícil entender a insistência
– vinte e nove vezes – com que o
Apocalipse usa essa imagem. Mas
para os primeiros cristãos hebreus
era tão natural, que logo a poderosa
imagem do Cordeiro degolado e
vitorioso se desenvolveu, numa
síntese admirável do que a tradição
cristã posterior chamará de gloriosa 
exaltação de Cristo na Cruz. Esta
tradição, com origem no Evangelho
de São João, contempla a cruz como



antecipação da Glória da
Ressurreição. Em muitos crucifixos
ainda vemos as chamadas potências,
isto é, os raios da glória do
Ressuscitado que se expandem da
Cruz para o mundo inteiro. São
Josemaria, como tantos outros
santos, habitualmente contemplava a
Cruz deste ponto de vista[5].

O capítulo 5 do Apocalipse apresenta
uma surpresa característica do estilo
de São João. O autor introduz com
grande dramatismo a cena de um
livro selado que ninguém é capaz de
abrir. Um anjo grita alto,
perguntando se há alguém digno de
abrir os sete selos. Mas ninguém
responde. Ante aquele silêncio
desolador, João “chorava muito” (v.
4). Um dos anciãos o tranquiliza e
diz: “Não chores! Vê, o leão da tribo
de Judá, o rebento de Davi, saiu
vencedor. Ele pode romper os selos e
abrir o livro”.(Ap 5,5). O paradoxo é
que quando esse Leão faz uma



aparição para abrir o livro, ele o faz
na forma de um cordeiro (ver Ap
5,7).

«Victor, quia victima»[6] (Vencedor
porque é vítima). Ele venceu não
porque foi violento, mas porque foi
vítima de violência. A vitória do Pai
em Cristo revela algo dessa divina
passividade e mansidão que a
imagem do Cordeiro traduz para a
linguagem humana. Nem o Pai exigiu
do seu Filho a dor como satisfação,
nem Cristo eliminou o pecado
destruindo a ninguém. O Pai pediu
ao seu Filho que revelasse o seu
amor de Pai por cada um,
arriscando-se a que os homens
dessem o rumo que quisessem ao
amor de Deus. Pediu-lhe que
confessasse sempre e sem
ambiguidades que o Pai não retira os
seus dons, que a liberdade é real e
que Ele não quer escravos, mas
filhos. Por isso, toda a vida de Jesus
foi desmascarar a lógica dos corações



que, embora cumprindo
externamente, vivem escravizados
em seu interior pelo medo, a inveja
ou o ressentimento.

Jesus veio para nos libertar da
escravidão do pecado, anunciando
que “o Pai vos ama” (Jo 16,27) e
juntou a sua vontade humana ao
desejo divino tão perfeitamente, que
se deixou pendurar em uma cruz em
vez de forçar alguém a se render
diante de Deus. O paradoxo deste
Cordeiro “manso e humilde” (Mt 11,
29), que veio “para destruir as obras
do diabo” (1 Jo 3,8), é que conseguiu
vencê-las suportando até o final a
tentação da desconfiança no amor do
Pai. Assim, demonstrou a grandeza
do coração humano segundo o
projeto criador de Deus: um coração
que, com a força do Espírito Santo,
pode deixar-se moldar por tudo,
pode abraçar a todos e é capaz de
introduzir, na escuridão mais densa



da rejeição de Deus, a luz da
confiança filial.

A nossa liberdade é real, e a
Trindade a ama tanto que quis que
também nós déssemos forma à
relação que Ele iniciou na criação.
Nem Jesus, nem aqueles que o
crucificaram, nem Maria, nem Pedro,
nem Judas foram meros executores
de um roteiro já escrito desde a
eternidade. É verdade que é Deus
que nos primereia e que Ele
estabeleceu as regras e o significado
daquele jogo, que é a nossa vida.
Mas, uma regra fundamental é que
nós decidimos e construímos com Ele
o modo de viver na eternidade. “O
Deus que te criou sem ti, não te
salvará sem ti”[7]. Ele está sempre do
nosso lado e nos estende a mão, mas
não exercerá violência contra
qualquer um de nós, porque sabe
que o dom de um relacionamento
vivido em liberdade ilumina a nossa
história.



Juan Rego

Tradução: Mônica Diez

[1] Cfr. Catecismo da Igreja católica,
nº 617.

[2] Amigos de Deus, nº 68.

[3] Sal 22, 25-35: “Tu és o meu louvor
na grande assembleia, cumprirei
meus votos diante dos seus fiéis. Os
pobres comerão e ficarão fartos,
louvarão o Senhor os que o
procuram: ‘Viva para sempre o
coração deles!” Recordarão e
voltarão ao Senhor todos os confins
da terra: diante dele se prostrarão
todas as famílias dos povos. Pois o
reino pertence ao Senhor, Ele
domina sobre as nações. Só diante
dele se prostrarão os que dormem
debaixo do chão; diante dele se
curvarão os que descem ao pó da



terra. Quanto a mim, para ele
viverei,a ele servirá a minha
descendência. Do Senhor se falará à
geração futura; anunciarão a sua
justiça; dirão ao povo que vai nascer:
“Eis a obra do Senhor!’”

[4] Cfr. Bento XVI, Enc. Spe salvi,
30/11/2007, n. 44.

[5] Cfr. Caminho, n. 969.

[6] Santo Agostinho Confissões X, 43.

[7] Cfr. Santo Agostinho, Sermo 169,
11, PL 38,923.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/nos-
proclamamos-cristo-crucificado/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/nos-proclamamos-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/pt-br/article/nos-proclamamos-cristo-crucificado/
https://opusdei.org/pt-br/article/nos-proclamamos-cristo-crucificado/

	​“Nós proclamamos Cristo crucificado”

