
opusdei.org

Normal, discreto e
divino

Alguns conterrâneos de Jesus
não acreditaram em que o
poder de Deus pudesse
manifestar-se em alguém “tão
normal”. O Senhor quer
continuar nos encontrando na
vida cotidiana através das
práticas simples de piedade que
procuramos viver.

22/02/2021

Estamos em um sábado. Jesus está na
sinagoga de Nazaré. Vêm à sua
mente, talvez, muitas recordações



familiares da sua infância e
juventude. Quantas vezes terá
ouvido lá a palavra de Deus! Os seus
compatriotas, que o conhecem há
muito tempo, foram recebendo
várias notícias sobre os milagres que
fez em cidades vizinhas. E isto tem
um efeito estranho: a familiaridade
com Jesus converte-se num obstáculo
para eles. “Donde lhe vem essa
sabedoria e essa força miraculosa?
Não é ele o filho do carpinteiro? ” (Mt
13, 54-55), perguntam-se.
Surpreende-os o fato de que a
salvação possa vir de alguém que
viram crescer dia a dia. Não
acreditam que o Messias possa ter
vivido entre eles de modo tão
discreto e despercebido.

Como os conterrâneos de Jesus

Os habitantes de Nazaré pensam
conhecer bem a Jesus. Tem certeza
de que as coisas que se contam dele
não podem ser verdade. “Não é



Maria sua mãe? Não são seus irmãos
Tiago, José, Simão e Judas? E suas
irmãs não vivem todas entre nós? De
onde lhe vem pois tudo isto? ” (Mt 13,
56). Em um povoado onde não se faz
imagens de Deus e onde nem sequer
se pronuncia seu nome, um de seus
conterrâneos afirma que ele é o
Messias... impossível. E mais,
conhecem sua origem, conhecem
seus pais, conhecem sua casa: “Era
uma família simples, próxima de
todos, integrada normalmente no
povoado”[1]. Não entendem como
alguém tão igual a eles possa fazer
milagres. “A vida normal de Jesus, o
operário provinciano, não parece
esconder qualquer mistério; a sua
proveniência revela-O como um
igual a todos os outros”[2]. O filho de
Deus trabalhava com José em sua
oficina; “a maior parte de sua vida
foi consagrada a essa tarefa, numa
existência simples que não
despertava nenhuma admiração”[3].
Por que a normalidade da vida de



Jesus constituía um motivo para não
acreditar em sua divindade?

Embora possa aparecer algo alheio a
nós, reservado a aqueles que
conviveram com Cristo, na verdade
nós também suspeitamos muitas
vezes da normalidade. O que é
especial, chamativo, extraordinário é
que nos atrai; o que quebra o ritmo
encanta-nos. Costuma acontecer que
nossa capacidade de assombrar-nos
adormece, que naturalmente
acontecem muitas coisas, que nos
fechamos em certas rotinas,
passando por alto os milagres que se
dão atrás da normalidade. Sem ir
mais longe acostumamo-nos muitas
vezes inclusive ao maior de todos
eles, à presença do Filho de Deus na
Eucaristia. O mesmo, porém, pode
acontecer com nosso encontro
pessoal com Cristo na oração, com
essa serenata de jaculatórias à
Virgem que é a recitação do santo
rosário ou com os momentos em que



queremos preencher nossa mente e
nossos afetos com a doutrina cristã
através da leitura espiritual.
Habituamo-nos talvez a ter tão à mão
nosso criador. O dispensador de
todas as graças, o amor que satisfaz
qualquer desejo, está encerrado
numa infinidade de sacrários
espalhados por todo o globo. Deus
quis tornar presente toda sua
onipotência nos espaços que a
normalidade lhe oferece. É dali que
ele atua. Assim, muitas vezes sem
brilho, surgem inumeráveis milagres
à nossa volta.

Nos bastidores do cotidiano

Essa normalidade de Deus pode
desconcertar-nos porque a
contrapomos a uma espontaneidade
que talvez julguemos elemento
essencial de uma relação. O que é
normal pode parecer muito
previsível porque nele falta
aparentemente a criatividade, o fator



surpresa, a paixão do amor
verdadeiro. Achamos talvez falta de
algo distintivo que faça de nossa
relação com Deus uma aventura
inigualável, única e irrepetível, um
testemunho espetacular que possa
inclusive mexer com outras pessoas.
Podemos pensar que a normalidade
uniformiza e desperdiça a
contribuição que cada um pode dar.
É verdade que, diante do que é
sempre igual a reação compreensível
é o habituar-se.

Sabemos, no entanto, que Deus
convida-nos a encontrá-lo no que é
mais comum, nas coisas de cada dia.
Assim é também o amor humano,
que cresce e se torna mais profundo
não só se valendo de grandes
momentos especiais e sim nesses
silêncios, cansaços e incompreensões
dos dias compartilhados;
simplesmente estando juntos. “Há 
algo de santo, de divino, escondido
nas situações mais comuns”[4] que



gostaríamos de descobrir. Acontece
que, embora nossa relação com Deus
aconteça no meio da normalidade, a 
processão se dá interiormente. Seu
amor apaixonado pode mover-se
bem comodamente entre os
bastidores da normalidade, no hoje
sem espetáculo, sem fogos de
artifício mas como brasas ardentes. A
razão é que nós sabemos que
estamos sendo olhados a cada
momento, e com um carinho novo.
Não importa a Deus o quão normal
seja minha vida: é minha e isso lhe
basta. Deus, de fato, oferece-nos a
oportunidade de fazer de nossa vida
algo excepcionalmente singular e
especial; ele só sabe contar de um em
um. Nunca faz comparações entre
seus filhos. Chamou a cada um antes
da criação do mundo (cfr. Ef 1,4): não
existe ninguém igual a mim e, por
isso, sou inimitável e absolutamente
amável para Deus.

Os mimos parecem monótonos



Esse espaço de normalidade no qual
o Senhor atua torna possível que
nossa vida esteja, como diz São
Paulo, “escondida com Cristo em
Deus” (Col 3,3); cheia de dias iguais
em que aparentemente não acontece
nada e, no entanto, está acontecendo
o mais inaudito. “Nesta constância
para continuar em frente dia a dia,
vejo a santidade da Igreja militante.
Essa é muitas vezes a santidade ‘da
porta do lado’”[5]. Poderia parecer
de fora, que a monotonia tomou
conta de quem procura viver essa
santidade nas coisas normais. Para
desmascarar essa visão superficial,
no entanto, São Josemaria
comparava os pequenos e constantes
costumes de piedade dessa alma com
os mimos que uma mãe tem com seu
filho pequeno: “Plano de vida:
monotonia? Os mimos de uma mãe,
monótonos? Não dizem sempre a
mesma coisa os que se amam?”[6].
Ao mesmo tempo, Deus está
concentrado em nós e não deixa de



pensar em nós nem de amar-nos em
nenhum instante; não importa quão
normal seja nossa vida, e sim que
seja tão excepcional para ele.

São Bernardo de Claraval escrevia ao
Papa Eugênio III, grande amigo seu
que foi beatificado depois, para
animá-lo a não descuidar a vida de
oração constante e evitar assim ser
absorvido pelas atividades de seu
novo ministério: “Afasta-te das
ocupações pelo menos durante
algum tempo. Qualquer coisa menos
permitir que elas te arrastem e te
levem aonde não queres. Queres
saber aonde? À dureza do
coração”[7]. Sem algumas práticas de
piedade concretas, diárias, o coração
corre o perigo de fechar-se ao amor
de Deus e tornar-se duro. Sem o seu
carinho, até o mais santo pode
perder o rumo. Sem Ele ao nosso
lado, ficamos logo sem forças.



Em maio de 1936, São Josemaria
estava dando uma palestra e propôs
aos que escutavam que pedissem a
“graça para cumprir o meu plano de
vida de tal modo que aproveite bem
o tempo. Por que me deito e levanto
fora de horas?”[8]. E podemos
perguntar: o que tem a ver o amor de
Deus com a hora de ir descansar?
Essa é a maravilha da normalidade
de Deus. Importa-lhe, e muito, nosso
sono, nossa saúde, nossos planos. E,
sobretudo, não quer que fiquemos
inquietos no fim do dia para tentar
fazer mais coisas do que já foi feito,
porque quem atua é sempre Deus.

Para garantir nossa liberdade

Ao começar seu pontificado, Bento
XVI alertava contra um perigo
constante e que talvez estivesse
presente naquela sinagoga de Nazaré
que mencionamos no começo: “O
mundo é redimido pela paciência de
Deus e destruído pela impaciência



dos homens”[9]. A normalidade
parece-nos sempre excessivamente
lenta, talvez pensemos que chega
tarde. Desejamos que as coisas boas e
santas se realizem o quanto antes. Às
vezes é difícil entender porque o
bem tarda tanto a chegar, porque o
Messias demora tanto tempo que
inclusive “começa por estar nove
meses no seio de sua mãe, como todo
homem, com uma naturalidade
extrema”[10].

Na realidade, com essa forma de
aparecer, talvez o que Deus busque
seja garantir a liberdade dos homens,
estar seguro de que nós também
queremos estar com ele, ora rezando
alguns minutos, interrompendo
nossas atividades para dedicar
algumas palavras a Maria ou fazer
qualquer outra coisa. Se Deus se
manifestasse de modo diferente,
nossa resposta teria que ser
indiscutível. Por isso vemos que
Jesus parece feliz passando



despercebido nas cenas do
evangelho. Os magos, por exemplo,
devem ter ficado surpreendidos ao
ver o rei dos judeus nos braços de
uma mulher jovem, num lugar tão
simples. Deus não quer subjugar os
homens. A personalidade de seu
Filho é tão atraente que Deus
escolheu manifestar-se na
normalidade para dar-nos um espaço
de liberdade. Quer filhos livres, não
deslumbrados. Sabe que nada nos
estimula tanto como descobrir
pessoalmente um tesouro escondido.
Agradecer e desfrutar dessa
liberdade - com todas as suas luzes e
suas sombras - ajuda-nos a
compartilhar sua paciência diante de
tantas coisas que, à primeira vista,
podem parecer um obstáculo para a
redenção e constituem, no entanto, o
caminho normal através do qual
Deus se manifesta.

Por isso mesmo, seus mandamentos e
suas normas são também um dom e



um convite. Pode-se resumir esta
realidade recorrendo a dois dos
maiores pensadores da tradição
cristã: “Continuando por esta linha,
São Tomás de Aquino pôde dizer: ‘A
nova Lei é a graça do Espírito Santo’;
não uma norma nova, mas a
interioridade nova dada pelo próprio
Espírito de Deus. No fim, essa
experiência espiritual da verdadeira
novidade no cristianismo foi
resumida por Agostinho nesta
famosa fórmula: ‘Da quod iubes et
iube quod vis – concedei o que
mandais e depois mandai o que
quiserdes’”[11]. Entendem-se bem
então alguns parágrafos inflamados
do salmista que podem nos servir
para agradecer esta liberdade a
Deus: “Com meus lábios proclamo
todas as normas de tua boca. No
caminho de teus preceitos deleito-me
mais do que em todas as riquezas.
Quero meditar teus mandatos e fixar
o olhar em teus caminhos” (Sl 119,
13-15).



Deus está na normalidade

Vivemos numa época de fenômenos
de massa, de pessoas que tem
milhões de seguidores, fotos ou
vídeos que se tornam virais em
poucos minutos. Diante deste
panorama, continua vigente o que
dissemos sobre a normalidade na
qual o Senhor atua? Não ignoramos
que Deus é paciente e nos disse que a
sua ação é como a do levedo: não se
pode distingui-lo da massa e, apesar
de seja lá o que for, chega a toda ela.
Deus é o primeiro interessado em
salvar o mundo, muito mais do que
nós. De fato, é ele que impulsiona,
que inflama e que sustenta. A nós, só
cabe unir-nos a esse movimento de
santidade: “Com a maravilhosa
normalidade do divino, a alma
contemplativa transborda em afã
apostólico”[12].

O Papa Francisco convida-nos
precisamente a deixar-nos invadir



pela vibração apaixonada da graça:
“Quanto bem nos faz ter, como
Simeão, o Senhor ‘nos braços’ (Lc
2,28). Não só na cabeça e no coração,
mas nas mãos, em tudo que fazemos:
na oração, no trabalho, nas refeições,
ao telefone, na escola, com os pobres,
em toda parte. Ter o Senhor nas
mãos é o antídoto contra o
misticismo isolado e o ativismo
desenfreado, porque o encontro real
com Jesus endireita tanto o devoto
sentimental como o frenético
factótum. Viver o encontro com Jesus
é também o remédio para a paralisia
da normalidade, é abrir-se à
cotidiana agitação da graça”[13].
Com Cristo queremos liberar-nos da
paralisia de pensar que Deus não
está na normalidade.

“Maria santifica as coisas mais
pequenas - fazia notar São Josemaria
- aquelas que muitos consideram
erroneamente como
intranscendentes e sem valor: o



trabalho de cada dia, os pormenores
de atenção com as pessoas queridas,
as conversas e visitas por razões de
parentescos ou de amizade. Bendita
normalidade, que pode estar
repassada de tanto amor de Deus!
”[14].

Diego Zalbidea

[1] Francisco, ex. ap. Amoris laetitia,
n. 182.

[2] Bento XVI, A infância de Jesus,
Editorial Planeta, São Paulo, 2012.

[3] Francisco, encíclica Laudato Si’, n.
98.

[4] São Josemaria, Entrevistas, n. 114.

[5] Francisco, ex. ap. Gaudete et
exultate, n. 7.



[6] São Josemaria, Roteiro de uma
palestra, 22/08/1938. Citado em Pedro
Rodríguez, Edição Comentada de 
Caminho, Quadrante, São Paulo,
2014, p. 229.

[7] São Bernardo de Claraval, Carta
ao Papa Beato Eugênio III.

[8] São Josemaria, Roteiro de uma
palestra, 22/08/1938. Citado em Pedro
Rodríguez, Edição Comentada de 
Caminho, Quadrante, São Paulo,
2014, p. 230.

[9] Bento XVI, Homilia, 24/04/2005.

[10] São Josemaria, E Cristo que
passa, n. 148.

[11] Bento XVI, Jesus de Nazaré II,
Planeta, São Paulo.

[12] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 120.

[13] Francisco, Homilia, 2/02/2018.



[14] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 148.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/normal-
discreto-e-divino/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/normal-discreto-e-divino/
https://opusdei.org/pt-br/article/normal-discreto-e-divino/
https://opusdei.org/pt-br/article/normal-discreto-e-divino/

	Normal, discreto e divino

