
opusdei.org

Nicodemos. "Como
pode um homem
nascer, sendo já
velho?" (Jo 3,4)

Nesta catequese sobre a velhice,
o Papa Francisco mergulha em
outra das figuras mais
importantes dos idosos nos
Evangelhos: Nicodemos, um dos
líderes dos judeus.

08/06/2022

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!



Entre as figuras idosas mais
relevantes dos Evangelhos está
Nicodemos – um dos chefes dos
judeus – o qual querendo conhecer
Jesus, mas foi secretamente ter com
ele de noite (cf. Jo 3, 1-21). Na
conversa de Jesus com Nicodemos,
emerge o coração da revelação de
Jesus e da sua missão redentora,
quando diz: "Porque Deus amou de
tal modo o mundo que lhe deu o seu
Filho único, para que todo aquele
que nele crê não pereça, mas tenha a
vida eterna" (v. 16).

Jesus diz a Nicodemos que para “ver
o reino de Deus” é preciso “nascer do
alto” (cf. v. 3). Não se trata de nascer
de novo, de repetir a nossa vinda ao
mundo, esperando que uma nova
reencarnação reabra a nossa
possibilidade de uma vida melhor.
Esta repetição não tem qualquer
significado. Aliás, esvaziaria a vida
que vivemos de todo o significado,
apagando-a como se fosse uma



experiência falhada, um valor
caducado, um descarte. Não, não é
isto, este nascer de novo do qual fala
Jesus: é outra coisa. Esta vida é
preciosa aos olhos de Deus: ela
identifica-nos como criaturas
ternamente amadas por Ele. O
“nascimento do alto”, que nos
permite “entrar” no reino de Deus, é
uma geração no Espírito, uma
passagem através das águas para a
terra prometida de uma criação
reconciliada com o amor de Deus. É
um renascimento do alto, com a
graça de Deus. Não é um renascer
fisicamente outra vez.

Nicodemos interpreta mal este
nascimento, e questiona a velhice
como evidência da sua
impossibilidade: o ser humano
envelhece inevitavelmente, o sonho
da eterna juventude afasta-se
definitivamente, o desgaste é o ponde
de chegada de qualquer nascimento
no tempo. Como se pode imaginar



um destino que tem a forma de
nascimento? Nicodemos pensa assim
e não encontra o modo de
compreender as palavras de Jesus. O
que é este renascimento?

A objeção de Nicodemos é muito
instrutiva para nós. Com efeito,
podemos inverter, à luz da palavra
de Jesus, a descoberta de uma missão
própria da velhice. De fato, ser idoso
não só não é obstáculo ao
nascimento do alto do qual Jesus fala,
mas torna-se o momento oportuno
para o iluminar, libertando-o do
equívoco de uma esperança perdida.
A nossa época e a nossa cultura, que
mostram uma tendência
preocupante para considerar o
nascimento de um filho como uma
simples questão de produção e
reprodução biológica do ser humano,
cultivam então o mito da juventude
eterna como a obsessão -
desesperada – de uma carne
incorruptível. Por que é a velhice - de



muitos modos - desprezada? Porque
traz a prova irrefutável do abandono
deste mito, que nos faria regressar ao
ventre da mãe, para sermos
eternamente jovens no corpo.

A técnica deixa-se atrair por este
mito de todos os modos: à espera de
derrotar a morte, podemos manter o
corpo vivo com medicamentos e
cosméticos, que abrandam,
escondem, removem a velhice. É
claro que o bem-estar é uma coisa, a
alimentação do mito é outra. Não se
pode negar, contudo, que a confusão
entre os dois aspetos nos causam
uma confusão mental. Confundir o
bem-estar com a alimentação do
mito da juventude eterna. Faz-se
tanto para recuperar esta juventude:
muitas maquiagens, tantas cirurgias
para parecer jovem. Vêm-me à mente
as palavras de uma sábia atriz
italiana, Anna Magnani, quando lhe
disseram que deveriam tirar-lhe as
rugas, e ela respondeu: “Não, não as



toqueis! Foram necessários tantos
anos para as ter: não as toqueis”. É
isto: as rugas são um símbolo da
experiência, um símbolo da vida, um
símbolo da maturidade, um símbolo
de ter percorrido um caminho. Não
as toqueis para vos tornardes jovens,
mas jovens de rosto: o que importa é
toda a personalidade, o que interessa
é o coração, e o coração permanece
com aquela juventude do vinho bom,
que quanto mais envelhece, melhor
é.

A vida em carne mortal é uma
lindíssima obra “incompleta”: como
certas obras de arte que
precisamente na sua incompletude
têm um encanto único. Porque a vida
aqui em baixo é “iniciação”, não
conclusão: viemos ao mundo assim
mesmo, como pessoas reais, como
pessoas que progridem na idade, mas
são reais para sempre. Mas a vida na
carne mortal é um espaço e um
tempo demasiado pequeno para se



manter intacta e levar à conclusão a
parte mais preciosa da nossa
existência no tempo do mundo. A fé,
que acolhe o anúncio evangélico do
Reino de Deus ao qual estamos
destinados, tem um extraordinário
primeiro efeito, diz Jesus. Permite-
nos “ver” o reino de Deus. Tornamo-
nos verdadeiramente capazes de ver
os muitos sinais de aproximação da
nossa esperança de cumprimento
por aquilo que, na nossa vida, traz a
marca do destino para a eternidade
de Deus.

Os sinais são os do amor evangélico,
em muitos aspetos iluminados por
Jesus. E se pudermos “vê-los”,
podemos também “entrar” no reino,
com a passagem do Espírito através
da água que regenera.

A velhice é a condição, concedida a
muitos de nós, na qual o milagre
deste nascimento do alto pode ser
intimamente assimilado e tornado



credível para a comunidade humana:
não comunica nostalgia do
nascimento no tempo, mas amor pelo
destino final. Nesta perspectiva, a
velhice tem uma beleza única:
caminhamos rumo ao Eterno.
Ninguém pode voltar a entrar no
ventre da mãe, nem sequer no seu
substituto tecnológico e consumista.
Isto não dá sabedoria, não dá
caminho percorrido, isto é artificial.
Seria triste, mesmo que fosse
possível. O velho caminha para a
frente, o idoso caminha em direção
ao destino, rumo ao céu de Deus, o
idoso caminha com a sua sabedoria
vivida durante a existência. A
velhice, por conseguinte, é um tempo
especial para dissolver o futuro da
ilusão tecnocrática de uma
sobrevivência biológica e robótica,
mas sobretudo porque se abre à
ternura do útero criador e gerador
de Deus. Aqui, gostaria de sublinhar
esta palavra: a ternura dos idosos.
Observai como um avô ou avó olha



para os netos, como acaricia os netos:
aquela ternura, livre de todas as
provas humanas, que superou as
provações humanas e capaz de
oferecer gratuitamente o amor, a
proximidade amorosa de uns aos
outros. Esta ternura abre a porta
para compreender a ternura de
Deus. Não nos esqueçamos que o
Espírito de Deus é proximidade,
compaixão e ternura. Deus é assim,
sabe acariciar. E a velhice ajuda-nos
a compreender esta dimensão de
Deus que é ternura. A velhice é o
tempo especial para dissolver o
futuro da ilusão tecnocrática, é o
tempo da ternura de Deus que cria,
cria um caminho para todos nós. Que
o Espírito nos conceda a reabertura
desta missão espiritual - e cultural -
da velhice, que nos reconcilia com o
nascimento do alto. Quando
pensamos na velhice desta maneira,
dizemos depois: por que então a
cultura do descarte decide pôr de
lado os idosos, considerando-os não



úteis? Os idosos são mensageiros do
futuro, os velhinhos são mensageiros
da ternura, são mensageiros da
sabedoria de uma existência vivida.
Vamos em frente e olhemos para os
idosos.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/nicodemos-
como-pode-um-homem-nascer-sendo-ja-

velho-jo-3-4/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/nicodemos-como-pode-um-homem-nascer-sendo-ja-velho-jo-3-4/
https://opusdei.org/pt-br/article/nicodemos-como-pode-um-homem-nascer-sendo-ja-velho-jo-3-4/
https://opusdei.org/pt-br/article/nicodemos-como-pode-um-homem-nascer-sendo-ja-velho-jo-3-4/
https://opusdei.org/pt-br/article/nicodemos-como-pode-um-homem-nascer-sendo-ja-velho-jo-3-4/

	Nicodemos. "Como pode um homem nascer, sendo já velho?" (Jo 3,4)

