
opusdei.org

Nem individualistas,
nem indiferentes,
mas irmãos

O Papa Francisco, na Audiência
Geral desta quarta-feira, voltou
a falar sobre a pandemia e as
doenças sociais ainda mais
reveladas por ela, como o
individualismo e a indiferença.
“A harmonia faz reconhecer a
dignidade humana, aquela
harmonia criada por Deus”,
disse o Papa.

12/08/2020



Amados irmãos e irmãs, bom dia!

A pandemia pôs em evidência como
todos nós somos vulneráveis e
estamos interligados. Se não nos
preocuparmos uns com os outros, a
começar pelos últimos, por aqueles
que são mais atingidos, incluindo a
criação, não podemos curar o
mundo.

É de louvar o empenho de tantas
pessoas que nestes meses estão
demonstrando amor humano e
cristão pelo próximo, dedicando-se
aos doentes até arriscando a própria
saúde. São heróis! No entanto, o
coronavírus não é a única doença a
combater, mas a pandemia trouxe à
luz patologias sociais mais vastas.
Uma delas é a visão distorcida da
pessoa, um olhar que ignora a sua
dignidade e a sua índole relacional.
Por vezes consideramos os outros
como objetos, a serem usados e
descartados. Na realidade, este tipo



de olhar cega e fomenta uma cultura
de descarte individualista e
agressiva, que transforma o ser
humano num bem de consumo (cf.
Exort. ap. Evangelii gaudium, 53; Enc.
Laudato si' [LS], 22 Laudato si' [LS],
22, 22).

Contudo, à luz da fé, sabemos que
Deus olha para o homem e para a
mulher de outro modo. Ele criou-nos
não como objetos, mas como pessoas
amadas e capazes de amar; criou-nos
à sua imagem e semelhança (cf. Gn 1,
27). Desta forma, deu-nos uma
dignidade única, convidando-nos a
viver em comunhão com Ele, em
comunhão com as nossas irmãs e
irmãos, no respeito de toda a criação.
Podemos dizer, em comunhão, em
harmonia. A criação é uma harmonia
na qual somos chamados a viver. E
nesta comunhão, nesta harmonia
que é comunhão, Deus dá-nos a
capacidade de procriar e de
preservar a vida (cf. Gn 1, 28-29), de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_a_uma_economia_da_exclus%C3%A3o


trabalhar e cuidar da terra (cf. Gn 2,
15; LS 67 67). Compreende-se que
não podemos procriar nem
preservar a vida sem harmonia; seria
destruída.

Temos um exemplo desse olhar
individualista, daquilo que não é
harmonia, nos Evangelhos, no pedido
feito a Jesus pela mãe dos discípulos
Tiago e João (cf. Mt 20, 20-28). Ela
gostaria que os seus filhos pudessem
sentar-se à direita e à esquerda do
novo rei. Mas Jesus propõe outro tipo
de visão: a de servir e dar a vida
pelos outros, e confirma-a
restituindo a vista a dois cegos e
fazendo-os seus discípulos (cf. Mt 20,
29-34). Procurar subir na vida, ser
superior aos outros, destrói a
harmonia. É a lógica do domínio, de
dominar os demais. A harmonia é
outra coisa: é o serviço.

Peçamos portanto ao Senhor que nos
conceda um olhar atento aos irmãos



e irmãs, especialmente aos que
sofrem. Como discípulos de Jesus,
não queremos ser indiferentes ou
individualistas. São estas as duas
atitudes negativas contra a
harmonia. Indiferente: olho para o
outro lado. Individualista: considerar
apenas o próprio interesse. A
harmonia criada por Deus pede que
olhemos para os outros, para as
necessidades dos demais, para os
problemas do próximo, estar em
comunhão. Queremos reconhecer em
cada pessoa a dignidade humana,
qualquer que seja a sua raça, língua
ou condição. A harmonia faz
reconhecer a dignidade humana,
aquela harmonia criada por Deus,
com o homem no centro.

O Concílio Vaticano II evidencia que
esta dignidade é inalienável, porque
“foi criada à imagem de
Deus” (Const. past. Gaudium et spes,
12). Ela é a base de toda a vida social
e determina os seus princípios

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


operacionais. Na cultura moderna, a
referência mais próxima ao princípio
da dignidade inalienável da pessoa é
a Declaração Universal dos Direitos
do Homem, que São João Paulo II
definiu “uma pedra miliária, posta
na longa e difícil caminhada do
gênero humano” (Discurso à
Assembleia geral das Nações Unidas,
2 de outubro de 1979, n. 7) e como
“uma das mais altas expressões da
consciência humana” (Discurso à
Assembleia geral das Nações Unidas,
5 de outubro de 1995, n. 2). Os
direitos não são apenas individuais,
mas também sociais; são dos povos,
das nações (cf. Compêndio da
Doutrina Social da Igreja, 157). Com
efeito, o ser humano, na sua
dignidade pessoal, é um ser social,
criado à imagem do Deus Uno e
Trino. Nós somos seres sociais,
precisamos viver nesta harmonia
social, mas quando há egoísmo, o
nosso olhar não se dirige para os
outros, para a comunidade, mas

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1979/october/documents/hf_jp-ii_spe_19791002_general-assembly-onu.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1979/october/documents/hf_jp-ii_spe_19791002_general-assembly-onu.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html#Direitos%20dos%20povos%20e%20das%20na%C3%A7%C3%B5es


volta-se para nós mesmos e isto
torna-nos irracionais, maus, egoístas,
destruindo a harmonia.

Esta consciência renovada pela
dignidade de cada ser humano tem
sérias implicações sociais,
econômicas e políticas. Olhar para o
irmão e para toda a criação como
uma dádiva recebida do amor do Pai
suscita um comportamento de
atenção, cuidado e admiração. Assim
a pessoa de fé, contemplando o
próximo como um irmão e não como
um estranho, olha para ele com
compaixão e empatia, não com
desprezo ou inimizade. E
contemplando o mundo à luz da fé,
esforça-se por desenvolver, com a
ajuda da graça, a sua criatividade e
entusiasmo para resolver os dramas
da história. Ele concebe e desenvolve
as suas capacidades como
responsabilidades que fluem da fé
(ibidem), como dons de Deus a serem

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html#Direitos%20dos%20povos%20e%20das%20na%C3%A7%C3%B5es


postos ao serviço da humanidade e
da criação.

Ao trabalharmos todos para curar
um vírus que atinge indistintamente
todos, a fé exorta-nos a
comprometer-nos séria e ativamente
a contrastar a indiferença face às
violações da dignidade humana. Esta
cultura da indiferença que
acompanha a cultura do descarte: as
coisas que não me dizem respeito
não me interessam. A fé exige
sempre que nos deixemos curar e
converter do nosso individualismo,
tanto pessoal como coletivo: por
exemplo, um individualismo de
partido.

Que o Senhor nos “restitua a vista”
para redescobrir o que significa
sermos membros da família humana.
E que este olhar se traduza em ações
concretas de compaixão e respeito
por cada pessoa e de cuidado e tutela
pela nossa casa comum.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/nem-
individualistas-nem-indiferentes-mas-

irmaos/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/nem-individualistas-nem-indiferentes-mas-irmaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/nem-individualistas-nem-indiferentes-mas-irmaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/nem-individualistas-nem-indiferentes-mas-irmaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/nem-individualistas-nem-indiferentes-mas-irmaos/

	Nem individualistas, nem indiferentes, mas irmãos

