
opusdei.org

Naturalidade

São Josemaria gostava de falar
da virtude humana da
“naturalidade”. Considera esta
uma atitude profundamente
cristã, que denota sempre a
qualidade do que é feito com
verdade, sem disfarce,
duplicidade ou ornamentação.

29/10/2020

A naturalidade é uma virtude que
brilha especialmente nos primeiros
cristãos. Cidadãos comuns antes de
conhecer o Evangelho, continuavam
sendo-o ao abraçar a fé. A luz de



Cristo que se havia acendido em seus
corações levava-os a santificar as
suas atividades, não a abandoná-las
nem a mudá-las. “Não deixamos de
frequentar o foro – escreve
Tertuliano em finais do século II –, o
mercado, os banhos, as lojas, as
oficinas, as hospedarias e feiras; não
deixamos de relacionar-nos, de
conviver convosco neste mundo.
Convosco navegamos, vamos à
milícia, trabalhamos a terra e de seu
fruto fazemos comércio. E vendemos
na cidade para vosso uso os produtos
de nossos afazeres e fadigas”[1]. “Os
cristãos – lê-se noutro documento do
século II – não se distinguem dos
outros homens, nem por sua terra,
nem por língua ou costumes. Com
efeito, não moram em cidades
próprias, nem falam língua estranha,
nem têm algum modo especial de
viver. [...] Vivendo em cidades gregas
e bárbaras, conforme a sorte de cada
um, e adaptando-se aos costumes do
lugar quanto à roupa, ao alimento e



ao resto, testemunham um modo de
vida social admirável e, sem dúvida,
paradoxal”[2]. São do mundo sem ser
mundanos: vivem com naturalidade
cristã.

Nessa vida corrente procuravam
difundir a sua fé para realizar a
missão apostólica. Com tanta decisão
o faziam que o filósofo Celso os
acusava de aproveitar-se das suas
profissões – sapateiros, professores,
lavadeiros, etc. – para semear nas
casas e em toda a sociedade a
semente do Evangelho[3]. Eram, em
suma, cristãos que procuravam
plasmar a doutrina de Cristo em seus
afazeres cotidianos e propagá-la nos
ambientes que frequentavam, com o
seu exemplo e a sua palavra,
seguindo o ensinamento do Senhor:
“Brilhe vossa luz ante os homens,
para que vejam vossas boas obras e
glorifiquem o vosso Pai, que está nos
céus”[4]. As “boas obras”, e não
alguns distintivos externos, davam



testemunho da sua fé. Atuavam
como a levedura que fermenta a
massa com naturalidade, sem sair do
seu lugar, sem atitudes estranhas que
os afastassem dos outros cidadãos
honrados, tornando assim ineficaz o
seu empenho apostólico.

Este espírito de santificação e de
apostolado no meio do mundo é o
precedente mais claro da mensagem
de São Josemaria. “Se se quer
procurar um termo de comparação, o
modo mais fácil de entender o Opus
Dei é pensar na vida dos primeiros
cristãos. Eles viviam profundamente
a sua vocação cristã; procuravam
seriamente a perfeição a que
estavam chamados pelo fato, simples
e sublime, do Batismo. Não se
distinguiam exteriormente dos
demais cidadãos”[5]. Da mesma
forma, quem segue o caminho de
santidade que São Josemaria ensina
“são pessoas comuns; desenvolvem
um trabalho corrente; vivem no meio



do mundo de acordo com o que são:
cidadãos cristãos que querem
corresponder cabalmente às
exigências da sua fé”[6]. Daí a
importância que São Josemaria
concede à “naturalidade”[7].

Com a normalidade de Jesus em
Nazaré

Em geral, a naturalidade cristã é uma
virtude que leva a viver
coerentemente a fé, comportando-se,
nas relações com os outros, de
acordo com o que cada um é. Neste
sentido forma parte da humildade.

As suas manifestações externas
podem ser diversas, segundo o
estado e condição de cada um. Há
uma naturalidade própria dos
sacerdotes, que os leva a agir de
acordo com o seu ministério sagrado,
que é um ministério público; há uma
naturalidade própria dos fiéis leigos,
que consiste em viver coerentemente
a fé em seu ambiente profissional e



social, dando desse modo
testemunho de Cristo, porém não
como quem ostenta um ofício público
da Igreja, mas conforme a sua
condição de cidadãos e de
profissionais como os outros.

Quando São Josemaria fala de
naturalidade, refere-se sobretudo a
esta última, a dos fiéis leigos. Afirma
que “não é necessário, para
demonstrar que se é cristão,
adornar-se com um punhado de
distintivos, porque o cristianismo
manifestar-se-á com simplicidade na
vida dos que conhecem a sua fé e
lutam por pô-la em prática, no
esforço por portar-se bem, na alegria
com que tratam as coisas de Deus, no
entusiasmo com que vivem a
caridade”[8]. Como modelo remete à
conduta do Senhor durante os anos
de vida em Nazaré: “Comportando-
nos com normalidade – como os
nossos iguais – e com sentido
sobrenatural, não fazemos mais do



que seguir o exemplo de Jesus Cristo,
verdadeiro Deus e verdadeiro
Homem. Reparai que toda a sua vida
está cheia de naturalidade. Passa seis
lustros oculto, sem chamar a atenção,
como outro trabalhador qualquer, e
na aldeia é conhecido como o filho
do carpinteiro”[9].

Quando a naturalidade “choca”

Para compreender bem esta doutrina
é preciso ter em conta que o
“natural” ou o “normal” para um
cristão não é sempre e por princípio
“fazer o que todos fazem”, “não
chamar a atenção”, “acomodar-se aos
costumes dominantes”... O natural
para um fiel corrente é viver
integramente a sua fé, sem
ostentações impróprias da condição
de vida em que Deus o chamou à
santidade e ao apostolado.
“Naturalidade. – Que a vossa vida de
cavalheiros cristãos, de mulheres
cristãs – o vosso sal e a vossa luz –,



flua espontaneamente, sem
esquisitices nem pieguices; levai
sempre convosco o nosso espírito de
simplicidade”[10]. O cristão não deve
querer ser “igual aos outros”, se os
outros não agem bem; pelo contrário,
tem que comportar-se de modo
congruente com a sua fé “como seus
iguais”[11] na vida profissional e
social, quer dizer, como qualquer
cidadão normal que quer ser um
cristão coerente.

É lógico que as pessoas que se
relacionarem com um cristão que
busca a santidade em seu trabalho,
na sua vida, notem o seu esforço por
cultivar as virtudes, advirtam que
pratica a fé – participando também
no culto público, sem escondê-lo –, e
recebam a influência do seu
apostolado, embora tudo isto
contraste visivelmente com o
ambiente que o rodeia. “E num
ambiente paganizado ou pagão,
quando esse ambiente chocar com a



minha vida, não parecerá postiça a
minha naturalidade?, perguntas-me.
E te respondo: – Chocará, sem
dúvida, a tua vida com a deles. E esse
contraste, porque confirma com as
tuas obras a tua fé, é precisamente a
naturalidade que eu te peço”[12].

Fiéis correntes

Os membros do Opus Dei hão de
viver esta virtude como o que são,
fiéis correntes ou – mutatis mutandis,
sacerdotes seculares –, porque a
chamada ao Opus Dei não implica
uma mudança no estado e condição
de cada um, e não tem, neste sentido,
transcendência pública, na vida
social ou profissional. A sua entrega
a Deus exclui, pelo fato de ser do
Opus Dei (não em razão de seu cargo,
por exemplo, na sociedade civil –
medalhas de mérito, etc., – ou na
militar), manifestações formais e
externas como uniformes ou
insígnias. “Deves vestir-te de acordo



com o tom da tua condição, do teu
ambiente, da tua família, do teu
trabalho..., como os teus colegas, mas
por Deus, com a preocupação de
oferecer uma imagem autêntica e
atrativa da verdadeira vida cristã.
Com naturalidade, sem
extravagâncias”[13]. O fato espiritual
e teológico da sua chamada a
santificar-se no mundo pede a
naturalidade: o que seria estranho
em qualquer outro fiel comum, seria
igualmente estranho neles.

Daí o critério que São Josemaria
ensina: “Tens de viver, como os
outros que te rodeiam, com
naturalidade, mas
sobrenaturalizando cada instante do
teu dia”[14]. Os fiéis do Opus Dei,
explica em outro momento, vivem
“com naturalidade, como qualquer
cristão consciente, sem mentalidade
de gente seleta, fundidos na massa de
seus colegas, enquanto procuram
descobrir os fulgores divinos que



reverberam nas realidades mais
vulgares”[15]. Cada um viverá a
naturalidade que lhe corresponde,
sem que o ter recebido essa chamada
se manifeste mediante sinais
artificiais que o diferenciem de seus
iguais. Jesus Cristo, sendo o Verbo
encarnado, a Segunda Pessoa da
Trindade, passou habitualmente
despercebido entre seus iguais
durante trinta anos. Como São
Josemaria explicava, não há
necessidade de que os outros saibam
que somos almas entregues a Deus,
empenhados em imitar Cristo. Basta
que com a nossa conduta coerente e
sincera se sintam interpelados a
levar uma vida de trabalho e de
relações sociais mais acorde com a
sua fé.

Direito à intimidade

Como a chamada ao Opus Dei não
implica nenhuma mudança de
posição ou status na sociedade, a



naturalidade, neste caso, leva
também a reclamar, quando se
apresenta a ocasião, o respeito
devido à própria consciência e à
intimidade do lar cristão que é o
Opus Dei. Parafraseando São
Josemaria, a intimidade da vida não
é algo para ir apregoando pela rua: a
simplicidade deve ir unida à
prudência. É lógico que existam
coisas da própria família que não se
discutem com os estranhos, porque o
que é íntimo e querido para uns
poderia ser motivo de risos ou de
zombaria para outros. É uma norma
de comportamento ditada pelo senso
comum, como acontece – ou deveria
acontecer – em qualquer família de
qualquer sociedade: não se divulga a
interioridade da família; o contrário
tende para o exibicionismo.

Estas exigências da naturalidade não
têm nada que ver com o segredo.
“Discrição não é mistério nem
segredo. É, simplesmente,



naturalidade”[16]. Precisamente
porque os fiéis do Opus Dei
procuram fazer apostolado em seu
próprio ambiente, não ocultam a sua
vinculação à Obra. Em suas relações
públicas não se apresentam como
fiéis da Prelazia, porque não é um
título que concerne a essas relações,
mas é normal que os seus amigos e
colegas saibam disso. A norma de
conduta de São Josemaria é clara: “ O
segredo me repugna. Não admito
mais que o segredo da Confissão e os
que são estritamente ensinados pela
teologia moral, porque têm uma
razão de ser”[17].

Com energia enfrenta as confusões
entre a naturalidade e o segredo.
Afirma que “a discreta reserva –
nunca segredo – que vos inculco, não
é senão o antídoto contra a
fanfarrice; é a defesa de uma
humildade que Deus quer que seja
também coletiva”[18]. Seria errôneo
interpretar como segredo a



naturalidade ou a humildade
coletiva. É fácil dispor de abundante
informação sobre o Opus Dei e sua
história, os nomes dos Diretores e os
domicílios e atividades das obras de
apostolado, etc., que figuram na
internet[19] e em numerosas
publicações, como Romana, o Boletim
oficial da Prelazia[20].

O mesmo respeito à intimidade que
se tem o direito de pedir, deve ser
reservado às consciências dos outros.
Certamente, no apostolado é preciso
entrar na vida dos amigos – como
Cristo se entrou na nossa –, mas
sempre com delicado respeito à sua
liberdade e guardando com lealdade
as suas confidências, como também
eles devem guardar as nossas.

O silêncio de ofício é um dever de
prudência natural e, em muitos
casos, de justiça, que não tem porque
diminuir a simplicidade no



relacionamento com as outras
pessoas.

Bibliografia básica

SÃO JOSEMARIA, Caminho, números
376-380; Sulco, números 554-566; 
Forja, números 140 e 508; 
Entrevistas, n.30; É Cristo que passa,
números 53 e 148; Amigos de Deus,
números 89-91

P. RODRÍGUEZ, “Caminho” edição
comentada, Quadrante, São Paulo,
2014, comentários aos números 376,
379 e 641.

E. BURKHART – J. LÓPEZ, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de SÃO JOSEMARIA. Estudio de
Teología espiritual, 3 vols, Rialp,
Madrid 2010, VOL.II, CAP.6,
apartados 3.2.2 e 3.2.4



[1] TERTULIANO, Apologeticum, c. 42,
1-3.

[2] Ep. Ad Diognetum, c.V, 1 ss.

[3] Cfr. ORÍGENES, Contra Celsum,
3,55.

[4] Mt 5, 16.

[5] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
24.

[6] Ibid.

[7] Cfr. SÃO JOSEMARIA, Caminho, n.
376 ss.; Sulco, n.555 ss.; Forja, n.140,
508; Entrevistas, n. 119; ÉCristo que
passa, n.53, 148; Amigos de Deus, n.
89-90; etc. Nas obras publicadas até
2002 fala mais de 40 vezes da
naturalidade.

[8] SÃO JOSEMARIA, em: E.
BURKHART, Vida cotidiana y santidad
en la enseñanza de SAN JOSEMARIA.
Estudio de Teología espiritual, 3 vols,



Rialp, Madrid 2010, vol.II, cap.VI,
apartado 3.2.2.

[9] SÃO JOSEMARIA, Amigos de Deus,
n. 121. Parece claro que, nestas
palavras, “normalidade” equivale a
“naturalidade”. Cfr. também Camino,
n. 840.

[10] SÃO JOSEMARIA, Caminho, n.
379.

[11] Cfr. SÃO JOSEMARIA, É Cristo
que Passa, números 21, 111-112;
Amigos de Deus, número 121.

[12] SÃO JOSEMARIA, Caminho, n.
380.

[13] SÃO JOSEMARIA, Amigos de
Deus, n. 122.

[14] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 508.

[15] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
119.



[16] SÃO JOSEMARIA, Caminho, n.
641. Neste ponto de Caminho e, em
geral, no ensinamento de São
Josemaria, a discrição se situa “na
vida dos cristãos comuns, de
cidadãos iguais aos outros, que se
esforçam por santificar o seu
trabalho e por dar testemunho
inequívoco da sua fé católica, mas
sem ‘publicidade’ e procurando viver
secularmente uma ‘vida escondida
com Cristo em Deus’(cfr. Col. 3, 3)” (P.
RODRÍGUEZ, “Caminho”. Edição
comentada, São Paulo, 2014,
comentário ao ponto 641). Mais
adiante, São Josemaria decidiu
retirar a palavra “discrição” da sua
linguagem, para que não fosse mal
compreendida (cfr. ibidem).

[17] SÃO JOSEMARIA, em:
BURKHART – J. LÓPEZ, Vida cotidiana
y santidad en la enseñanza de SÃO
JOSEMARIA. Estudio de Teología
espiritual, 3 vols, Rialp, Madrid 2010



(en imprenta), vol.II, cap. VI,
apartado 3.2.4.

[18] SÃO JOSEMARIA, EM E.
BURKHART – J.LÓPEZ, Vida cotidiana
y santidad en la enseñanza de SÃO
JOSEMARIA. Estudio de Teología
espiritual, 3 vols, Rialp, Madrid 2010,
vol.II, cap.VI, apartado 3.2.4.

[19] Cfr. www. opusdei org,
www.josemariaescriva.org.br e
www.isje.org (Instituto Histórico SÃO
JOSEMARIA Escrivá).

[20] Em Entrevistas, n.30, o fundador
do Opus Dei responde aos que
sugeriram que, com a escusa da
humildade coletiva, pretende
encobrir segredos. Essa calúnia –
assim a qualifica – tem sua origem na
dificuldade que alguns encontram
para compreender que os membros
do Opus Dei são fiéis correntes e que
sua incorporação à Prelazia não
muda sua condição na Igreja e na
sociedade civil. Por isso não se

https://www.josemariaescriva.org.br/
https://www.isje.org


apresentam oficialmente com o título
de membros da Obra, nem utilizam
distintivos particulares, nem
tampouco a Obra publica dados e
estatísticas acerca de sua vida
profissional, familiar o social, dados
de que, não dispõe. Nisto não há
segredo, apenas adequação à
realidade das coisas: respeito ao que
representa a vinculação ao Opus Dei.
Em seu próprio ambiente, com os
colegas de profissão ou no círculo
familiar e de amizades – quer dizer,
ali onde pode ter relevância para os
demais o próprio modo de viver
coerentemente a fé cristã -, os fiéis do
Opus Dei manifestam com
naturalidade sua vinculação à
Prelazia (cfr. também Entrevistas,
números 34 e 41).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/naturalidade/


opusdei.org/pt-br/article/naturalidade/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/naturalidade/

	Naturalidade

