
opusdei.org

“Não te largarei, se
não me abençoares”:
a oração
contemplativa

Quinto artigo da série
“Combate, proximidade,
missão”. Entrar no caminho da
contemplação significa
perceber que precisamos de
Deus, que precisamos “lutar”
com Ele. E pedir, muitas vezes,
a sua bênção: não te deixarei
partir antes que me tenhas
abençoado.

16/08/2024



Em uma noite de Natal, enquanto
celebrava a Santa Missa e tinha entre
as mãos a sagrada hóstia, São João
Maria Vianney ficou emocionado. Ele
sorria, chorava, alongava aqueles
instantes, sem afastar os olhos de
Jesus. “Parecia que Lhe falava;
depois, as lágrimas voltavam e, de
novo, o sorriso”, conta o irmão
Atanásio, que o observava com
atenção. Quando acabou a
celebração, perguntou o que havia
sucedido naqueles momentos. O cura
d’Ars respondeu com simplicidade:
“Tinha-me ocorrido uma ideia
curiosa. Dizia a Nosso Senhor: ‘Se eu
soubesse que ia ter a desgraça de não
Te ver durante toda a eternidade,
agora, que Te tenho nas minhas
mãos, não Te largaria’”[1].

“Encontrei, afinal, o amado de minha
alma. Segurei-o e não o soltarei”,
como diz a esposa do Cântico (Cf. Ct
3, 3-4). É um eco das súplicas que
Jacó fazia ao desconhecido com o



qual havia lutado a noite inteira,
quando se preparava para encontrar
seu irmão Esaú. “Jacó ficou só. E eis
que um homem se pôs a lutar com
ele até o raiar da aurora. Vendo que
não podia vencê-lo, este tocou-lhe o
nervo da coxa e logo o tendão da
coxa de Jacó se deslocou, enquanto
lutava com ele. O homem disse a
Jacó: "Larga-me, pois já surge a
aurora". Mas Jacó respondeu: "Não te
largarei, se não me abençoares". O
homem perguntou-lhe: "Qual é o teu
nome?" Respondeu: "Jacó". Ele lhe
disse: "De modo algum te chamarás
Jacó, mas Israel; porque lutaste com
Deus e com os homens e venceste".
Perguntou-lhe Jacó: "Dize-me, por
favor, o teu nome". Ele respondeu:
"Por que perguntas o meu nome?" E
ali mesmo o abençoou. Jacó deu a
esse lugar o nome de Fanuel,
dizendo: "Vi Deus face a face e foi
poupada a minha vida". Surgiu o sol
quando ele atravessava Fanuel; e ia



mancando por causa da coxa” (Gn 32,
25-32).

Dize-me algo Jesus, dize-me algo

Cada vez que nos recolhemos para
fazer um tempo de oração, e
concretamente, de oração
contemplativa, entramos numa
espécie de combate: “um corpo a
corpo simbólico, não com um Deus
inimigo, adversário, mas com um
Senhor que abençoa e que
permanece sempre misterioso, que
parece inalcançável. É por isso que o
autor sagrado utiliza o símbolo da
luta, que implica força de ânimo,
perseverança, tenacidade para
alcançar o que se deseja”[2]. A oração
contemplativa é “olhar de fé, fito em
Jesus”[3]; um olhar que o procura, e
que não desiste, que não O larga até
que nos abençoe, quer dizer, até que
ilumine, com a luz de seu olhar, “os
olhos de nosso coração”[4].



O que procuramos em seu olhar? As
expressões do seu rosto, os seus
sentimentos, a sua paz, o fogo do seu
coração. E, se nesses momentos
serenos, não nos é concedido o
encontro que desejamos, estamos
dispostos a perseverar até isso
acontecer. “Não fazemos oração
quando temos tempo: reservamos
um tempo para sermos do Senhor,
com a firme determinação de,
durante o caminho, não o tomarmos
de volta”[5]. A contemplação é “um 
dom, uma graça; não pode ser
acolhida senão na humildade e na
pobreza”[6]. Deus necessita,
precisamente por isso, da nossa
perseverança; precisa que lhe
digamos: estou aqui para você e você
está aqui para mim... Não me movo,
não vou a nenhum lugar. “Diz-me
alguma coisa, Jesus, diz-me alguma
coisa”, como repetia às vezes São
Josemaria em sua oração[7].

Personalizar



O misterioso personagem que lutou
com Jacó não fora convocado.
Apareceu lá por sua própria
iniciativa. E continua sendo assim
agora: é Deus que vem a nosso
encontro, porque “tem sede de que
nós tenhamos sede dele”[8]. É
surpreendente, mas essa sede “vem
das profundezas de Deus”[9]: é tão
grande e misteriosa quanto o amor
que o levou a criar-nos, a cada um, a
cada uma.

Por nosso lado, simplesmente temos
de nos colocar diante dele. O lugar do
encontro não é só o âmbito dos
afetos, nem a imaginação ou a razão,
mas o coração, “no mais profundo de
nossas tendências psíquicas”[10].
Trata-se de estar lá, de ficar na sua
presença, de permanecer em seu
amor (cfr. Jo 15, 9). Não
empreendemos uma simples
operação psicológica, nem um mero
esforço de concentração para chegar
a um vazio mental: não estamos



lutando contra o ar... Nossa
contemplação tem a estrutura da fé
cristã: é “um diálogo pessoal, íntimo
e profundo, entre o homem e
Deus”[11].

Não vamos, pois, lutar com visitantes
inoportunos que vêm precisamente
nesse momento. Mais do que tentar
expulsá-los, o melhor método é,
simplesmente, ignorá-los. A sós com
Cristo, com a consciência de que Ele
está totalmente voltado para mim,
convidando-me a estar também
totalmente disponível para ele. Para
o nosso oponente não há minutos em
branco; ele não deixa de olhar para
nós nem por um instante. Nós sim,
podemos nos afastar, dar meia volta
e deixá-lo de lado. Mas perderíamos
sua bênção.

Jacó não tira os olhos daquele com
quem está lutando. Tem que manter-
se atento, sem perder o contato
visual nem permitir que o coração



mude de direção. Olhar a tela do
celular? Não; cortaria o contato
interior. As distrações que vêm
chegando, como, tantas, vezes vários
tipos de questões organizativas, ou a
curiosidade pelo que acontece à
nossa volta? Não. E nem os
pensamentos focados em estar à
altura ou em estar melhorando, que
podem ser um olhar sutil para nós
mesmos. Toda a nossa vida está
centrada em alguém, na “Pessoa de
Jesus Cristo, a quem desejamos
conhecer, tratar e amar”; e colocar
“no centro de nossa vida significa
penetrar mais na oração
contemplativa”[12]. O chamado é
radical e cada vez mais envolvente.
Deus abençoa quem luta pelo dom da
contemplação, antecipação do dom
da vida eterna, que já começamos a
saborear desde agora. “A oração,
iniciada com essa ingenuidade
pueril, desenvolve-se agora em
caudal largo, manso e seguro, porque



vai ao passo da amizade por Aquele
que afirmou: Eu sou o Caminho”[13].

A contemplação procura “Aquele que
o meu coração ama. É Jesus”[14].
Alguém como eu, a quem posso
tratar amigavelmente, porque Ele
mesmo me chamou amigo (Cfr. Jo 15,
15). A oração contemplativa não será
contemplativa enquanto não houver
personalização. “Para nos
aproximarmos de Deus, temos de
enveredar pelo caminho certo, que é
a Humanidade Santíssima de
Cristo”[15]. Jesus é a ponte que,
através do que é corporal conduz-nos
ao divino. Essa “luta” corpo a corpo
implica um encontro de olhares, de
sorrisos, de rostos e, sobretudo de
corações. Trata-se de nos
apropriarmos do sentir do coração
de Jesus, aprender “"o conhecimento
íntimo do Senhor", para mais O amar
e seguir”[16]. Como Ele se sente
comigo hoje? Encontra sintonia,



concórdia? Percebo e assumo suas
alegrias e suas dores?

Na escuridão e nas provações

O combate acontece à noite. É à noite
que a fé atua: não temos outra
mediação para o encontro face a
face. Nossa busca ocorre no escuro,
“na fé pura, a fé que nos faz nascer
dele e viver nele”[17]. Nem o
sentimento – se vier, será bem-vindo;
se for embora, tudo bem – nem a
razão pura, porque não estamos
fazendo acrobacias mentais. O que
fazemos é acender a fé em uma
pessoa viva que deseja o encontro.
Na fé não temos o imediatismo dos
sentidos nem a clareza dos
silogismos; andamos na penumbra
até chegar o momento da visão. Mas
a escuridão da fé permite-nos ver
mais longe. De dia nosso olhar
alcança algumas dezenas de
quilômetros: ele se detém no azul da
atmosfera. De noite, porém, vemos as



estrelas, a milhões de anos-luz. A fé
nos descobre mundos novos.

O combate contemplativo também
requer enfrentar o desalento, a
secura, o cansaço da fé, inclusive a
tristeza de não nos entregarmos
totalmente ao Senhor porque temos
muitos bens (cfr. Mc 10, 22); ou uma
rebeldia interior perante a lógica de
Deus, que às vezes parece tão
diferente da nossa; ou a sugestão de
que aquilo não é para nós, que não
temos essa sensibilidade... Não estou
numa fantasia? Aonde pretendo
chegar com tudo isso? Será que não é
uma proposta mística demais? Nesse
momento Jacó poderia ter deixado de
lutar. De fato, será que ele não teve
dúvidas enquanto lutava? Com
certeza, mas continuou. É preciso ir
em frente com determinação e com
alma de criança, sabendo que
estamos percorrendo um caminho de
amor, que é um caminho de
confiança e de abandono.



Se a meditação visa os meios, a
contemplação visa o fim. Estamos
com aquele com quem queríamos
estar. Não estamos considerando
agora as virtudes, nem os propósitos,
nem as lutas.... Consideramos tudo
isso na meditação. Nosso tempo, o
vazio de nosso tempo, é agora
preenchido com a sua simples
presença. Acendemos a esperança, o
entusiasmo, a antecipação do céu. A
medida do nosso céu será a medida
do nosso desejo: a sede de Deus, a
vontade “de compreender as suas
lágrimas; de ver o seu sorriso, o seu
rosto...”[18]. E com esse desejo, cheios
de paz, caminhamos pela vida
quando entramos no caminho da
contemplação: “Vivemos então como
cativos, como prisioneiros. Enquanto
realizamos com a maior perfeição
possível, dentro dos nossos erros e
limitações, as tarefas próprias da
nossa condição e do nosso ofício, a
alma anseia por escapar-se. Vamos



rumo a Deus, como o ferro atraído
pela força do ímã”[19].

Jacó teve que enfrentar longas
jornadas até o lugar em que Deus o
encontraria. Não teve
acompanhantes: a Bíblia diz que esse
episódio aconteceu quando ele ficou
sozinho. Também não tinha
bagagem: acabava de passar tudo o
que tinha para a outra margem (cfr
Gn. 32, 24-25). E é necessária “a
noite”, no sentido de que o
intercâmbio pede recolhimento. Por
uma vez, Jacó “já não domina a
situação, a sua astúcia não serve para
nada, já não é o homem estrategista e
calculista (...). Pela primeira vez, Jacó
nada mais tem a apresentar a Deus a
não ser a sua fragilidade e
impotência, também os seus
pecados”[20]. Deus vem procurá-lo
quando ele está sem defesa e livre de
coisas que o distraiam. Porque, para
contemplar, precisamos da liberdade
e da abertura do coração: nada mais



do que a percepção da nossa
pequenez e o desejo do encontro.
Aquele a quem esperamos não virá
se o nosso coração estiver ocupado.
Nenhum de nossos anseios deve ser
maior do que o de estar com ele.

Não te largarei, se não me
abençoares

“Abençoa-me”. O patriarca não se
conforma com menos. Ele tem seu
Senhor agarrado, cativo. Mas, em
que consiste essa bênção? Jacó tem a
alegria de ver a Deus, e sua alegria se
torna maior quando percebe que,
mesmo tendo-o visto, continua vivo.
A bênção é a contemplação do rosto
de Deus, que nos enche da sua paz,
da sua alegria, da sua misericórdia.
Não poderemos conseguir isso com
um ato de vontade, e sim com a
abertura de nosso coração aos dons
do Espírito Santo. “Toda a nossa vida
é como esta longa noite de luta e de
oração, que deve ser consumida no



desejo e na busca de uma bênção de
Deus, a qual não pode ser arrebatada
nem vencida contando apenas com
as nossas forças, mas deve ser
recebida d’Ele com humildade, como
dom gratuito que permite,
finalmente, reconhecer o rosto do
Senhor”[21].

Devemos, pois, esperar
pacientemente. Jacó teve que esperar
a noite inteira até o amanhecer. Não
fugiu, não desistiu. A bênção nos será
outorgada se a pedirmos muitas
vezes. Fazemos a nossa parte,
procurando o silêncio, o
recolhimento, a liberdade do
coração... A Deus corresponde
conceder os dons propriamente
contemplativos: ciência,
entendimento, sabedoria. Nós somos
incapazes de nos exercitar neles...
São atitudes receptivasque Ele dá
quando quer. Devemos pedi-los e
esperá-los humildemente. O Senhor
as dará pouco a pouco, ou talvez de



uma só vez. E, quando recebermos
esta bênção, quer seja aos goles ou
em caudais, prosseguiremos nossa
rota com o olhar na distância, porque
essa bênção não é passageira, mas
permanente. O patriarca partiu e....
para onde foi? Isso é o menos. O
importante é que já leva impresso na
alma o rosto de seu Senhor. “Aquela
bênção que o patriarca tinha pedido
no início da luta é lhe agora
concedida. E não é a bênção obtida
por meio de artifícios, mas a bênção
concedida gratuitamente por Deus,
que Jacó pode receber porque,
estando sozinho, sem proteção, sem
astúcias nem enganos, se entrega
inerme, aceita a rendição e confessa
a verdade sobre si mesmo”[22].

“Vi Deus face a face e foi poupada a
minha vida”, diz Jacó. Ao longo
daquela estranha luta, foi
conseguindo saber quem estava à
sua frente. Ao longo de nossa vida,
com a nossa oração, vamos



conseguindo conhecer a Deus, vamos
entendendo-o, ou pelo menos
aceitando o seu modo de atuar,
mesmo sem compreendê-lo.
Quereríamos saber seu nome: “Qual
é o teu nome? ” Quereríamos vê-lo. E
Deus se mostra, mas se esconde, para
que continuemos a procurá-lo: para
que vivamos dele, para que vivamos
dessa busca...

O desenlace deste relato misterioso é
paradoxal, como quase sempre é a
nossa fé. Deus abençoa Jacó e o
cumprimenta pela sua vitória, mas
no final deslocou o seu fêmur. O
patriarca lutou o bom combate,
enfrentou sem desânimo o
misterioso oponente. Mas, daí em
diante, caminhará mancando: será
uma espécie de decoração que para
recordar a luta. “E é este Jacó que
recebe a bênção de Deus, com a qual
entra mancando na Terra Prometida:
vulnerável e vulnerado, mas com um
coração novo”[23]. Nós também



sairemos feridos e renovados do
combate: nossas seguranças terrenas
serão movidas e seremos guiados
pela marca de Deus. Ele nos
abençoou e continuará abençoando,
mas nos faz tomar consciência
profunda de que nossa verdadeira
segurança está nele. E quanto mais
rezarmos, mais percebemos que
precisamos dele, que precisamos
“lutar” com Ele. E pediremos mais
sua bênção: não te largarei, se não
me abençoares.

[1] Francis Trochu, O Cura d’Ars,
Cultor de Livros, São Paulo (Brasil).

[2] Bento XVI, Audiência, 25/05/2011.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
2715

[4] Ibid.



[5] Ibid., n. 2710.

[6] Ibid., n. 2713.

[7] Cfr. Anotações íntimas, 12/12/1935,
citado em A. Vázquez de Prada. O
fundador do Opus Dei (vol. I)
Quadrante, São Paulo, 1998, p. 532;
notas intimas, 20/12/1937, citado em
Caminho, edição comentada, nota ao
n. 746.

[8] Santo Agostinho, De diversis
quaestionibus occtoginta tribus 64, 4;
citado em Catecismo, n. 2560.

[9] Catecismo, n. 2560.

[10] Ibid., n. 2563.

[11]Dicastério para a Doutrina da Fé,
Carta Orationis formas sobre alguns
aspetos da meditação cristã,
15/10/1989, n. 3.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.



[13] Amigos de Deus, n. 306.

[14] Catecismo, n. 2709.

[15] Amigos de Deus, n. 299.

[16] Catecismo, n. 2715.

[17] Ibid., n. 2709.

[18] Amigos de Deus, n. 310

[19] Ibid., n. 296.

[20] Papa Francisco, Audiência,
10/06/2020.

[21] Bento XVI, Audiência, 25/05/2011.

[22] Ibid.

[23] Papa Francisco, Audiência,
10/06/2020.

Ricardo Sada



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/nao-te-
largarei-se-nao-me-abencoares-a-

oracao-contemplativa/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/nao-te-largarei-se-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/
https://opusdei.org/pt-br/article/nao-te-largarei-se-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/
https://opusdei.org/pt-br/article/nao-te-largarei-se-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/
https://opusdei.org/pt-br/article/nao-te-largarei-se-nao-me-abencoares-a-oracao-contemplativa/

	“Não te largarei, se não me abençoares”: a oração contemplativa

