
opusdei.org

“Não entristeçais o
Espírito Santo”: A
tibieza

A tibieza é uma doença do
coração, em virtude da qual as
coisas de Deus nos desgostam, e
pela qual chegamos inclusive a
convencer-nos de que a vida, a
verdadeira vida, encontra-se
em outro lugar.

08/07/2024

Trata-se de uma das primeiras e mais
célebres teofanias que a Bíblia traz.
O anjo do Senhor aparece a Moisés



no monte Horeb sob a forma de uma
grande chama de fogo no meio de
uma sarça. “Moisés olhava: a sarça
ardia, mas não se consumia. ‘Vou me
aproximar – disse ele consigo – para
contemplar esse extraordinário
espetáculo, e saber por que a sarça
não se consome’” (Ex 3,2-3). Deus é
Amor, uma chama de amor sempre
nova, que não se esgota com a
passagem do tempo, deixando
apenas um graveto fumegante. Seu
amor arde eternamente, dando calor
e luz a quem se deixa abraçar por
ele. Por isso, Deus disse a Moisés: ‘Eu
sou aquele que sou’ (Ex 3,14). Ele é
Amor, um amor fiel, e sempre vivo.
E, ao criar-nos à sua imagem (cfr. Gn
1,27), destinou-nos a um amor assim:
nosso coração não é capaz de viver
com menos. O nosso só pode ser um
amor ardente, que se renova e cresce
com a passagem do tempo.

Talvez tenhamos tido em alguma
ocasião a experiência de voltar a



uma casa na qual havíamos morado
havia tempo: no lugar onde
havíamos amado, onde havíamos
dado e recebido carinho. Agora nós a
encontramos vazia e abandonada,
talvez inclusive em ruínas. Um
doloroso sentimento de saudade
invade-nos o coração, ao pensar
como fomos felizes naquela casa. O
mesmo acontece quando nossos
amores esfriam e apagam. Dão pena.
Um amor cheio de calor, que
encerrava uma promessa eterna de
alegria, um amor que era tudo... e
que, no entanto, converteu-se em
cinzas. Que pena! Assim se
expressava um famoso escritor:
“Como é horrível quando alguém diz:
‘te amo’ e do outro lado a pessoa
grita: O quê?”[1]. É assim a tibieza, um
amor bonito na origem, um amor
que antes alegrava o coração e
enchia nossa vida de luz, mas que foi
se consumindo até quase apagar: um
amor que não resistiu à passagem do
tempo.



Uma morte em câmara lenta

Para esfriar, é necessário ter estado
antes aceso, apaixonado. A tibieza
não é, por isso, um risco para quem
acaba de entregar o coração: o amor
é ainda elementar, muito ingênuo. A
tibieza é, pelo contrário, um perigo
real para qualquer amor que já
existe há tempo. Ela não consiste em
uma morte repentina e sim em uma
doença que avança quase
imperceptivelmente: uma morte em
câmara lenta, como a chamada
‘morte branca’ dos alpinistas,
mistura fatídica de frio e cansaço, na
qual o corpo perde paulatinamente
sua capacidade de reação e acaba
por entregar-se a um sono suave,
mas letal.

A reflexão sobre a tibieza surgiu bem
cedo na história da Igreja. Nos
séculos III e IV, Orígenes e Evagrio
Póntico falavam da acédia, um estado
de desgosto e de preguiça da alma



que não aparece nas primeiras horas
do dia que é a vida, mas quando o sol
já percorreu um bom trecho e brilha
alto no céu. Falavam, por isso,
inspirando-se no Salmo 91, do
‘demônio do meio-dia’[2]. Acédia
(akedia) significa, literalmente,
descuido, abandono. Embora com o
tempo alguns autores a tenham
distinguido da tibieza (tepiditas), os
dois termos definem o mesmo
panorama espiritual: um
“esfriamento da caridade, que se
turva por abandono e preguiça”[3],
um abandono que põe em xeque a
entrega, porque “ipsa caritas vacare
non potest; o amor não pode estar
ocioso”[4], não pode sair de férias.

O bem-aventurado Álvaro escreveu
uma vez um pequeno parágrafo
especialmente enérgico sobre o
perigoso avanço da tibieza: “Com um
olhar apagado para o bem e outro
mais penetrante para o que afaga o
próprio eu, a vontade tíbia acumula



na alma depósitos e podridão de
egoísmo e de soberba que,
sedimentando, produzem um
progressivo sabor carnal em todo
comportamento. Se não se corta esse
mal, ganham força, cada vez com
mais intensidade, os anelos mais
infelizes, tingidos por traços de
tibieza: e surge o afã de
compensações; a irritabilidade diante
da menor exigência ou sacrifício; as
queixas por motivos banais; a
conversa insubstancial ou
centralizada em si mesmo (...).
Aparecem as faltas de mortificação e
de sobriedade; os sentidos despertam
com assaltos violentos, a caridade
esfria e se perde a vibração
apostólica para falar de Deus com
garra”[5].

Aí está o itinerário da tibieza. Pouco
a pouco vai entrando na alma uma
tristeza que torna tudo sombrio: o
que antes nos preenchia o coração já
não nos diz nada, e começamos a



raciocinar de forma frívola. A tibieza
produz uma distorção dos sentidos
da alma, pelo que as coisas de Deus
nos enfastiam; e chegamos inclusive
a convencer-nos de que a vida, a
verdadeira vida, está em outro lugar.
Por experiência pessoal, escrevia
Santo Agostinho: “não é
surpreendente que, para um paladar
doente, até comer pão constitua uma
tortura, sendo que isso é agradável
para um paladar são, e que a luz seja
desagradável para os olhos doentes,
quando ela é agradável para os
sãos”[6].

Como se chega a esse estado? Como é
que um amor vibrante pode chegar a
esfriar assim? Poderíamos dizer que
em sua origem há um desencanto
com a vida, devido talvez a certas
decepções e dificuldades, em virtude
das quais se perdeu a candura e o
fervor dos primeiros passos. Esse
ponto de inflexão pode passar
relativamente despercebido, mas



impregna a alma. Começa-se a
recortar o tempo para Deus, porque
o plano de vida tem sabor de um
acúmulo de obrigações; deixa-se de
sonhar e de se esforçar pela missão
apostólica, talvez por um ambiente
hostil, ou pelo desânimo, vendo
poucos frutos. “Todos sabemos por
experiência que, às vezes, uma tarefa
não proporciona as satisfações que
desejaríamos, os frutos são reduzidos
e as mudanças, lentas, e temos a
tentação de cansar-nos. Não é a
mesma coisa, no entanto, quando
baixamos, momentaneamente, os
braços, por cansaço, ou baixá-los por
causa de um descontentamento
crônico, por uma acédia que seca a
alma”[7]. Esse tipo de
descontentamento produz pouco a
pouco, o esfriamento do coração
“pelo abandono, pela apatia, pela
falta de vontade de examinar
diariamente a própria conduta: hoje
deixamos uma coisa, amanhã não
damos importância a outra,



omitimos, sem motivo, uma
mortificação, escapa-nos uma falta
de sinceridade..., e vamos nos
acostumando a essas coisas que
desagradam a Deus, sem transformá-
las, mediante o exame, em matéria
de luta. Assim se empreende o
caminho que leva à tibieza, não se
esqueçam. Pelas frestas desse exame
negligente entra o frio que acaba
gelando a alma”[8].

Deus bate à porta de nosso coração

No início do Apocalipse, há umas
linhas muito conhecidas, que podem
surpreender por serem duras:
“Conheço as tuas obras: não és nem
frio nem quente. Oxalá fosses frio ou
quente! Mas, como és morno, nem
frio nem quente, vou vomitar-te” (Ap
3,15-16). As palavras que se seguem,
menos conhecidas talvez, levam a
entender o que Deus quer dizer com
essas palavras duras: “Pois dizes: Sou
rico, faço bons negócios, de nada



necessito – e não sabes que és infeliz,
miserável, pobre, cego e nu (3,
17-18)”. O número de qualificativos,
que poderia dar a impressão de uma
cólera contra o tíbio, permite na
verdade que nos assomemos ao
coração de Deus. O Senhor fala-lhe
com energia para ajudá-lo a
compreender sua situação, tão
parecida com a daquele homem da
parábola do Evangelho que, após
uma colheita muito boa, dizia. E direi
à minha alma: ó minha alma, tens
muitos bens em depósito para
muitíssimos anos; descansa, come,
bebe e regala-te (Lc 12, 19). Ele erra
porque acumula para si em vez de
ser ‘rico para Deus’ (12, 21). Não
percebe que está voltado para si
mesmo, e que assim caminha
diretamente para a ruína.

A essas palavras duras do Apocalipse
seguem-se outras cheias de solicitude
paternal, que mostram como Deus
não só não desespera por como



somos, mas faz o possível para
mudar-nos o coração: “Aconselho-te
que compres de mim ouro provado
ao fogo para ficares rico; roupas
alvas para te vestires, a fim de que
não apareça a vergonha de tua
nudez; e um colírio para os teus
olhos, de modo que possas ver claro.
Eu repreendo e castigo aqueles que
amo. Reanima, pois, o teu zelo e
arrepende-te. Eis que estou à porta e
bato: se alguém ouvir a minha voz e
abrir a porta, entrarei em sua casa e
cearemos, eu com ele e ele
comigo” (Ap. 3, 18-20). O Senhor quer
tirar-nos desse estado lamentável;
bate à porta de nossa alma, porque
quer que voltemos à intimidade com
ele...ele necessita, porém, que
façamos a nossa parte, que
empreguemos os meios para
inflamar de novo nosso amor.

Para prevenir e para curar a
tibieza



“Apanhai-nos as raposas que
devastam nossas vinhas, pois nossas
vinhas estão em flor” (Cant. 2, 15). A
tibieza surge na alma quando se
perde a delicadeza com Deus,
quando a confiança se converte em
desleixo. É verdade que não
podemos oferecer ao Senhor uma
perfeição irrepreensível, podemos,
porém, ser delicados e solícitos com
ele. Desta delicadeza também forma
parte a contrição, quando
percebemos que o tratamos mal ou
que nos faltou carinho. É necessário,
por isso, estar atento às coisas
pequenas e despertar a contrição por
nossas resistências ao amor, como,
por exemplo, omitir ou adiar um
tempo de oração por ativismo,
chegar tarde para o jantar por dar
preferência a nossas coisas, adiar
fazer um favor por preguiça, fazer
cara feia a alguém... Os atos de
contrição, por essas coisas também,
inflamam a alma: permitem-nos
recomeçar. “Sim, recomeçar. Eu –



imagino que tu também – recomeço
cada dia, cada hora, cada vez que
faço um ato de contrição
recomeço”[9].

Já aludimos à necessidade de estar
atentos à atitude de exame, que
implica uma atitude sincera com
Deus e conosco mesmos[10]. Surge daí,
por sua vez, a sinceridade com
aqueles que nos ajudam em nosso
caminho para Deus; uma sinceridade
cheia de docilidade para deixar que
sejam exigentes conosco e assim
mantermos vivo o nosso amor. “A
sinceridade e a tibieza são inimigas e
excluem-se mutuamente. Por isso,
quem é sincero, encontra forças para
lutar e sair do caminho
perigosíssimo da tibieza[11].

Nosso amor a Deus também se
mantém jovem e se renova
compartilhando-o com os outros.
“Quando uma brasa não pega fogo, é
sinal de que está esfriando, de que



quase tudo já é cinza”[12], dizia São
Josemaria certa vez. Com efeito,
quando o coração não vibra com o
desejo de que outros possam
aproximar-se de Deus e inclusive
percorrer o nosso caminho, talvez
seja porque nós mesmos ficamos
adormecidos numa curva. Remédio
para despertar: “Esquece-te de ti
mesmo... Que a tua ambição seja a de
não viveres senão para os teus
irmãos, para as almas, para a Igreja;
numa palavra, para Deus”[13].

A magnanimidade é também um
grande antídoto contra a tibieza:
dedicar o melhor, o mais precioso de
nossa vida, ao Senhor. São João narra
que, estando Jesus em Betânia, Maria
“tomando uma libra de bálsamo de
nardo puro, de grande preço, ungiu
os pés de Jesus e enxugou-os com
seus cabelos. A casa encheu-se do
perfume do bálsamo” (Jo, 12, 1-3). O
melhor perfume, nosso maior
tesouro, nosso melhor tempo, deve



ser para o Senhor. Constitui um mau
sintoma, pelo contrário, que
pensemos como Judas, para quem
tudo parecia excessivo para Jesus:
“Por que não se vendeu este bálsamo
por trezentos denários e não se deu
aos pobres? ” (Jo, 12,5). Judas
acabaria, de fato, por vender o
Mestre pelo preço de um escravo...
(cfr. Mt. 26, 15). Os pequenos e não
tão pequenos sacrifícios,
vencimentos, mortificações,
inflamam-nos por dentro e afastam a
tibieza. Lembram ao nosso coração
que, mesmo com toda sua
fragilidade, ele é capaz de um amor
grande: “Faz-me de neve, Senhor/
para os gozos humanos, / de argila
para tuas mãos, / de fogo para teu
amor”[14].

Todas essas soluções poder-se-iam
resumir com umas palavras
comoventes de São Paulo: “não
contristeis o Espírito Santo de
Deus” (cfr. Ef. 4, 30). O Espírito Santo,



que não descansa em seu empenho
por formar Jesus em nós, precisa de
nossa prontidão e de nossa
docilidade a suas inspirações. Sob
suas asas, nossa vida adquirirá esse
sentido de missão que, afastando-se
do cálculo e da mediocridade da
tibieza, pode enchê-la de aventura:
“Quem optou por configurar toda sua
existência com a de Jesus já não
escolhe onde estar, e sim, vai onde é
enviado, disposto a responder a
quem o chama; também não dispõe
do seu próprio tempo. A casa em que
reside não lhe pertence, porque a
Igreja e o mundo são os espaços
abertos de sua missão. Seu tesouro é
colocar o Senhor no meio da vida,
sem procurar outra casa para ele (...).
Contente com o Senhor, não se
conforma com uma vida medíocre,
mas tem um desejo ardente de ser
testemunha e de chegar aos outros; o
risco lhe agrada e sai, não forçado,
por caminhos já traçados, mas aberto
e fiel às rotas indicadas pelo Espírito:



contrário ao ‘ir levando’, sente o
gosto de evangelizar”[15].

Na vida de nossa Mãe não há mescla
de tibieza. Se o fogo que faz arder a
sarça simboliza a presença de Deus,
o próprio arbusto representa a
pessoa de Maria Santíssima, que
brilha sem se consumir pela
presença do Espírito Santo, Fogo do
Amor divino: “chamejavas como o
arbusto mostrado a Moisés, e não
ardias. Tu te fundias e não te
consumias (...). Fundida ao fogo,
retomavas forças desse mesmo fogo,
permanecendo sempre ardente”[16]. A
ela pedimos que nos ajude a manter
também sempre ardente o amor de
Deus; que o amor a Santa Maria
inflame nosso coração “em fogo
vivo”[17].



[1] J.D.Salinger, Carpinteiros,
Levantem Bem Alto a Cumeeira, p.80

[2] Cfr. E.Boland, “Tiédeur”,
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918. Cfr. Sl 91 (90), 6: “Tu não
temerás os terrores noturnos, nem a
flecha que voa à luz do dia, nem a
peste que se propaga nas trevas, nem
o mal que grassa ao meio-dia”.

[3] F. Ocáriz, À luz do Evangelho,
Quadrante, São Paulo, 2020.

[4] Santo Agostinho, Enarrationes in
Psalmos 31,5.

[5] Bem-aventurado Álvaro, Carta
pastoral, 9-I-1980, n. 31 (Cartas de
Família II, n. 275; AGP, biblioteca,
P17).

[6] Santo Agostinho, Confissões 7,
16.22.

[7] Papa Francisco, Evangelii gaudium,
n. 277.



[8] Bem-aventurado Álvaro, Carta
pastoral, 8/12/1976, n. 8. (Cartas de
Família II, n. 116; AGP, biblioteca,
P17).

[9] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, n. 12.

[10] Cfr. São Josemaria, Carta I, n. 34.

[11] São Josemaria, Instrucción 8-
XII-1941, nota 122.

[12] São Josemaria, Palavras
publicadas em Crónica, 1973, pp.
640-641 (AGP, biblioteca, P01).

[13] São Josemaria, Sulco, n. 630.

[14] E. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madri, 1952, p. 21.

[15] Papa Francisco, Homilia,
30/07/2016.

[16] Cfr. Santo Amadeu de Lausanne, 
Homilias marianas (Sources
Chrétiennes, 72) III, 313-317.



[17] São Josemaria, Caminho, n. 326.

José Brage

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/nao-
entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/nao-entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-br/article/nao-entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-br/article/nao-entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/

	“Não entristeçais o Espírito Santo”: A tibieza

