opusdei.org

“Nao entristecais o
Espirito Santo”: A
tibieza

A tibieza é uma doenca do
coracdo, em virtude da qual as
coisas de Deus nos desgostam, e
pela qual chegamos inclusive a
convencer-nos de que a vida, a
verdadeira vida, encontra-se
em outro lugar.

08/07/2024

Trata-se de uma das primeiras e mais
célebres teofanias que a Biblia traz.
O anjo do Senhor aparece a Moisés



no monte Horeb sob a forma de uma
grande chama de fogo no meio de
uma sarca. “Moisés olhava: a sarga
ardia, mas nao se consumia. ‘Vou me
aproximar — disse ele consigo — para
contemplar esse extraordinario
espetaculo, e saber por que a sarca
nao se consome’” (Ex 3,2-3). Deus é
Amor, uma chama de amor sempre
nova, que ndo se esgota com a
passagem do tempo, deixando
apenas um graveto fumegante. Seu
amor arde eternamente, dando calor
e luz a quem se deixa abracar por
ele. Por isso, Deus disse a Moisés: ‘Eu
sou aquele que sou’ (Ex 3,14). Ele é
Amor, um amor fiel, e sempre vivo.
E, ao criar-nos a sua imagem (cfr. Gn
1,27), destinou-nos a um amor assim:
nosso coracdo nao é capaz de viver
com menos. O nosso s6 pode ser um
amor ardente, que Se renova e cresce
com a passagem do tempo.

Talvez tenhamos tido em alguma
ocasido a experiéncia de voltar a



uma casa na qual haviamos morado
havia tempo: no lugar onde
haviamos amado, onde haviamos
dado e recebido carinho. Agora nos a
encontramos vazia e abandonada,
talvez inclusive em ruinas. Um
doloroso sentimento de saudade
invade-nos o coracdo, ao pensar
como fomos felizes naquela casa. O
mesmo acontece quando nossos
amores esfriam e apagam. Do pena.
Um amor cheio de calor, que
encerrava uma promessa eterna de
alegria, um amor que era tudo... e
que, no entanto, converteu-se em
cinzas. Que pena! Assim se
expressava um famoso escritor:
“Como € horrivel quando alguém diz:
‘te amo’ e do outro lado a pessoa
grita: O qué?”"". E assim a tibieza, um
amor bonito na origem, um amor
que antes alegrava o coragao e
enchia nossa vida de luz, mas que foi
se consumindo até quase apagar: um
amor que nao resistiu a passagem do
tempo.



Uma morte em camara lenta

Para esfriar, é necessario ter estado
antes aceso, apaixonado. A tibieza
ndo é, por isso, um risco para quem
acaba de entregar o coracdo: o amor
¢ ainda elementar, muito ingénuo. A
tibieza é, pelo contrario, um perigo
real para qualquer amor que ja
existe ha tempo. Ela ndo consiste em
uma morte repentina e sim em uma
doenca que avanca quase
imperceptivelmente: uma morte em
camara lenta, como a chamada
‘morte branca’ dos alpinistas,
mistura fatidica de frio e cansaco, na
qual o corpo perde paulatinamente
sua capacidade de reacdo e acaba
por entregar-se a um sono suave,
mas letal.

A reflexdo sobre a tibieza surgiu bem
cedo na historia da Igreja. Nos
séculos III e IV, Origenes e Evagrio
Pontico falavam da acédia, um estado
de desgosto e de preguica da alma



que ndo aparece nas primeiras horas
do dia que é a vida, mas quando o sol
ja percorreu um bom trecho e brilha
alto no céu. Falavam, por isso,
inspirando-se no Salmo 91, do
‘demonio do meio-dia’®. Acédia
(akedia) significa, literalmente,
descuido, abandono. Embora com o
tempo alguns autores a tenham
distinguido da tibieza (tepiditas), os
dois termos definem o mesmo
panorama espiritual: um
“esfriamento da caridade, que se
turva por abandono e preguica”?,
um abandono que pde em xXeque a
entrega, porque “ipsa caritas vacare
non potest; o amor nao pode estar
ocioso”™, ndo pode sair de férias.

O bem-aventurado Alvaro escreveu
uma vez um pequeno paragrafo
especialmente enérgico sobre o
perigoso avanco da tibieza: “Com um
olhar apagado para o bem e outro
mais penetrante para o que afaga o
proprio eu, a vontade tibia acumula



na alma depositos e podridao de
egoismo e de soberba que,
sedimentando, produzem um
progressivo sabor carnal em todo
comportamento. Se ndo se corta esse
mal, ganham forca, cada vez com
mais intensidade, os anelos mais
infelizes, tingidos por tragos de
tibieza: e surge o afa de
compensacoes; a irritabilidade diante
da menor exigéncia ou sacrificio; as
queixas por motivos banais; a
conversa insubstancial ou
centralizada em si mesmo (...).
Aparecem as faltas de mortificacdo e
de sobriedade; os sentidos despertam
com assaltos violentos, a caridade
esfria e se perde a vibracao
apostolica para falar de Deus com
garra”®,

Al estd o itinerdrio da tibieza. Pouco
a pouco vai entrando na alma uma
tristeza que torna tudo sombrio: o
que antes nos preenchia o coracdo ja
ndo nos diz nada, e comecamos a



raciocinar de forma frivola. A tibieza
produz uma distorcdo dos sentidos
da alma, pelo que as coisas de Deus
nos enfastiam; e chegamos inclusive
a convencer-nos de que a vida, a
verdadeira vida, esta em outro lugar.
Por experiéncia pessoal, escrevia
Santo Agostinho: “ndo é
surpreendente que, para um paladar
doente, até comer pao constitua uma
tortura, sendo que isso é agradavel
para um paladar sdo, e que a luz seja
desagradavel para os olhos doentes,
quando ela é agradavel para os
sdos™.

Como se chega a esse estado? Como é
que um amor vibrante pode chegar a
esfriar assim? Poderiamos dizer que
em sua origem ha um desencanto
com a vida, devido talvez a certas
decepcdes e dificuldades, em virtude
das quais se perdeu a candura e 0
fervor dos primeiros passos. Esse
ponto de inflexdo pode passar
relativamente despercebido, mas



impregna a alma. Comecga-se a
recortar o tempo para Deus, porque
o plano de vida tem sabor de um
acumulo de obrigacdes; deixa-se de
sonhar e de se esforcar pela missdo
apostolica, talvez por um ambiente
hostil, ou pelo desanimo, vendo
poucos frutos. “Todos sabemos por
experiéncia que, as vezes, uma tarefa
ndo proporciona as satisfacdes que
desejariamos, os frutos sdo reduzidos
e as mudancas, lentas, e temos a
tentacdo de cansar-nos. Nao é a
mesma coisa, no entanto, quando
baixamos, momentaneamente, 0s
bracos, por cansaco, ou baixa-los por
causa de um descontentamento
cronico, por uma acédia que seca a
alma”". Esse tipo de
descontentamento produz pouco a
pouco, o esfriamento do coragao
“pelo abandono, pela apatia, pela
falta de vontade de examinar
diariamente a propria conduta: hoje
deixamos uma coisa, amanha nao
damos importancia a outra,



omitimos, sem motivo, uma
mortificagdo, escapa-nos uma falta
de sinceridade..., e vamos nos
acostumando a essas coisas que
desagradam a Deus, sem transforma-
las, mediante o exame, em matéria
de luta. Assim se empreende o
caminho que leva a tibieza, ndo se
esquecam. Pelas frestas desse exame
negligente entra o frio que acaba
gelando a alma”®.

Deus bate a porta de nosso coracao

No inicio do Apocalipse, ha umas
linhas muito conhecidas, que podem
surpreender por serem duras:
“Conheco as tuas obras: ndo és nem
frio nem quente. Oxala fosses frio ou
quente! Mas, como és morno, nem
frio nem quente, vou vomitar-te” (Ap
3,15-16). As palavras que se seguem,
menos conhecidas talvez, levam a
entender o que Deus quer dizer com
essas palavras duras: “Pois dizes: Sou
rico, faco bons negdcios, de nada



necessito — e ndo sabes que és infeliz,
miseravel, pobre, cego e nu (3,
17-18)”. O numero de qualificativos,
que poderia dar a impressao de uma
colera contra o tibio, permite na
verdade que nos assomemos ao
coracao de Deus. O Senhor fala-lhe
com energia para ajuda-lo a
compreender sua situacdo, tdo
parecida com a daquele homem da
parabola do Evangelho que, apds
uma colheita muito boa, dizia. E direi
a minha alma: 6 minha alma, tens
muitos bens em depdsito para
muitissimos anos; descansa, come,
bebe e regala-te (Lc 12, 19). Ele erra
porque acumula para si em vez de
ser ‘rico para Deus’ (12, 21). Nao
percebe que esta voltado para si
mesmo, e que assim caminha
diretamente para a ruina.

A essas palavras duras do Apocalipse
seguem-se outras cheias de solicitude
paternal, que mostram como Deus
ndo sO6 nao desespera por como



somos, mas faz o possivel para
mudar-nos o coracdo: “Aconselho-te
que compres de mim ouro provado
ao fogo para ficares rico; roupas
alvas para te vestires, a fim de que
ndo apareca a vergonha de tua
nudez; e um colirio para os teus
olhos, de modo que possas ver claro.
Eu repreendo e castigo aqueles que
amo. Reanima, pois, o teu zelo e
arrepende-te. Eis que estou a porta e
bato: se alguém ouvir a minha voz e
abrir a porta, entrarei em sua casa e
cearemos, eu com ele e ele

comigo” (Ap. 3, 18-20). O Senhor quer
tirar-nos desse estado lamentavel;
bate a porta de nossa alma, porque
quer que voltemos a intimidade com
ele...ele necessita, porém, que
facamos a nossa parte, que
empreguemos 0s meios para
inflamar de novo nosso amor.

Para prevenir e para curar a
tibieza



“Apanhai-nos as raposas que
devastam nossas vinhas, pois nossas
vinhas estdao em flor” (Cant. 2, 15). A
tibieza surge na alma quando se
perde a delicadeza com Deus,
quando a confianca se converte em
desleixo. E verdade que nio
podemos oferecer ao Senhor uma
perfeicdo irrepreensivel, podemos,
porém, ser delicados e solicitos com
ele. Desta delicadeza também forma
parte a contri¢do, quando
percebemos que o tratamos mal ou
que nos faltou carinho. E necessdrio,
por isso, estar atento as coisas
pequenas e despertar a contricdo por
nossas resisténcias ao amor, como,
por exemplo, omitir ou adiar um
tempo de oragdo por ativismo,
chegar tarde para o jantar por dar
preferéncia a nossas coisas, adiar
fazer um favor por preguica, fazer
cara feia a alguém... Os atos de
contricdo, por essas coisas também,
inflamam a alma: permitem-nos
recomecar. “Sim, recomecar. Eu -



imagino que tu também — recomeco
cada dia, cada hora, cada vez que
faco um ato de contricdo
recomeco”,

Ja aludimos a necessidade de estar
atentos a atitude de exame, que
implica uma atitude sincera com
Deus e conosco mesmos'”. Surge dai,
por sua vez, a sinceridade com
aqueles que nos ajudam em nosso
caminho para Deus; uma sinceridade
cheia de docilidade para deixar que
sejam exigentes conosco e assim
mantermos vivo 0 nosso amor. “A
sinceridade e a tibieza sdo inimigas e
excluem-se mutuamente. Por isso,
quem é sincero, encontra forgas para
lutar e sair do caminho
perigosissimo da tibieza™".

Nosso amor a Deus também se
mantém jovem e se renova
compartilhando-o com os outros.
“Quando uma brasa nao pega fogo, é
sinal de que estda esfriando, de que



quase tudo ja é cinza”"?, dizia Sdo

Josemaria certa vez. Com efeito,
quando o coracdo ndo vibra com o
desejo de que outros possam
aproximar-se de Deus e inclusive
percorrer o nosso caminho, talvez
seja porque nos mesmos ficamos
adormecidos numa curva. Remédio
para despertar: “Esquece-te de ti
mesmo... Que a tua ambicdo seja a de
ndo viveres sendo para os teus
irmdos, para as almas, para a Igreja;
numa palavra, para Deus”™,

A magnanimidade é também um
grande antidoto contra a tibieza:
dedicar o melhor, o mais precioso de
nossa vida, ao Senhor. Sdo Jodo narra
que, estando Jesus em Betania, Maria
“tomando uma libra de balsamo de
nardo puro, de grande preco, ungiu
0S pés de Jesus e enxugou-0s com
seus cabelos. A casa encheu-se do
perfume do balsamo” (Jo, 12, 1-3). O
melhor perfume, nosso maior
tesouro, nosso melhor tempo, deve



ser para o Senhor. Constitui um mau
sintoma, pelo contrario, que
pensemos como Judas, para quem
tudo parecia excessivo para Jesus:
“Por que ndo se vendeu este balsamo
por trezentos dendrios e ndo se deu
aos pobres? ” (Jo, 12,5). Judas
acabaria, de fato, por vender o
Mestre pelo preco de um escravo...
(cfr. Mt. 26, 15). Os pequenos e ndo
tdo pequenos sacrificios,
vencimentos, mortificagoes,
inflamam-nos por dentro e afastam a
tibieza. Lembram ao nosso coracao
que, mesmo com toda sua
fragilidade, ele é capaz de um amor
grande: “Faz-me de neve, Senhor/
para os gozos humanos, / de argila
para tuas maos, / de fogo para teu
amor”™,

Todas essas solugdes poder-se-iam
resumir com umas palavras
comoventes de Sdo Paulo: “nédo
contristeis o Espirito Santo de

Deus” (cfr. Ef. 4, 30). O Espirito Santo,



que ndo descansa em seu empenho
por formar Jesus em nos, precisa de
nossa prontiddo e de nossa
docilidade a suas inspiracdes. Sob
suas asas, nossa vida adquirira esse
sentido de missdo que, afastando-se
do calculo e da mediocridade da
tibieza, pode enché-la de aventura:
“Quem optou por configurar toda sua
existéncia com a de Jesus ja nao
escolhe onde estar, e sim, vai onde é
enviado, disposto a responder a
quem o chama; também ndo dispde
do seu proprio tempo. A casa em que
reside ndo lhe pertence, porque a
Igreja e o mundo sdo os espagos
abertos de sua missdo. Seu tesouro é
colocar o Senhor no meio da vida,
sem procurar outra casa para ele (...).
Contente com o Senhor, ndo se
conforma com uma vida mediocre,
mas tem um desejo ardente de ser
testemunha e de chegar aos outros; o
risco lhe agrada e sai, ndo forcado,
por caminhos ja tracados, mas aberto
e fiel as rotas indicadas pelo Espirito:



contrario ao ‘ir levando’, sente o
gosto de evangelizar”™.

Na vida de nossa Mde ndo ha mescla
de tibieza. Se o fogo que faz arder a
sarca simboliza a presenca de Deus,
0 proprio arbusto representa a
pessoa de Maria Santissima, que
brilha sem se consumir pela
presenca do Espirito Santo, Fogo do
Amor divino: “chamejavas como o
arbusto mostrado a Moisés, e nao
ardias. Tu te fundias e ndo te
consumias (...). Fundida ao fogo,
retomavas forcas desse mesmo fogo,
permanecendo sempre ardente”®. A
ela pedimos que nos ajude a manter
também sempre ardente o amor de
Deus; que o amor a Santa Maria
inflame nosso coragdo “em fogo
vivo”™,




"'7.D.Salinger, Carpinteiros,
Levantem Bem Alto a Cumeeira, p.80

2 Cfr. E.Boland, “Tiédeur”,
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918. Cfr. S191 (90), 6: “Tu ndo
temeras os terrores noturnos, nem a
flecha que voa a luz do dia, nem a
peste que se propaga nas trevas, nem
0 mal que grassa ao meio-dia”.

BlF. Ocariz, A luz do Evangelho,
Quadrante, Sdo Paulo, 2020.

I Santo Agostinho, Enarrationes in
Psalmos 31,5.

5] Bem-aventurado Alvaro, Carta
pastoral, 9-1-1980, n. 31 (Cartas de
Familia II, n. 275; AGP, biblioteca,
P17).

" Santo Agostinho, Confissdes 7,
16.22.

" papa Francisco, Evangelii gaudium,
n. 277.



] Bem-aventurado Alvaro, Carta
pastoral, 8/12/1976, n. 8. (Cartas de
Familia II, n. 116; AGP, biblioteca,
P17).

® S&0 Josemaria, Em didlogo com o
Senhor, n. 12.

19 cfr. Sdo Josemaria, Carta I, n. 34.

"1 S40 Josemaria, Instruccion 8-
XII1-1941, nota 122.

21 S40 Josemaria, Palavras
publicadas em Cronica, 1973, pp.
640-641 (AGP, biblioteca, P01).

"3 S50 Josemaria, Sulco, n. 630.

U4 E.de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madri, 1952, p. 21.

51 papa Francisco, Homilia,
30/07/2016.

(161 Cfr. Santo Amadeu de Lausanne,
Homilias marianas (Sources
Chrétiennes, 72) III, 313-317.



171 S40 Josemaria, Caminho, n. 326.

José Brage

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/nao-
entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/nao-entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-br/article/nao-entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/
https://opusdei.org/pt-br/article/nao-entristecais-o-espirito-santo-a-tibieza/

	“Não entristeçais o Espírito Santo”: A tibieza

