
opusdei.org

“Nada se perde!”:
aula do Prelado
sobre a esperança

Compartilhamos uma aula de
Mons. Fernando Ocáriz,
realizada em Roma em
novembro de 2024, na qual ele
reflete sobre a virtude da
esperança por ocasião do Ano
Jubilar.

30/09/2025

A bula de convocação do Jubileu
2025, publicada pelo Papa Francisco,
começa com algumas palavras de São



Paulo dirigidas aos romanos, que
também dão nome ao documento: “A
esperança não decepciona” (Rm 5,5), 
spes non confundit. Essas palavras
encerram um conteúdo muito
profundo. Quando temos verdadeira
esperança, ela não falha. Podemos
falhar nós, mas a esperança, nunca;
porque Deus é fiel ao seu amor por
nós e às suas promessas.

É certo que, às vezes, podemos ter
esperança em coisas que não
acontecem: por exemplo, esperamos
na eficácia de determinada gestão
apostólica ou no resultado de uma
conversa, e pode acontecer de os
frutos não aparecerem. Isso significa
que a esperança decepcionou? Não,
porque a esperança fundamentada
no amor de Deus por nós nos permite
dizer com segurança, como afirmava
São Josemaria: “Nada se
perde!” (Forja, n. 278). O que fazemos
pelo Senhor, o que realizamos
seguindo a vontade de Deus, é



sempre eficaz, ainda que não
vejamos os resultados
imediatamente. Talvez vejamos de
outro modo, em outro momento, ou
talvez nem vejamos nesta vida.
Talvez seja um fruto diferente do que
esperávamos. Assim, podemos ter a
segura esperança de que nada se
perde.

Após essa breve introdução, esta aula
consistirá basicamente em reler
alguns textos do Papa – da bula de
convocação do Jubileu 2025 –, de São
Josemaria e, naturalmente, da
Sagrada Escritura. Minha intenção ao
lê-los e comentá-los brevemente é
que nos deem ocasião de fomentar
uma disposição na alma que permita
que nossa esperança cresça. A
esperança sobrenatural é um dom de
Deus, não se pode obtê-la apenas
com forças humanas, mas podemos
dispor a alma para receber os dons
de Deus, especialmente a fé, a
esperança e a caridade.



O que é a esperança?

A esperança é uma virtude que nos
leva a confiar que vamos obter um
bem futuro, mais ou menos árduo,
mas possível. Estes são os três
requisitos: futuro, árduo e possível.
Não faria sentido uma esperança que
não cumprisse esses critérios. Por
exemplo, não posso dizer que tenho
esperança de viajar amanhã para a
Lua; seria uma esperança “louca”,
porque não é possível. Também não
se denomina esperança desejar algo
que não é árduo. Não tenho
esperança, em sentido estrito, de que
dentro de três horas estarei na
minha casa. Embora nesta vida nada
seja cem por cento seguro, há coisas
que, humanamente falando, não são
propriamente objeto de esperança.

A esperança é uma virtude humana
fundamental, porque todos
esperamos algo. Sempre estamos
esperando os frutos do nosso



trabalho, esperando bens possíveis,
esperando o fim de todo tipo de
situações. Mas, como recordei no
início, a esperança também é uma
virtude sobrenatural, teologal. O que
se espera com a virtude sobrenatural
da esperança? A vida eterna, a união
com Deus, a salvação, a felicidade
imensa do céu. Essa é a grande
esperança. Participar da vida de
Deus é uma realidade possível de
alcançar porque o próprio Deus a
oferece para nós.

Já existe uma esperança humana,
natural, necessária, no coração de
cada pessoa. Escreve o Papa: “No
coração de cada pessoa, encerra-se a
esperança como desejo e expetativa
do bem, apesar de não saber o que
trará consigo o amanhã”. (Spes non
confundit, n. 1). A esperança, mesmo
não sendo de algo seguro no plano
humano, também não é de algo
impossível; é uma expectativa do



bem, uma possibilidade de que esse
bem chegue.

O objeto da esperança teologal, que
leva à plenitude também a esperança
natural, é a salvação, a felicidade
eterna com Deus. São Paulo diz: “A
esperança no que nos está reservado
nos céus” (Cl 1,5). Essa esperança na
felicidade no céu está unida à fé no
amor de Deus por nós e nos meios
que Ele colocou para que cheguemos
ao céu: a Eucaristia, a oração…

A esperança na vida eterna é tão
importante, que o Concílio de Trento
condenou aqueles que sustentavam
ser errado ter esperança na vida
eterna e que se deveria fazer as
coisas sem pretender alcançar a
recompensa de chegar ao céu. O
concílio diz: “ Se alguém disser que o
justificado peca quando pratica boas
obras visando uma recompensa
eterna, seja anátema” (Concílio de
Trento, sess. VI, cân. 31). A esperança



na recompensa eterna não só não é
ruim, como é algo que Deus quer e
está unida à fé e à caridade.

O fundamento da esperança

Qual é o fundamento da esperança?
A resposta é simples: a fé. Como se
expressa na Carta aos Hebreus: “A fé
é o firme fundamento das coisas que
se esperam” (Hb 11,1). Que fé é essa?
A fé no amor de Deus por nós. Uma
fé que dá segurança à esperança,
porque se fundamenta em algo que
nunca falha: o amor inquebrantável
de Deus por cada pessoa.

O Papa afirma que “ a esperança
nasce do amor e funda-se no amor
que brota do Coração de Jesus
trespassado na cruz” (Spes non
confundit, n. 3). E cita imediatamente
São Paulo em sua Carta aos
Romanos: “Se quando éramos
inimigos de Deus fomos
reconciliados com ele mediante a
morte de seu Filho, quanto mais



agora, tendo sido reconciliados,
seremos salvos por sua vida” (Rm
5,10). Assim, a esperança nasce da
certeza da fé no amor de Deus por
nós.

Precisamos fomentar na nossa vida
essa fé no amor de Deus, que é um
amor concreto. Não se trata de um
amor abstrato pela humanidade em
geral, mas de um amor pessoal,
dirigido a cada um de nós neste
momento e sempre. O Senhor nos
olha, está dentro de nós, com a graça,
que nos eleva e santifica, e nos ama
de maneira muito pessoal. Este amor
é nossa força, a que nos faz esperar
em algo que, sendo árduo, é possível:
que conseguiremos ser santos, que é
a meta do que esperamos: a união
definitiva e plena com Deus.

É importante lembrar que, na vida
espiritual, na luta ascética, ao
começar e recomeçar, é sempre
necessário viver de esperança. Uma



esperança com fundamento. Não nas
nossas forças, como se fosse uma luta
que devemos vencer a todo custo,
mas fundamentada no amor de Deus.
Deus conta com nossa fraqueza, mas
sobretudo conta com sua infinita
potência, que se identifica com o seu
amor por nós.

Também é importante considerar
que, em Deus, o conhecimento e o
amor se identificam. Ele nos conhece
e nos ama infinitamente. E,
concretamente, o espírito do Opus
Dei nos impulsiona a considerar que
o amor de Deus nos faz
verdadeiramente filhas e filhos seus.
Essa consciência da filiação divina
fortalece nossa esperança, como
explica São Josemaria em uma de
suas homilias: “A mim, e desejo que o
mesmo aconteça a todos vós, a
certeza de me sentir - de me saber -
filho de Deus cumula-me de
verdadeira esperança, uma
esperança que, por ser virtude



sobrenatural, ao ser infundida nas
criaturas, se amolda à nossa
natureza e é também virtude muito
humana” (Amigos de Deus, n. 208).

A virtude sobrenatural da esperança
eleva a capacidade humana natural
de esperar no bem, mesmo que seja
difícil. Saber-se filho de Deus nos
leva a ter uma esperança segura na
meta. A experiência das próprias
misérias poderia talvez levar a
aspirar, no máximo, a salvar-se,
como se a salvação não coincidisse
com a santidade, considerando a
santidade como uma “utopia
ascética”. Ser santo é o fim, e se a
vida se encerrar sem a suficiente
santidade, se passará pelo purgatório
até alcançá-la. É difícil alcançar a
santidade sem esforço, por isso a
vida de santificação é árdua, mas a
esperança de alcançá-la se torna
possível com a graça de Deus.



Como acabo de recordar, com
palavras do nosso Padre, o tom de
nossa esperança está marcado pela
filiação divina. Temos um motivo
extraordinário para ter esperança de
sermos santos, para pensar na
eficácia de nossas vidas: somos filhas
e filhos amados por Deus. Tantas
vezes o recordamos, agora com umas
palavras de São João: “Nós
conhecemos o amor que Deus tem
por nós e cremos nele” (1Jo 4,16). Isso
é da essência da vida segundo o
Evangelho: conhecer e crer no amor
de Deus por nós, sabendo que somos
filhos de Deus graças ao seu amor. E
atualizar essa fé.

Essa fé no amor de Deus leva a viver
confiantes na providência. Ou seja,
sabendo que não estamos
abandonados ao acaso do mundo.
Não é que Deus nos queira muito e
depois andemos sozinhos por nossa
conta. Deus nos ama e, respeitando
nossa liberdade, nos acompanha



constantemente. O seu não é um
amor distante, mas de providência. O
Papa Bento XVI, em sua encíclica
sobre a esperança, Spe salvi, escreve
que “Deus é o fundamento da
esperança; mas não qualquer deus,
senão o Deus que tem um rosto
humano e que nos amou até o
extremo, a cada um em particular e à
humanidade em seu conjunto” (n.
31). A fé nesse amor concreto de
Deus por nós é o fundamento de
nossa esperança. Em contraste, São
Paulo em sua Carta aos Efésios
descreve os gentios como gente “sem
esperança e sem Deus neste
mundo” (Ef 2,12). A esperança está
fundamentada em Deus, em seu
amor concreto e pessoal. Embora
possam existir esperanças humanas,
estas se limitam a esta vida e não vão
além dela. Sem Deus, não se pode ter
verdadeira esperança em algo
definitivo.



A certeza de que Deus está
empenhado

A esperança cristã tem uma
característica aparentemente
contraditória: a certeza. Podemos ter
certeza de algo que é possível, mas
não imediato nem completamente
seguro? Sim: temos uma esperança
segura, fundamentada na vontade de
Deus, na sua fidelidade ao seu amor
por nós.

“Esta é a vontade de Deus, a vossa
santificação” (1Tes 4,3). Isso não
significa apenas que Deus quer que
sejamos santos, mas que Ele mesmo
está empenhado – por assim dizer –
em nossa santificação. Deus não só
nos dá os meios – a revelação, os
sacramentos… –, mas, sem forçar
nossa liberdade – dando-nos a
liberdade –, Ele também nos concede
todas as graças necessárias para que
cheguemos à meta. Temos a
esperança segura de chegar à meta



se quisermos, porque não nos faltará
a graça: Deus é fiel.

Como refletem as palavras de São
Paulo na Epístola aos Efésios: “Deus,
que é rico em misericórdia, pelo
grande amor com que nos amou,
deu-nos vida juntamente com Cristo,
quando ainda estávamos mortos em
transgressões — pela graça vocês são
salvos. Deus nos ressuscitou com
Cristo e com ele nos fez assentar nos
lugares celestiais em Cristo Jesus” (Ef
2,4-7). O Apóstolo não diz “nos fará
sentar nos céus”, mas “nos fez sentar
nos céus”. Essa força da esperança
traz a certeza, sem deixar de ser
esperança.

São Josemaria escreveu: “Vivo feliz
com a certeza do Céu que havemos
de alcançar, se permanecermos fiéis
até o fim” (Amigos de Deus, n. 208).
Embora pudesse parecer
contraditório “estar seguro de algo
que não é seguro”, na realidade não é



contraditório. É nisso que consiste a
verdadeira esperança cristã. Temos
tal confiança no amor de Deus, que
podemos ter uma esperança certa e
segura. Essa esperança supera nossas
misérias e defeitos, e nos leva à
segurança de que, como dizia o nosso
Padre, mesmo que morramos com
defeitos, podemos ser santos porque
o Senhor, com nossa
correspondência, nos levará a uma
santidade que consiste na plenitude
do amor. E a plenitude do amor é
totalmente compatível com ter
defeitos, desde que esses defeitos não
sejam aceitos nem queridos, mas que
lutemos contra eles por amor, uma e
outra vez, ainda que não consigamos
vencê-los totalmente.

Portanto, temos a certeza de que
iremos para o céu se formos fiéis, se
permanecermos em seu amor. E,
além disso, temos a segurança de que
seremos fiéis se quisermos, se
perseverarmos livremente no amor,



porque não nos faltará a graça de
Deus.

A segurança do impossível

A esperança cristã não é uma
esperança quimérica, porque
contamos com a graça de Deus. Por
isso, no plano sobrenatural,
pensando tanto em nossa
santificação pessoal, quanto na
eficácia permanente do trabalho
apostólico da Obra, tanto na vida
pessoal como no nosso empenho em
levar adiante o Opus Dei, devemos
levar em conta o que dizia São
Josemaria sobre “a segurança do
impossível” (Carta 29, n. 60). A
esperança torna possível “ter a
segurança do impossível”.

A segurança do impossível, em
primeiro lugar, de ser santos, porque
quando experimentamos nossa
fraqueza ou capacidade limitada,
parece impossível que possamos
chegar a ser santos. No entanto,



temos a certeza de que podemos,
porque possuímos a fé no amor de
Deus, que é o fundamento da
esperança.

É também muito bonito o que São
Paulo recorda em sua Epístola aos
Romanos sobre a figura de Abraão,
que esperou contra toda esperança.
São Josemaria costumava recordar
muitas vezes essa expressão:
“Esperar contra toda esperança”.
Novamente, dito assim, parece uma
contradição, mas entendido
corretamente, é a plenitude da
esperança. Significa que podemos
esperar também quando
humanamente não há motivos para
isso.

A esperança cristã, portanto, tem um
fundamento firme: o oferecimento
do próprio Deus da união com Ele,
que nisso consistirá a glória do céu.
Mas essa esperança também se
expressa em muitos aspectos da vida



diária. É muito importante a
esperança apostólica. Como escreve
São Paulo na Primeira Epístola aos
Coríntios: “sabendo que o vosso
trabalho não é vão no Senhor” (1Cor
15,58). Nosso Padre quis colocar as
palavras latinas deste texto no
umbral de pedra de uma porta da
Villa Vecchia, em Roma: Semper
scientes quod labor vester non est
inanis in Domino. Nada do que
fazemos é vão diante de Deus.

O Papa, em Spes non confundit,
convida a transmitir esperança ao
afirmar: “Oxalá não falte a atenção
inclusiva por todos aqueles que,
encontrando-se em condições de vida
particularmente extenuantes,
experimentam a sua própria
fragilidade” (n. 11). É muito
importante dar esperança, porque
muita gente parece não a ter. Viver
sem esperança, sem verdadeiras
metas que valham a pena, é
paralisante. É preciso dar esperança



no apostolado, na atenção às pessoas
de Casa que ajudamos, de um modo
ou de outro. Devemos ser pessoas
que dão esperança, que não dão mais
ênfase às dificuldades do que às
soluções. É preciso ser positivos,
transmissores de esperança.

Precisamos viver de esperança
também ao experimentar
dificuldades pessoais. Todos temos
dificuldades de um jeito ou de outro:
na experiência dos próprios defeitos,
no trabalho, de saúde, de todo tipo.
Na vida podemos encontrar, e
encontramos, dificuldades. O Papa,
em Spes non confundit, cita
amplamente o texto da Epístola aos
Romanos: “Quem poderá separar-nos
do amor de Cristo? A tribulação, a
angústia, a perseguição, a fome, a
nudez, o perigo, a espada? (…) Mas
em tudo isso saímos mais do que
vencedores graças Àquele que nos
amou. Estou convencido de que nem
a morte nem a vida, nem os anjos



nem os principados, nem o presente
nem o futuro, nem as potestades,
nem a altura nem o abismo, nem
qualquer outra criatura poderá
separar-nos do amor de Deus, que
está em Cristo Jesus, Senhor
nosso” (Rm 8,35-39). É um texto
extraordinário, para ser meditado
muitas vezes na oração.

O Papa comenta brevemente: “por
isso mesmo esta esperança não cede
nas dificuldades: funda-se na fé e é
alimentada pela caridade” (Spes non
confundit, n. 3). E, desse modo, torna
possível seguir adiante na vida. É
assim, por muitas dificuldades que
atravessemos. O que nos separará do
amor de Deus? Os principados, as
potestades, a morte, a vida, a espada,
os perigos, a fome? Nada pode nos
afastar, se não quisermos nos
afastar. Porque “nada nos pode
separar do amor de Deus – diz São
Paulo –, que está em Cristo Jesus,
nosso Senhor” (Rm 8,39). Somente



nós podemos nos separar do amor de
Deus. Só nós. Nem o demônio, nem a
doença, nem as contrariedades.
Apenas nossa própria liberdade. Por
isso, diante das dificuldades,
podemos sempre ter uma grande
esperança no amor de Deus,
manifestado em Cristo Jesus.

Onde está tua esperança?

Também neste contexto, é excelente
reler o seguinte texto de nosso Padre,
na Instrução para o labor de São
Rafael: “Trabalhai, cheios de
esperança: plantai, regai, confiando
naquele que dá o crescimento,
Deus” (1Cor 3,7). E, quando vier o
desânimo, se o Senhor permitir essa
tentação, diante dos fatos
aparentemente adversos, ao
considerar, em alguns casos, a
ineficácia dos vossos trabalhos
apostólicos de formação; se alguém,
como a Tobias pai, perguntar: “ubi
est spes tua?, onde está a tua



esperança?…”, levantando vossos
olhos sobre a miséria desta vida –
que não é o vosso fim –, respondei
com aquele varão do Antigo
Testamento, forte e esperançoso,
“quoniam memor fuit Domini in toto
corde suo” (Tb 1,13), porque sempre
se lembrou do Senhor e o amou com
todo o seu coração: “Filii sanctorum
sumus, et vitam illam expectamus,
quam Deus daturus est his, qui fidem
suam nunquam mutant ab eo”;
“somos filhos dos santos, e
esperamos aquela vida que Deus há
de dar aos que não perdem jamais a
confiança nele” (Tb 2,18)” (Instrução,
9-I-1935, n. 19). Diante das
dificuldades, devemos trabalhar
cheios de esperança; plantar,
esperando em Deus, que é quem dá o
crescimento. Não confiando em
nossas forças, mas colocando-as a
serviço do Senhor em todo o trabalho
apostólico. Mais uma vez, sabendo
que a nossa esperança está na
certeza do amor de Deus por nós.



Portanto, esperança na entrega, com
generosidade. Vale a pena sermos
generosos no apostolado, em tudo o
que supõe o esforço de ir ao encontro
das pessoas. Também a mortificação
pelo trabalho apostólico, que implica
dedicação de tempo, superar
dificuldades, etc.

São Josemaria, estando na Venezuela,
comentou: “Lembrava-me de quando
começamos o labor há tantos anos.
Comecei com três, e agora são tantos
milhares, centenas de milhares. Mas
havia esperança. Contam de
Alexandre Magno que, enquanto se
preparava para uma batalha, antes
distribuiu todos os seus bens entre
seus capitães. E um deles perguntou:
“Mas, Senhor, e o que te restou?”. Ao
que ele respondeu: “Ficou-me a
esperança”“. E acrescentou: “Eu olho
para vocês, e me resta a
esperança” (São Josemaria,
Apontamentos de uma meditação,
10/02/1975). É assim. Essas palavras



podem nos levar a ter esperança nos
outros. Quando experimentarem sua
fraqueza pessoal, podem se encher
de esperança ao ver seus irmãos. E
essa esperança está chamada a se
estender ao mundo inteiro.

Paz, oração, alegria

O Papa fala sobre ter esperança na
paz no mundo, uma paz que está
muito ausente. Não só pelas grandes
guerras, que são terríveis e tristes,
mas pela falta de paz em muitos
ambientes da sociedade. Nosso Padre
dizia: “Não há paz nas
consciências” (Em diálogo com o
Senhor, n. 101). O Papa menciona
“que o primeiro sinal de esperança se
traduza em paz para o mundo, mais
uma vez imerso na tragédia da
guerra” (Spes non confundit, n. 8).
Esperança de que o mundo vai
melhorar, certamente, porque é
também esperança na eficácia do
apostolado. Mas com realismo; não



sabemos o que acontecerá, não
podemos prever o futuro.

De fato, o Apocalipse e as predições,
que o Senhor faz no Evangelho sobre
o fim do mundo são muito
dramáticas. Mas isso não nos tira a
esperança; pelo contrário, nos
impulsiona a fazer tudo o que está ao
nosso alcance para que o mundo
melhore. Pensando na situação atual,
em alguns países vivemos em
ambientes muito descristianizados.
Cada vez há mais pessoas que, sendo
católicas, não frequentam os
sacramentos. Há cidades em países
tradicionalmente crentes, onde havia
uma prática religiosa amplíssima, e
agora só um porcentual muito
pequeno da população vai à Missa
aos domingos. Mas, ao mesmo
tempo, há outros lugares onde as
coisas estão muito melhores. E, em
uns e outros, podemos ter a
convicção de que as pessoas são
boas, como dizia Dom Javier:



“Quanta gente boa há no mundo!”.
Em muitas ocasiões o que falta é
formação. Por isso, as dificuldades
que encontrarmos no trabalho
apostólico nunca devem ser motivo
de desânimo, mas ocasião para rezar
mais, para nos lançarmos, para nos
aproximarmos das pessoas e
podermos ajudá-las, com a amizade e
a confidência. Quanto mais difícil for
o ambiente, mais o Senhor conta
conosco; não porque sejamos
melhores, mas porque Ele nos deu
muita formação, apesar de sermos
tão pouca coisa. Portanto, fortes na
esperança!

E isso se aplica a tudo. Que esperança
temos na oração? O Senhor disse:
“Pedi e recebereis” (Jo 16,24). É
impressionante. Pedi e recebereis,
são palavras absolutamente
verdadeiras. Certamente, às vezes
pedimos e não recebemos, mas
podemos pensar que recebemos de
outro modo, ou que não pedimos



bem. Enfim, outras vezes pedimos
bem e parece que não recebemos.
Por exemplo, pedimos por uma
intenção apostólica determinada ou
para que uma pessoa seja curada, e
não se cura… Então, a oração foi
inútil? Não. Ainda que não tenhamos
obtido o que pedíamos, essa oração
não foi ineficaz. Podemos estar
seguros na esperança, pela fé na
palavra de Deus. Nada se perde.

Por último, esperança com alegria.
“Alegres na esperança” (Rm 12,12),
diz São Paulo. E não é uma esperança
de conto de fadas, onde tudo dá
certo, por isso acrescenta: “Alegres
na esperança, pacientes na
tribulação, constantes na oração”.
São Josemaria nos dizia assim:
“Otimistas, alegres: Deus está
conosco! Por isso, diariamente, me
encho de esperança” (Memória do
beato Josemaria Escrivá, p. 115).
Otimistas, alegres porque Deus está
conosco. A virtude da esperança nos



faz ver o positivo, o belo da vida,
porque vemos em tudo, ainda sem
entender, o amor de Deus. Por isso,
quando nos sentirmos meio
desanimados, pessimistas, tristes,
reajamos logo, com um grande ato de
fé no fundamento desta esperança
alegre: hoje, agora, Deus está me
amando com loucura. Cada um tem
que dizer isto, pensar com um ato
profundo de fé. E isso nos levanta.

Falando de esperança, nos vêm ao
pensamento e ao coração a
santíssima Virgem, Spes nostra. Ela é
a mãe da nossa esperança, a que nos
consegue do Senhor essa graça da
esperança, para tê-la e para dá-la,
como diz São Pedro: “estai sempre
preparados para responder com
mansidão e temor a qualquer que
vos pedir a razão da esperança que
há em vós” (1Pd 3,15).

Termino com a esplêndida frase de
São Paulo: “Que o Deus da esperança



os encha de toda alegria e paz, por
sua confiança nele, para que vocês
transbordem de esperança, pelo
poder do Espírito Santo” (Rm 15,13).
Aconselho que a leiam e meditem
muito. Que estejamos contentes e,
quando houver motivos humanos
para não estar, pensemos que acima
de todo motivo humano há um muito
maior, que é o fundamento da nossa
esperança: o amor de Deus por nós.

Mons. Fernando Ocáriz, prelado
del Opus Dei

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/nada-se-perde-
aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/nada-se-perde-aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/nada-se-perde-aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/nada-se-perde-aula-do-prelado-sobre-a-esperanca/

	“Nada se perde!”: aula do Prelado sobre a esperança

