
opusdei.org

Na Epifania do
Senhor

Disponibilizamos o áudio em
mp3, e o texto completo da
homilia pronunciada por São
Josemaria “Na Epifania do
Senhor” no dia 6 de janeiro de
1956 e publicada em "É Cristo
que passa".

07/01/2023

Não há muito tempo, tive ocasião de
admirar um baixo-relevo em
mármore que representava a cena da
adoração do Menino-Deus pelos
Magos. Emoldurando esse baixo-



relevo, viam-se outros: quatro anjos,
cada um com um símbolo - um
diadema, o mundo coroado pela
cruz, uma espada, um cetro. Foi
assim que alguém ilustrou
plasticamente, com símbolos bem
conhecidos, o acontecimento que
hoje comemoramos: uns homens
sábios - a tradição diz que eram reis -
prostram-se diante de um Menino,
depois de perguntarem em
Jerusalém: Onde está o rei dos judeus
que acaba de nascer?

Instado por essa pergunta, eu
também contemplo agora Jesus 
reclinado numa manjedoura, num
lugar próprio para animais. Onde
está, Senhor, a tua realeza: o
diadema, a espada, o cetro?
Pertencem-lhe, e Ele não os quer;
reina envolto em panos. É um Rei
inerme, que se apresenta indefeso; é
uma criança. Como não havemos de
recordar aquelas palavras do



Apóstolo: Aniquilou-se a si mesmo,
tomando a forma de servo ?

Nosso Senhor encarnou-se para nos
manifestar a vontade do Pai. E eis
que já do próprio berço nos instrui.
Jesus Cristo procura-nos - com uma
vocação, que é vocação de santidade
- para com Ele consumarmos a
redenção. Consideremos o seu
primeiro ensinamento: temos que
corredimir procurando o triunfo, não
sobre o próximo, mas sobre nós
mesmos. Como Cristo, precisamos
aniquilar-nos, sentir-nos servidores
dos outros para os levar a Deus.

Onde está o Rei? Não será que Jesus
deseja reinar antes de tudo no
coração, no teu coração? Por isso se
fez Menino, porque quem há que não
ame uma criança? Onde está o Rei?
Onde está o Cristo que o Espírito
Santo procura formar em nossa
alma? Não pode estar na soberba,
que nos separa de Deus; não pode



estar na falta de caridade, que nos
isola. Aí não pode estar Cristo; aí o
homem fica só.

No dia da Epifania, situados aos pés
de Jesus Menino, de um Rei sem
sinais externos de realeza, podemos
dizer-lhe: Senhor, tira a soberba de
minha vida; destrói o meu amor
próprio, este desejo de me afirmar e
me impor aos outros; faz com que o
fundamento da minha personalidade
seja a identificação contigo.

Identificar-se com Cristo não é meta
fácil. Mas também não é difícil, se
vivermos como o Senhor nos
ensinou, se recorrermos diariamente
à sua Palavra, se impregnarmos a
nossa vida da realidade sacramental
- a Eucaristia - que Ele nos deixou em
alimento, porque o caminho do
cristão é andadeiro, como lembra
uma antiga canção da minha terra.
Deus chamou-nos clara e
inequivocamente. Como os Reis



Magos, descobrimos uma estrela -
que é luz e rumo - no céu da nossa
alma.

Vimos a sua estrela no Oriente e
viemos adorá-lo. Foi o que aconteceu
conosco. Nós também percebemos
que pouco a pouco se acendia na
alma um novo resplendor: o desejo
de sermos plenamente cristãos; se
assim me posso exprimir, a ânsia de
tomarmos Deus a sério. Se cada um
de nós se pusesse agora a contar em
voz alta o processo íntimo da sua
vocação sobrenatural, os outros
perceberiam que tudo isso era
divino. Agradeçamos a Deus Pai, a
Deus Filho, a Deus Espírito Santo e a
Santa Maria, por meio da qual nos
vêm todas as bênçãos do céu, este
dom que, juntamente com a fé, é a
maior graça que o Senhor pode
conceder a uma criatura: o firme
anseio de alcançar a plenitude da
caridade, na convicção de que não só
é possível, como também necessária,



a santidade no meio das ocupações
profissionais, sociais...

Consideremos a delicadeza com que
o Senhor nos dirige o convite.
Exprime-se com palavras humanas,
como um enamorado: Eu te chamei
pelo teu nome... Tu és meu. Deus, que
é a Formosura, a Grandeza, a
Sabedoria, anuncia-nos que somos
seus, que nos escolheu como termo
do seu amor infinito. É precisa uma
forte vida de fé para não
desvirtuarmos esta maravilha que a
Providência Divina deposita em
nossas mãos. Fé como a dos Reis
Magos: a convicção de que nem o
deserto, nem as tempestades, nem a
tranquilidade dos oásis nos
impedirão de chegar à meta do
Presépio eterno: a vida definitiva
com Deus.

Um caminho de fé é um caminho de
sacrifício. A vocação cristã não nos
tira do nosso lugar, mas exige que



abandonemos tudo o que estorva o
querer de Deus. A luz que se acende
é apenas o princípio; temos que
segui-la, se desejamos que essa
claridade se torne estrela, e depois
sol. Enquanto os Magos estavam na
Pérsia - escreve São João Crisóstomo
-, não viam senão uma estrela; mas,
quando abandonaram a sua pátria,
viram o próprio sol da justiça. Pode-se
dizer que não teriam continuado a ver
a estrela se tivessem permanecido no
seu país. Apressemo-nos, pois, nós
também; ainda que todos no-lo
impeçam, corramos à casa desse
Menino.

Vimos a sua estrela no Oriente e
viemos adorá-lo. Ao ouvir isto, o Rei
Herodes perturbou-se, e com ele toda
a cidade de Jerusalém. Ainda hoje se
repete a cena. Perante a grandeza de
Deus, perante a decisão, seriamente
humana e profundamente cristã, de
viver de modo coerente com a fé.
Não faltam pessoas que se enchem



de estranheza, e até se escandalizam
e se desconcertam. Dir-se-ia que não
concebem outra realidade além das
que cabem em seus estreitos
horizontes terrenos. Perante os
gestos de generosidade que
percebem na conduta dos que
ouviram a chamada do Senhor,
sorriem com displicência, assustam-
se, ou então - em casos que parecem
verdadeiramente patológicos -
concentram todo o seu esforço em
impedir a santa determinação que
uma consciência tomou com a mais
plena liberdade.

Já tive ocasião de presenciar uma
espécie de mobilização geral contra
os que haviam decidido dedicar toda
a sua vida ao serviço de Deus e dos
demais homens. Há gente persuadida
de que o Senhor não pode escolher
seja quem for sem lhes pedir
autorização, e de que o homem não é
capaz de responder sim ou não ao
Amor, com a mais plena liberdade.



Para quem raciocina nesses termos, a
vida sobrenatural de cada alma é
algo secundário; pensam que merece
atenção, mas só depois de satisfeitos
os pequenos comodismos e egoísmos
humanos. Se fosse assim, que
restaria do cristianismo? As palavras
de Jesus, amorosas e exigentes ao
mesmo tempo, serão só para ouvir,
ou para ouvir e pôr em prática? Ele
disse: Sede perfeitos, como vosso Pai
celestial é perfeito.

Nosso Senhor dirige-se a todos os
homens, para que caminhem ao seu
encontro, para que sejam santos. Não
chama só os Reis Magos, que eram
sábios e poderosos; antes disso, tinha
enviado aos pastores de Belém, não
já uma estrela, mas um de seus anjos.
No entanto, quer uns quer outros -
sejam pobres ou ricos, sábios ou
menos sábios - devem fomentar na
sua alma uma disposição humilde
que permita escutar a voz de Deus.



Consideremos o caso de Herodes: era
um poderoso da terra, e tem às suas
ordens a colaboração dos sábios: 
Reunindo todos os príncipes dos
sacerdotes e os escribas do povo,
perguntou-lhes onde havia de nascer o
Messias.Seu poder e sua ciência não
o levam a reconhecer Deus. Para o
seu coração empedernido, o poder e
a ciência são instrumentos da
maldade: o desejo inútil de aniquilar
Deus, o desprezo pela vida de um
punhado de crianças inocentes.

Continuemos a ler o Santo
Evangelho: Eles responderam: em
Belém de Judá, pois assim está escrito
pelo profeta. “E tu, Belém, terra de
Judá, não és certamente a menor
entre as cidades de Judá, porque de ti
sairá o chefe que apascentará meu
povo de Israel” Não nos podem
passar despercebidos estes detalhes
de misericórdia divina: aquele que
vinha redimir o mundo nasce numa
aldeia perdida. É que Deus não faz



distinção de pessoas , como nos
repete insistentemente a Escritura.
Ao convidar uma alma a uma vida de
plena coerência com a fé, não se
detém em méritos de fortuna, em
títulos de nobreza, em altos graus de
ciência.

A vocação precede todos os méritos:
A estrela que tinham visto no Oriente
precedia-os, até que, chegando sobre o
lugar onde estava o Menino, se deteve.
A vocação está em primeiro lugar;
Deus nos ama antes de que saibamos
sequer dirigir-nos a Ele, e deposita
em nós o amor com que podemos
corresponder-lhe. A bondade
paternal de Deus corre ao nosso
encontro. Nosso Senhor não se limita
a ser justo; vai muito mais longe: é
misericordioso. Não espera que o
procuremos; antecipa-se, com
manifestações inequívocas de
carinho paternal.



Se a vocação está em primeiro lugar,
se a estrela brilha antecipadamente
para nos orientar no nosso caminho
de amor a Deus, não é lógico ter
dúvidas quando ela se oculta uma
vez por outra. Quase sempre por
nossa culpa, acontece em
determinados momentos da nossa
vida interior o que aconteceu
durante a viagem dos Reis Magos: a
estrela desaparece. Conhecemos já o
resplendor divino da nossa vocação,
estamos persuadidos do seu caráter
definitivo, mas talvez o pó que
levantamos ao andar - nossas
misérias - forme uma nuvem opaca
que não deixa passar a luz.

Que fazer então? Seguir os passos
daqueles homens santos: perguntar.
Herodes serviu-se da ciência para
proceder de modo injusto; os Reis
Magos utilizam-na para fazer o bem.
Mas nós, cristãos, não temos
necessidade de perguntar a Herodes
ou aos sábios da terra. Cristo deu à



sua Igreja a segurança da doutrina, a
corrente de graça dos Sacramentos; e
cuidou de que houvesse pessoas que
nos pudessem orientar, que nos
conduzissem, que nos trouxessem
constantemente à memória o nosso
caminho. Dispomos de um tesouro
infinito de ciência: a Palavra de Deus,
guardada pela Igreja; a graça de
Cristo, que nos é administrada
através dos Sacramentos; o
testemunho e o exemplo dos que
vivem retamente ao nosso lado, e
que souberam construir com suas
vidas um caminho de fidelidade a
Deus.

Seja-me permitido um conselho: se
alguma vez perdemos a claridade da
luz, recorramos sempre ao bom
pastor. E quem é o bom pastor? O
que entra pela porta da fidelidade à
doutrina da Igreja; aquele que não se
comporta como o mercenário, o qual,
vendo chegar o lobo, abandona as
ovelhas e foge; e o lobo as arrebata e



dispersa o rebanho. A palavra divina
não é vã; e a insistência de Cristo -
não percebemos o carinho com que
fala de pastores e de ovelhas, do redil
e do rebanho? - é uma demonstração
prática da necessidade de um bom
guia para a nossa alma.

Se não houvesse maus pastores,
escreve Santo Agostinho, Ele não no-
lo teria prevendo. Quem é o
mercenário? É o que vê o lobo e foge;
o que procura a sua glória, não a
glória de Cristo: o que não se atreve a
censurar os pecadores com liberdade
de espírito. O lobo fila uma ovelha
pelo pescoço, o demônio induz um fiel
a cometer adultério. E tu te calas, não
censuras. És mercenário; viste vir o
lobo e fugiste. Talvez digas: não, estou
aqui, não fugi. Não, respondo, fugiste
porque te calaste; e te calaste porque
tiveste medo.

A santidade da Esposa de Cristo
sempre se demonstrou - como hoje



continua a demonstrar-se - pela
abundância de bons pastores. Mas a
fé cristã, que nos ensina a ser
simples, não nos induz a ser
ingênuos. Há mercenários que se
calam, e há mercenários que
pronunciam palavras que não são de
Cristo. Por isso, se porventura o
Senhor permite que fiquemos às
escuras, mesmo em coisas de
pormenor; se sentimos que a nossa fé
não é firme, recorramos ao bom
pastor, àquele que entra pela porta,
exercendo o seu direito, àquele que -
dando a vida pelos outros - quer ser,
na palavra e na conduta, uma alma
enamorada: talvez um pecador
também, mas que confia sempre no
perdão e na misericórdia de Cristo.

Se a nossa consciência nos reprova
alguma falta - mesmo que não nos
pareça grave -, se estamos em
dúvida, recorramos ao Sacramento
da Penitência. Iremos ao sacerdote
que nos atende, àquele que sabe



exigir de nós firmeza na fé,
delicadeza de alma, verdadeira
fortaleza cristã. A Igreja concede-nos
a mais plena liberdade para nos
confessarmos com qualquer
sacerdote que possua as legítimas
licenças; mas um cristão de vida
clara procura - livremente - aquele
que reconhece como bom pastor, e
que pode ajudá-lo a levantar os olhos
para tornar a ver no alto a estrela do
Senhor.

Videntes autem stellam, gavisi sunt
gaudio magno valde, diz o texto latino
com admirável reiteração: ao
descobrirem novamente a estrela,
exultaram cheios de grande alegria.
Por quê tanta alegria? Porque eles,
que nunca duvidaram, recebem do
Senhor a prova de que a estrela não
desapareceu: deixaram de
contemplá-la sensivelmente, mas
tinham-na conservado sempre na
alma. Assim é a vocação do cristão:
se não se perde a fé, se se preserva a



esperança em Jesus Cristo, que estará
conosco até à consumação dos
séculos , a estrela reaparece. E, ao
verificarmos uma vez mais a
realidade da vocação, nasce uma
alegria maior, que aumenta em nós a
fé.

Entrando na casa, viram o Menino
com Maria, sua Mãe, e, pondo-se de
joelhos, o adoraram. Nós também nos
ajoelhamos diante de Jesus, do Deus
escondido na humanidade:
repetimos-lhe que não queremos dar
as costas à sua chamada divina, que
não nos afastaremos dEle; que
tiraremos do nosso caminho tudo o
que for obstáculo à fidelidade; que
desejamos sinceramente ser dóceis
às suas inspirações. Tu, na tua alma,
e eu também - porque faço uma
oração íntima, com um profundo
clamor silencioso - estamos contando
agora ao Menino que temos ânsias de
ser tão leais aos nossos
compromissos quanto os servos da



parábola, para que nos possa
também responder: Alegra-te, servo
bom e fiel.

E abrindo seus tesouros, ofereceram-
lhe presentes de ouro, incenso e
mirra. Detenhamo-nos um pouco
nesta passagem do Santo Evangelho.
Como é possível que nós, que nada
somos e nada valemos, levemos
oferendas a Deus? Diz a Escritura: 
Toda a dádiva e todo o dom perfeito
vêm do alto. O homem não consegue
sequer descobrir inteiramente a
profundidade e a beleza dos
presentes do Senhor: Se conhecesses
o dom de Deus! , responde Jesus à
mulher samaritana. Jesus Cristo
ensinou-nos a esperar tudo do Pai, a
procurar, antes de mais nada, o reino
de Deus e a sua justiça, porque tudo o
resto nos seria dado por acréscimo, e
Ele sabe de que coisas estamos
necessitados.



Na economia da salvação, Nosso Pai
cuida de cada alma com amorosa
delicadeza: Cada um recebeu de Deus
seu próprio dom, uns de uma
maneira, outros de outra. Poderia,
pois, parecer inútil esforçar-nos por
apresentar ao Senhor algo de que Ele
necessitasse; dada a nossa situação
de devedores insolventes , nossas
oferendas assemelhar-se-iam às da
Lei Antiga, que Deus já não aceita: 
Não quiseste sacrifícios nem oblações,
nem holocaustos pelos pecados, nem
te são agradáveis as coisas que se
oferecem segundo a Lei.

Mas o Senhor sabe que dar é próprio
de enamorados, e Ele mesmo nos
indica o que deseja de nós. Não lhe
interessam as riquezas, nem os
frutos, nem os animais da terra, do
mar ou do ar, porque tudo isso lhe
pertence. Quer algo íntimo, que
temos que entregar-lhe com
liberdade: Dá-me, meu filho, o teu
coração. Estamos vendo? Ele não se



satisfaz compartilhando: quer tudo.
Repito: não anda procurando as
nossas coisas; quer-nos a nós
mesmos. Daí - e somente daí - surgem
todos os outros presentes que
podemos oferecer ao Senhor.

Vamos dar-lhe, portanto, ouro: o
ouro fino do espírito de
desprendimento do dinheiro e dos
meios materiais. Não esqueçamos
que são coisas boas, que procedem
de Deus. Mas o Senhor dispôs que as
utilizássemos sem nelas deixar o
coração, fazendo-as render em
proveito da humanidade.

Os bens da terra não são maus;
pervertem-se quando o homem os
erige como ídolos e se prostra diante
deles; enobrecem-se quando os
convertemos em instrumentos a
serviço do bem, em uma tarefa cristã
de justiça e de caridade. Não
podemos correr atrás dos bens
materiais como quem vai à busca de



um tesouro; nosso tesouro está aqui,
reclinado numa manjedoura; é
Cristo, e nEle se devem concentrar
todos os nossos amores, porque onde
estiver o nosso tesouro, lá estará
também o nosso coração.

Oferecemos incenso: os desejos - que
sobem até o Senhor - de levar uma
vida nobre, da qual se desprenda o 
bonus odor Christi , O perfume de
Cristo. Impregnar nossas palavras e
ações desse bonus odor é semear
compreensão, amizade. Que a nossa
vida acompanhe a vida dos demais
homens, para que ninguém se
encontre ou se sinta só. Nossa
caridade deve ser também carinho,
calor humano.

Assim no-lo ensina Jesus Cristo. Fazia
séculos que a humanidade esperava
a vinda do Salvador; os profetas
haviam-no anunciado de mil
maneiras, e - embora grande parte da
Revelação de Deus aos homens se



tivesse perdido em consequência do
pecado e da ignorância -, até nos
confins da terra se conservava o
desejo de Deus, a ânsia de redenção.

Chega a plenitude dos tempos e, para
levar a cabo essa missão, não
aparece um gênio filosófico, como
Platão ou Sócrates; não se instala na
terra um conquistador poderoso,
como Alexandre Magno. Nasce um
Infante em Belém: é o Redentor do
mundo. Mas, antes de falar, ama com
obras. Não traz nenhuma fórmula
mágica, porque sabe que a salvação
que nos oferece tem que passar pelo
coração do homem. Suas primeiras
ações são risos e choros de criança,
sono inerme de um Deus humanado:
para nos cativar, para que saibamos
acolhê-lo em nossos braços.

Uma vez mais ganhamos consciência
do que é o cristianismo. Se o cristão
não ama com obras, fracassa como
cristão, que é fracassar também



como pessoa. Não podemos pensar
nos outros homens como se fossem
números ou degraus para nós
podermos subir; ou massa para ser
exaltada ou humilhada, adulada ou
desprezada, conforme os casos.
Devemos pensar nos outros - em
primeiro lugar, nos que estão ao
nosso lado - como verdadeiros filhos
de Deus que são, com toda a
dignidade desse título maravilhoso.

Com os filhos de Deus temos que nos
comportar como filhos de Deus: o
nosso amor deve ser sacrificado,
diário, feito de mil detalhes de
compreensão, de sacrifício silencioso,
de dedicação que não se percebe.
Este é o bonus odor Christi, que fazia
dizer aos que viviam entre os nossos
primeiros irmãos na fé: Vede como se
amam!

Não falo de um ideal utópico. O
cristão não é um Tartarin de
Tarascon, empenhado em caçar leões



onde não os pode encontrar: nos
corredores de sua própria casa.
Quero falar sempre de uma vida
diária e concreta: da santificação do
trabalho, das relações familiares, da
amizade. Se não somos cristãos 
nesses momentos, quando o seremos?
O bom perfume do incenso é o
resultado de uma brasa que queima
sem espetáculo uma grande
quantidade de grãos. O bonus odor
Christi faz-se sentir entre os homens,
não pelas labaredas de um fogo de
palha, mas pela eficácia de um
rescaldo de virtudes: a justiça, a
lealdade, a fidelidade, a
compreensão, a generosidade, a
alegria.

E, com os Reis Magos, oferecemos
também mirra, o sacrifício que não
deve faltar na vida cristã. A mirra
traz-nos à lembrança a paixão do
Senhor: na Cruz, dão-lhe a beber
mirra misturada com vinho , e com
mirra ungiram seu corpo para a



sepultura. Mas não pensemos que a
reflexão sobre a necessidade do
sacrifício e da mortificação significa
introduzir uma nota de tristeza na
festa alegre que hoje celebramos.

Mortificação não é pessimismo nem
espírito acre. A mortificação nada
vale sem a caridade: por isso
devemos procurar mortificações que,
além de nos fazerem passar pelas
coisas da terra com domínio, não
mortifiquem os que vivem ao nosso
lado. O cristão não pode ser nem um
verdugo nem um miserável; é um
homem que sabe amar com obras,
que prova o seu amor na pedra de
toque da dor.

Mas devo dizer outra vez que, em
geral, essa mortificação não
consistirá em grandes renúncias, que
aliás não são frequentes. Há de
compor-se de pequenas vitórias:
sorrir para quem nos aborrece,
negar ao corpo o capricho de uns



bens supérfluos, acostumar-se a
escutar os outros, fazer render o
tempo que Deus põe à nossa
disposição... E tantos outros detalhes,
aparentemente insignificantes -
contrariedades, dificuldades,
dissabores - que surgem ao longo do
dia sem que os procuremos.

Termino com as palavras do
Evangelho de hoje: Entrando na casa,
viram o Menino com Maria, sua Mãe.
Nossa Senhora não se separa do seu
Filho. Os Reis Magos não são
recebidos por um rei encimado no
seu trono, mas por um Menino nos
braços de sua Mãe. Peçamos à Mãe
de Deus, que é nossa Mãe, que nos
prepare o caminho que conduz à
plenitude do amor: Cor Mariae
dulcissimum, iter para tutum! Seu
doce coração conhece o caminho
mais seguro para encontrarmos
Cristo.



Os Reis Magos tiveram uma estrela;
nós temos Maria, Stella maris, Stella
Orientis, Estrela do mar, Estrela do
Oriente. Hoje dizemos-lhe: Santa
Maria, Estrela do mar, Estrela da
manhã, ajuda os teus filhos. Nosso
zelo pelas almas não deve conhecer
fronteiras, porque ninguém está
excluído do amor de Cristo. Os Reis
Magos foram as primícias dos
gentios; mas, uma vez consumada a
Redenção, já não há judeu nem grego,
não há servo nem livre, não há
homem nem mulher - não existe
discriminação de espécie alguma -, 
porque todos vós sois um em Jesus
Cristo.

Nós, cristãos, não podemos ser
exclusivistas nem separar ou
classificar as almas; virão muitos do
Oriente e do Ocidente ; todos têm
lugar no coração de Cristo. Seus
braços - voltamos a admirá-lo no
Presépio - são de criança, mas são os



mesmos que se abrirão na Cruz,
atraindo todos os homens a Si.

E o nosso último pensamento vai
para esse homem justo, nosso Pai e
Senhor São José, que, como de
costume, passa despercebido na cena
da Epifania. Adivinho-o recolhido em
contemplação, protegendo com amor
o Filho de Deus que, feito homem, foi
confiado aos seus cuidados
paternais. Com a maravilhosa
delicadeza de quem não vive para si,
o Santo Patriarca excedeu-se num
serviço tão silencioso como eficaz.

Falamos hoje da vida de oração e de
ânsias de apostolado. Queremos
melhor mestre do que São José? Se
quiserdes um conselho, que repito
incansavelmente há muitos anos, ite
ad Ioseph , recorrei a São José: ele
nos mostrará caminhos concretos e
modos humanos e divinos de nos
aproximarmos de Jesus. E em breve
nos atreveremos, como ele, a segurar



nos braços, a beijar, vestir e cuidar
deste Menino-Deus que para nós
nasceu. Com a homenagem da sua
veneração, os Magos ofereceram a
Jesus ouro, incenso e mirra; José deu-
lhe - por inteiro - o seu coração
jovem e enamorado.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/na-epifania-do-
senhor-2/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/na-epifania-do-senhor-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/na-epifania-do-senhor-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/na-epifania-do-senhor-2/

	Na Epifania do Senhor

