opusdei.org

A musica que vem de
Deus: canto e musica
na liturgia

A musica sempre teve um lugar
central na liturgia catolica.
Como o siléncio, é uma
linguagem necessaria para
entrar em sintonia com a beleza
de Deus, para descobrir a sua
presenca. Como sempre que se
trata do Amor ndo ha lugar
para a pressa, nem calculos:
cantamos porque queremos ter
tempo para Deus.

22/11/2017



«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est!” Cantarei ao
Senhor, gloriosa é sua vitoria»[1].
Imediatamente, a liturgia da Vigilia
Pascal une este canto com o relato da
passagem de Israel através do Mar
Vermelho: a musica, cheia de alegria,
surge espontanea ao tocar a
proximidade de Deus. O prodigio das
aguas divididas se converteu, para o
povo escolhido, em um emblema da
proximidade de Deus: os salmos o
recordam com frequéncial[2]. No
tempo da Igreja, esse evento nos fala
do batismo, da Cruz, do céu... Fala-
nos da nossa vida, e da Vida que
Deus tem preparado para nos na
outra margem, que «ndo € um
simples embelezamento desta vida
atual: ela supera nossa imaginacao,
porque Deus nos surpreende
continuamente com o0 seu amor e
com a sua misericordia»[3].

Diante «do Deus das surpresas»[4],
um Deus que sempre faz novas as



coisas[5], «Sobram as palavras,
porque a lingua ndo consegue
expressar-se; comeca a serenar-se a
inteligéncia. Nao se raciocina, fita-se!
E a alma rompe outra vez a cantar
com um cantico novo, porque se
sente e se sabe também fitada
amorosamente por Deus, em todos 0s
momentos»[6]. Diante do Deus que
nos surpreende com a sua novidade,
a glorificacdo e a adoracgdo brotam
espontaneamente: o canto e o
siléncio. Um e outro estdo
profundamente relacionados, porque
expressam o que as simples palavras
ndo conseguem dizer. Por isso, a
liturgia os reserva para seus
momentos mais sublimes «A Igreja
canta — disse alguém - porque falar
ndo seria bastante para a sua oracao.
— Tu, cristao - e cristao escolhido —,
deves aprender a cantar
liturgicamente»[7].

Um cantico novo



Humanamente insoluvel. Assim era a
situacdo do Povo escolhido,
encurralado entre o Mar Vermelho e
0 exército egipcio. Na frente, a
barreira do mar; as suas costas, a
forca bélica das armas. «O inimigo
tinha dito: ‘Vou perseguir, alcancar,
repartir os despojos, saciar-me deles.
Vou tirar minha espada e despoja-los
com minha mao’»[8]. Assim se
encontra também a Igreja, tantas
vezes assediada por aqueles que
querem apaga-la da face da terra, ou
pelo menos eliminar o seu carater
sobrenatural.

Porém Deus esta conosco, como
estava com os israelitas. Perante os
impossiveis humanos, brilha a sua
gloria em contraste com a poder do
Farao e dos farads da historia: de
modos inesperados, o mar se abre e
nos passamos, e se fecha de novo
diante do inimigo. «Sopraste com teu
vento, e o mar os cobriu; afundaram



como chumbo em aguas
profundas.»[9]

A narracdo sagrada ndo revela os
pensamentos de Israel, enquanto
cruzavam o mar pelo caminho seco,
com muralhas de agua a direita e a
esquerda. SO ao final, a Biblia volta
seu olhar sobre os israelitas para
mostrar sua reacao. «O povo temeu o
Senhor e teve fé no Senhor e em
Moisés seu servo. Entdo Moisés e o0s
israelitas cantaram ao Senhor este
cantico: “Cantarei ao Senhor porque
estupenda foi a vitdria»[10] — temor e
renovada fé em Deus, que se
derrama no primeiro canto novo[11]
mencionado pela Escritura.

Ndao conhecemos essa musica.
Ninguém a recolheu e nem a tradicdo
oral trouxe-a a nos. Porém devia ser
sincera: brotava de um profundo
agradecimento, expressava um
intenso sentido de adoracdo. Devia
ser impressionante: qualquer



testemunha externa teria podido
tocar a presenca de Deus naquele
canto, como o tocaram aqueles que o
entoaram.

Depois deste episddio, os israelitas
encontraram mais dificuldades no
deserto. Primeiro, as aguas amargas
de Mara, que se tornam doces devido
a madeira, figura da Cruz[12]; depois,
o rigor do deserto de Sin, que o
Senhor aliviava com 0 mana e as
codornizes; as dguas de Massa e
Meriba... Deus sempre respondia as
dificuldades e o povo renovava o seu
cantar. A esperanca era chegar ao
momento em que tudo seria ja um
canto novo.

A vinda de Cristo inaugurou a
salvacdo definitiva. «A salvacdo
pertence ao nosso Deus, que esta
sentado no trono, e ao Cordeiro»[13].
O canto novo, que ja nao passa,
comecou a ser entoado. Ao mesmo
tempo, sem duvida, esperamos o



momento em que sera pleno, como
nos é apresentado no Apocalipse[14].
De certo modo, a Igreja ja chegou a
terra Prometida, porém continua a
sua peregrinacao pelo deserto: por
isso na liturgia fala de si mesma
como «peregrinans in terra»[15]. Na
realidade, “novo” na linguagem
biblica, «<ndo evoca tanto a novidade
exterior das palavras como a
plenitude ultima que sela a
esperanca. Por conseguinte, canta-se
a meta da historia na qual
finalmente sera silenciada a voz do
mal (...). Mas este aspecto negativo €
substituido, com um espag¢o muito
maior, pela dimensdo positiva, a do
novo mundo jubiloso que esta para
se afirmar»[16].

A musica do céu, na terra

Quando o Cordeiro «recebeu o livro,
0s quatro Seres vivos e o0s vinte e
quatro Ancidos prostraram-se (...)
Todos tinham harpas e tacas de ouro



cheias de incenso, que sdo as oragoes
dos santos. E entoaram um cantico
novo»[17]. A Sagrada Escritura ndo
deixa, em sua sobriedade, de
mencionar o canto no céu. E légico
que o faca, porque «Deus ndo é
solitario, mas amor glorioso e gozoso,
difusivo e luminoso»[18]. A
imaginacdo pode sugerir-nos a
musica que acompanhou a Virgem
Maria quando a Trindade Beatissima
a recebeu no céu. Exércitos de anjos
esperam a sua rainha que esta para
chegar em corpo e alma. A musica é
solene; transborda afeto, alegria, o
delicado equilibrio da beleza. A
Virgem aparece, esplendorosa, e o
Filho, que introduziu a humanidade
no seio da Trindade, recebe sua Mae.

A liturgia terrena, também quando
ndo conseguimos perceber toda a sua
beleza, talvez pelas circunstancias
externas ou pelas nossas proprias, €
«0 culto do templo universal que é
Cristo ressuscitado, cujos bracos



estdo abertos na cruz para atrair
todos ao abraco do amor eterno de
Deus. E o culto do céu aberto»[19].
Por isso os prefacios da Missa
terminam sempre convidando a
todos a cantar o Sanctus junto aos
anjos e os santos. No Sanctus a terra
e 0 céu se unem: «nos associamos
cheios de gratiddo a este cantar de
todos os séculos, que une céu e terra,
anjos e homens»[20]. « Eu aplaudo e
louvo com os Anjos. Nao me € dificil,
porque sei que me encontro rodeado
por eles quando celebro a Santa
Missa. Estdo adorando a
Trindade»[21].

Certamente, no relato do anuncio dos
anjos aos pastores, «Lucas ndo disse
0 que 0s anjos cantaram”. Ele escreve
muito sobriamente: 0 exército
celestial louvava a Deus dizendo:
“Gléria a Deus no céu...” (Lc 2, 13s).
Porém os homens sempre souberam
que a linguagem dos anjos é
diferente da dos homens; que



precisamente esta noite a mensagem
gozosa foi um canto onde brilhou a
gloria sublime de Deus. Por isso, este
canto dos anjos foi percebido desde o
principio como musica que vem de
Deus, mais ainda, como convite a
unir-se ao canto, a alegria do coracao
por ser amados por Deus»[22].

Esse é 0 marco em que se inscreve a
rica criatividade musical da liturgia,
que comecou a desenvolver-se com a
oracdo de Israel: o esfor¢o para
entrar em sintonia com a beleza de
Deus, para chegarmos ao céu. «A
liturgia é tempo de Deus e espaco de
Deus, e nds devemos entrar ali, no
tempo de Deus, no espago de Deus e
ndo olhar o relégio”. A liturgia é
precisamente entrar no mistério de
Deus; deixa-nos levar ao mistério e
estar no mistério»[23]. Sdo
Josemaria, nessa mesma linha,
escrevia que na Santa Missa «0s
relogios deveriam parar»[24]: diante
de Deus ndo cabe uma aproximacao



meramente instrumental,
pragmatica. «O aparecimento da
beleza, da formosura, nos torna
alegres sem ter que perguntarmos
por sua utilidade. A gloria de Deus,
de onde provém toda a beleza, faz
saltar em nés o assombro e a
alegria»[25].

Ao alcance de todos

A participacdo de cada um no canto
liturgico manifesta também o
carinho, o «sentido do mistério»[26]
que nos leva a por entre parénteses
os critérios de eficacia proprios de
outros contextos. Sem negligenciar
as circunstancias profissionais e
familiares de todos, muitas vezes,
pode-se dar a celebracao liturgica
esse toque que ajuda, de modo
concreto, a adorar a Deus. Talvez
nisto iremos contra a corrente
pragmatista da qual também somos
filhos; mas também assim, dando a
liturgia o seu tempo, com o



resplendor simples da nossa fé,
levamos o mundo a Deus: o tornamos
presente na agitada vida moderna,
que ndo sabe ter tempo para Ele.
«Ndao é estranho que muitos cristaos
—pausados e até solenes na vida
social (ndo tém pressa), nas suas
pouco ativas atuagoes profissionais, a
mesa e no descanso (também nao
tém pressa) — se sintam apressados e
apressem o Sacerdote na sua ansia
de encurtar, de abreviar o tempo
dedicado ao Santissimo Sacrificio do
Altar?»[27] A fé «é amor e por ela
cria poesia e cria musica»[28]: se a
nossa fé é viva, também saberemos
ser iguais nisto aos primeiros
cristdos, a quem Sdo Paulo animava a
cantar e celebrar o Senhor com todo
0 coracao[29].

Nao é, pois, a musica litargica uma
questdo de sentimentalismo ou
estética: é questdo de amor, de
querer «tratar a Deus com ternura de
coracao»[30], e ndo «de uma maneira



oficial e seca, com uma fé que nao
tem vibracdo»[31]. Do mesmo modo
que sentiriamos falta da musica em
um momento de festivo da vida, é
natural que queiramos dar esse
realce a liturgia. As vezes, na
celebracdo cotidiana, bastara um
breve canto, piedoso: Adoro te
devote, Ave Maris Stella, Rorate Coeli,
etc. nas festas, em func¢do da
habilidade dos fiéis, a musica tera
maior protagonismo, cantando em
algumas partes da Missa — o Gloria, o
Sanctus, etc.— e talvez com o
acompanhamento do orgao.

Ao longo dos séculos, a Igreja formou
uma preciosa tradi¢do de musica
sacra. A novidade do culto cristdo
levou a busca de novas formas
poéticas e musicais para expressar
como a oracao se eleva a niveis
inusitados: «Corresponde aos
homens cantar Salmos, porém cantar
hinos corresponde aos Anjos e
aqueles que levam uma vida como a



dos Anjos»[32]. Assim, na liturgia
romana destaca-se o gregoriano
como canto proprio[33], com o qual
podemos orar durante a celebracao
da Santa Missa: por exemplo, o
Missal Romano do altar apresenta as
notas para poder cantar o Per ipsum
ao final da Oracdo Eucaristica, assim
como outras oragoes.

Dentro do grande repertorio de
musica sacra cristd, se encontram
cantos a altura de todas as
sensibilidades e capacidades: desde
melodias simples até polifonias
complexas. Também hd cantos mais
recentes que, dentro da propria
identidade cultural, sabem exprimir
0 mistério de Deus de forma musical.
Tanto as pecas mais tradicionais
como as modernas se encontram em
livros publicados para a ajuda dos
fiéis; também pode-se realizar copias
dos cantos mais adequados a cada
lugar.



Este também é um campo promissor
para as pessoas com uma preparacgao
maior musical: o esfor¢o para
dedicar sua criatividade para tornar
mais luminoso o culto torna-los-a
também mais generosos com Deus,
porque dedicando esse tempo ao
Senhor e aos outros estdo oferecendo
o sacrificio de Abel[34]. Em todo
caso, vale a pena colocar aqui pelo
menos o entusiasmo com que
preparamos a comemoracao de um
aniversario: aprendendo e ensaiando
canticos que pertencem a cultura
Cristd, expressam uma auténtica
sensibilidade liturgica e nos dao
oportunidade de fazer oracdo. De
fato, na liturgia estamos com Deus, e
Ele gosta que cantemos, porque as
vezes falar ndo basta.

A linguagem da adoracao

A musica, na liturgia, ndo é um mero
acompanhamento ou ornamentacao;
nem € a interpretacdo de um tema



religioso que chama a atencao para
si: em um e outro caso, a musica
ficaria paralela a celebracdo, quando
se trata de que seja uma s0 coisa com
ela[35]. A verdadeira musica
liturgica é oracdo, € liturgia; ndo nos
dispersa, ndo se limita a dar-nos uma
alegria sensivel ou um prazer
estético: recolhe-nos, nos coloca no
mistério de Deus. Leva-nos a
adoracdo, que tem no siléncio uma
de suas linguagens privilegiadas: «o
siléncio — nos recorda o Papa -
guarda o mistério»[36]. Se a musica é
de Deus, ndo competira com o
siléncio: nos levara ao siléncio
verdadeiro, do coracdo.

Os instantes de siléncio que a liturgia
prevé — antes de iniciar a Missa, no
ato penitencial, nos mementos, na
consagracao, etc. — sdo convites para
recolher-nos em adoracao.
Preparam-nos para o momento da
comunhdo, porque «para comungar
verdadeiramente com outra pessoa



devo conhecé-la, saber estar em
siléncio perto dela, escuta-la, olha-la
com amor. O verdadeiro amor e a
verdadeira amizade vivem sempre
desta reciprocidade de olhares, de
siléncios intensos, eloquentes, cheios
de respeito e veneracdo, de maneira
pessoal e ndo superficial»[37].

«Tu, eu, adoramos ao Senhor?”», nos
pergunta o Papa, dirigindo-nos para
0 centro intimo da liturgia, que sera
nosso céu. «Recorremos a Deus s6
para pedir, para agradecer, ou nos
dirigimos a Ele também para adora-
lo? Mas, entdo, que quer dizer adorar
a Deus? Significa aprender a estar
com Ele, a parar para dialogar com
Ele, sentindo que sua presenca € a
mais verdadeira, a melhor, a mais
importante de todas (...); adorar o
Senhor quer dizer que estamos
convencidos diante dele de que Ele é
0 unico Deus, o Deus de nossa vida, o
Deus de nossa historia»[38].



Carlos Ayxela

[1] Ex 15,1.

[2] Cfr. Sal 65 (66); 77 (78); 105 (106);
135 (136).

[3] Francisco, Angelus, 10-XI-2013.

[4] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20-1-2014.

[5] Cfr. Ap 21,5.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
307

[7] Sdo Josemaria, Caminho, 523
[8] Ex 15,9.
[9] Ex 15,10.

[10] Ex 14,31-15,1.



[11] Cfr. Sal 32 (33); 39 (40); 95 (96);
97 (98); 143 (144); 149.

[12] Cfr. Ex 14,22-25.
[13] Ap 7,10.
[14] Ap 5,9-10; 14,3.

[15] Missal Romano, oracéo
Eucaristica III

[16] Bento XVI, Audiéncia 25/01/2006
[17] Ap 5,8-9

[18] Bento XVI, Homilia, 19/02/ 2012.
[19] Bento XVI, Audiéncia, 3/10/2002.
[20] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[21] S&0 Josemaria, E Cristo que
Passa, 89.

[22] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[23] Francisco, Homilia, 10/02/2014.



[24] S&o Josemaria, Forja 436
[25] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[26] Jodo Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 49

[27] Caminho, 530

[28] Bento XVI, Audiéncia, 21/05/2008
[29] Cf. Ef 5,19; Col 3,17.

[30] Amigos de Deus, 167

[31] Forja, 930.

[32] Origenes, Sel. in psalmos, en Sal
119 [118],71.

[33] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum concilium (4-XII-1963),
116.

[34] Cf. Missal Romano, Oracao
Eucaristica I, Cf. Gn 4,4.

[35] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 112.



[36] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2014.

[37] Bento XVI, Homilia, 7/06/2012.

[38] Francisco, Homilia, 14/04/2013.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-
de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
(21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/

	A música que vem de Deus: canto e música na liturgia

