
opusdei.org

A música que vem de
Deus: canto e música
na liturgia

A música sempre teve um lugar
central na liturgia católica.
Como o silêncio, é uma
linguagem necessária para
entrar em sintonia com a beleza
de Deus, para descobrir a sua
presença. Como sempre que se
trata do Amor não há lugar
para a pressa, nem cálculos:
cantamos porque queremos ter
tempo para Deus.

22/11/2017



«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est!” Cantarei ao
Senhor, gloriosa é sua vitória»[1].
Imediatamente, a liturgia da Vigília
Pascal une este canto com o relato da
passagem de Israel através do Mar
Vermelho: a música, cheia de alegria,
surge espontânea ao tocar a
proximidade de Deus. O prodígio das
águas divididas se converteu, para o
povo escolhido, em um emblema da
proximidade de Deus: os salmos o
recordam com frequência[2]. No
tempo da Igreja, esse evento nos fala
do batismo, da Cruz, do céu... Fala-
nos da nossa vida, e da Vida que
Deus tem preparado para nós na
outra margem, que «não é um
simples embelezamento desta vida
atual: ela supera nossa imaginação,
porque Deus nos surpreende
continuamente com o seu amor e
com a sua misericórdia»[3].

Diante «do Deus das surpresas»[4],
um Deus que sempre faz novas as



coisas[5], «Sobram as palavras,
porque a língua não consegue
expressar-se; começa a serenar-se a
inteligência. Não se raciocina, fita-se!
E a alma rompe outra vez a cantar
com um cântico novo, porque se
sente e se sabe também fitada
amorosamente por Deus, em todos os
momentos»[6]. Diante do Deus que
nos surpreende com a sua novidade,
a glorificação e a adoração brotam
espontaneamente: o canto e o
silêncio. Um e outro estão
profundamente relacionados, porque
expressam o que as simples palavras
não conseguem dizer. Por isso, a
liturgia os reserva para seus
momentos mais sublimes «A Igreja
canta – disse alguém – porque falar
não seria bastante para a sua oração.
– Tu, cristão – e cristão escolhido –,
deves aprender a cantar
liturgicamente»[7].

Um cântico novo



Humanamente insolúvel. Assim era a
situação do Povo escolhido,
encurralado entre o Mar Vermelho e
o exército egípcio. Na frente, a
barreira do mar; às suas costas, a
força bélica das armas. «O inimigo
tinha dito: ‘Vou perseguir, alcançar,
repartir os despojos, saciar-me deles.
Vou tirar minha espada e despojá-los
com minha mão’»[8]. Assim se
encontra também a Igreja, tantas
vezes assediada por aqueles que
querem apagá-la da face da terra, ou
pelo menos eliminar o seu caráter
sobrenatural.

Porém Deus está conosco, como
estava com os israelitas. Perante os
impossíveis humanos, brilha a sua
glória em contraste com a poder do
Faraó e dos faraós da história: de
modos inesperados, o mar se abre e
nós passamos, e se fecha de novo
diante do inimigo. «Sopraste com teu
vento, e o mar os cobriu; afundaram



como chumbo em águas
profundas.»[9]

A narração sagrada não revela os
pensamentos de Israel, enquanto
cruzavam o mar pelo caminho seco,
com muralhas de água à direita e à
esquerda. Só ao final, a Bíblia volta
seu olhar sobre os israelitas para
mostrar sua reação. «O povo temeu o
Senhor e teve fé no Senhor e em
Moisés seu servo. Então Moisés e os
israelitas cantaram ao Senhor este
cântico: “Cantarei ao Senhor porque
estupenda foi a vitória»[10] – temor e
renovada fé em Deus, que se
derrama no primeiro canto novo[11]
mencionado pela Escritura.

Não conhecemos essa música.
Ninguém a recolheu e nem a tradição
oral trouxe-a a nós. Porém devia ser
sincera: brotava de um profundo
agradecimento, expressava um
intenso sentido de adoração. Devia
ser impressionante: qualquer



testemunha externa teria podido
tocar a presença de Deus naquele
canto, como o tocaram aqueles que o
entoaram.

Depois deste episódio, os israelitas
encontraram mais dificuldades no
deserto. Primeiro, as águas amargas
de Mará, que se tornam doces devido
à madeira, figura da Cruz[12]; depois,
o rigor do deserto de Sin, que o
Senhor aliviava com o maná e as
codornizes; as águas de Massa e
Meriba... Deus sempre respondia às
dificuldades e o povo renovava o seu
cantar. A esperança era chegar ao
momento em que tudo seria já um
canto novo.

A vinda de Cristo inaugurou a
salvação definitiva. «A salvação
pertence ao nosso Deus, que está
sentado no trono, e ao Cordeiro»[13].
O canto novo, que já não passa,
começou a ser entoado. Ao mesmo
tempo, sem dúvida, esperamos o



momento em que será pleno, como
nos é apresentado no Apocalipse[14].
De certo modo, a Igreja já chegou à
terra Prometida, porém continua a
sua peregrinação pelo deserto: por
isso na liturgia fala de si mesma
como «peregrinans in terra»[15]. Na
realidade, “novo” na linguagem
bíblica, «não evoca tanto a novidade
exterior das palavras como a
plenitude última que sela a
esperança. Por conseguinte, canta-se
a meta da história na qual
finalmente será silenciada a voz do
mal (...). Mas este aspecto negativo é
substituído, com um espaço muito
maior, pela dimensão positiva, a do
novo mundo jubiloso que está para
se afirmar»[16].

A música do céu, na terra

Quando o Cordeiro «recebeu o livro,
os quatro Seres vivos e os vinte e
quatro Anciãos prostraram-se (...)
Todos tinham harpas e taças de ouro



cheias de incenso, que são as orações
dos santos. E entoaram um cântico
novo»[17]. A Sagrada Escritura não
deixa, em sua sobriedade, de
mencionar o canto no céu. É lógico
que o faça, porque «Deus não é
solitário, mas amor glorioso e gozoso,
difusivo e luminoso»[18]. A
imaginação pode sugerir-nos a
música que acompanhou a Virgem
Maria quando a Trindade Beatíssima
a recebeu no céu. Exércitos de anjos
esperam a sua rainha que está para
chegar em corpo e alma. A música é
solene; transborda afeto, alegria, o
delicado equilíbrio da beleza. A
Virgem aparece, esplendorosa, e o
Filho, que introduziu a humanidade
no seio da Trindade, recebe sua Mãe.

A liturgia terrena, também quando
não conseguimos perceber toda a sua
beleza, talvez pelas circunstâncias
externas ou pelas nossas próprias, é
«o culto do templo universal que é
Cristo ressuscitado, cujos braços



estão abertos na cruz para atrair
todos ao abraço do amor eterno de
Deus. É o culto do céu aberto»[19].
Por isso os prefácios da Missa
terminam sempre convidando a
todos a cantar o Sanctus junto aos
anjos e os santos. No Sanctus a terra
e o céu se unem: «nos associamos
cheios de gratidão a este cantar de
todos os séculos, que une céu e terra,
anjos e homens»[20]. « Eu aplaudo e
louvo com os Anjos. Não me é difícil,
porque sei que me encontro rodeado
por eles quando celebro a Santa
Missa. Estão adorando a
Trindade»[21].

Certamente, no relato do anúncio dos
anjos aos pastores, «Lucas não disse
o que os anjos cantaram”. Ele escreve
muito sobriamente: o exército
celestial louvava a Deus dizendo:
“Glória a Deus no céu...” (Lc 2, 13s).
Porém os homens sempre souberam
que a linguagem dos anjos é
diferente da dos homens; que



precisamente esta noite a mensagem
gozosa foi um canto onde brilhou a
glória sublime de Deus. Por isso, este
canto dos anjos foi percebido desde o
princípio como música que vem de
Deus, mais ainda, como convite a
unir-se ao canto, a alegria do coração
por ser amados por Deus»[22].

Esse é o marco em que se inscreve a
rica criatividade musical da liturgia,
que começou a desenvolver-se com a
oração de Israel: o esforço para
entrar em sintonia com a beleza de
Deus, para chegarmos ao céu. «A
liturgia é tempo de Deus e espaço de
Deus, e nós devemos entrar ali, no
tempo de Deus, no espaço de Deus e
não olhar o relógio”. A liturgia é
precisamente entrar no mistério de
Deus; deixa-nos levar ao mistério e
estar no mistério»[23]. São
Josemaria, nessa mesma linha,
escrevia que na Santa Missa «os
relógios deveriam parar»[24]: diante
de Deus não cabe uma aproximação



meramente instrumental,
pragmática. «O aparecimento da
beleza, da formosura, nos torna
alegres sem ter que perguntarmos
por sua utilidade. A glória de Deus,
de onde provém toda a beleza, faz
saltar em nós o assombro e a
alegria»[25].

Ao alcance de todos

A participação de cada um no canto
litúrgico manifesta também o
carinho, o «sentido do mistério»[26]
que nos leva a pôr entre parênteses
os critérios de eficácia próprios de
outros contextos. Sem negligenciar
as circunstâncias profissionais e
familiares de todos, muitas vezes,
pode-se dar à celebração litúrgica
esse toque que ajuda, de modo
concreto, a adorar a Deus. Talvez
nisto iremos contra a corrente
pragmatista da qual também somos
filhos; mas também assim, dando à
liturgia o seu tempo, com o



resplendor simples da nossa fé,
levamos o mundo a Deus: o tornamos
presente na agitada vida moderna,
que não sabe ter tempo para Ele.
«Não é estranho que muitos cristãos
– pausados e até solenes na vida
social (não têm pressa), nas suas
pouco ativas atuações profissionais, à
mesa e no descanso (também não
têm pressa) – se sintam apressados e
apressem o Sacerdote na sua ânsia
de encurtar, de abreviar o tempo
dedicado ao Santíssimo Sacrifício do
Altar?»[27] A fé «é amor e por ela
cria poesia e cria música»[28]: se a
nossa fé é viva, também saberemos
ser iguais nisto aos primeiros
cristãos, a quem São Paulo animava a
cantar e celebrar o Senhor com todo
o coração[29].

Não é, pois, a música litúrgica uma
questão de sentimentalismo ou
estética: é questão de amor, de
querer «tratar a Deus com ternura de
coração»[30], e não «de uma maneira



oficial e seca, com uma fé que não
tem vibração»[31]. Do mesmo modo
que sentiríamos falta da música em
um momento de festivo da vida, é
natural que queiramos dar esse
realce à liturgia. Às vezes, na
celebração cotidiana, bastará um
breve canto, piedoso: Adoro te
devote, Ave Maris Stella, Rorate Coeli,
etc. nas festas, em função da
habilidade dos fiéis, a música terá
maior protagonismo, cantando em
algumas partes da Missa – o Gloria, o 
Sanctus, etc.– e talvez com o
acompanhamento do órgão.

Ao longo dos séculos, a Igreja formou
uma preciosa tradição de música
sacra. A novidade do culto cristão
levou à busca de novas formas
poéticas e musicais para expressar
como a oração se eleva a níveis
inusitados: «Corresponde aos
homens cantar Salmos, porém cantar
hinos corresponde aos Anjos e
àqueles que levam uma vida como a



dos Anjos»[32]. Assim, na liturgia
romana destaca-se o gregoriano
como canto próprio[33], com o qual
podemos orar durante a celebração
da Santa Missa: por exemplo, o
Missal Romano do altar apresenta as
notas para poder cantar o Per ipsum
ao final da Oração Eucarística, assim
como outras orações.

Dentro do grande repertório de
música sacra cristã, se encontram
cantos à altura de todas as
sensibilidades e capacidades: desde
melodias simples até polifonias
complexas. Também há cantos mais
recentes que, dentro da própria
identidade cultural, sabem exprimir
o mistério de Deus de forma musical.
Tanto as peças mais tradicionais
como as modernas se encontram em
livros publicados para a ajuda dos
fiéis; também pode-se realizar cópias
dos cantos mais adequados a cada
lugar.



Este também é um campo promissor
para as pessoas com uma preparação
maior musical: o esforço para
dedicar sua criatividade para tornar
mais luminoso o culto torná-los-á
também mais generosos com Deus,
porque dedicando esse tempo ao
Senhor e aos outros estão oferecendo
o sacrifício de Abel[34]. Em todo
caso, vale a pena colocar aqui pelo
menos o entusiasmo com que
preparamos a comemoração de um
aniversário: aprendendo e ensaiando
cânticos que pertencem à cultura
cristã, expressam uma autêntica
sensibilidade litúrgica e nos dão
oportunidade de fazer oração. De
fato, na liturgia estamos com Deus, e
Ele gosta que cantemos, porque às
vezes falar não basta.

A linguagem da adoração

A música, na liturgia, não é um mero
acompanhamento ou ornamentação;
nem é a interpretação de um tema



religioso que chama a atenção para
si: em um e outro caso, a música
ficaria paralela à celebração, quando
se trata de que seja uma só coisa com
ela[35]. A verdadeira música
litúrgica é oração, é liturgia; não nos
dispersa, não se limita a dar-nos uma
alegria sensível ou um prazer
estético: recolhe-nos, nos coloca no
mistério de Deus. Leva-nos à
adoração, que tem no silêncio uma
de suas linguagens privilegiadas: «o
silêncio – nos recorda o Papa –
guarda o mistério»[36]. Se a música é
de Deus, não competirá com o
silêncio: nos levará ao silêncio
verdadeiro, do coração.

Os instantes de silêncio que a liturgia
prevê – antes de iniciar a Missa, no
ato penitencial, nos mementos, na
consagração, etc. – são convites para
recolher-nos em adoração.
Preparam-nos para o momento da
comunhão, porque «para comungar
verdadeiramente com outra pessoa



devo conhecê-la, saber estar em
silêncio perto dela, escutá-la, olhá-la
com amor. O verdadeiro amor e a
verdadeira amizade vivem sempre
desta reciprocidade de olhares, de
silêncios intensos, eloquentes, cheios
de respeito e veneração, de maneira
pessoal e não superficial»[37].

«Tu, eu, adoramos ao Senhor?”», nos
pergunta o Papa, dirigindo-nos para
o centro íntimo da liturgia, que será
nosso céu. «Recorremos a Deus só
para pedir, para agradecer, ou nos
dirigimos a Ele também para adorá-
lo? Mas, então, que quer dizer adorar
a Deus? Significa aprender a estar
com Ele, a parar para dialogar com
Ele, sentindo que sua presença é a
mais verdadeira, a melhor, a mais
importante de todas (...); adorar o
Senhor quer dizer que estamos
convencidos diante dele de que Ele é
o único Deus, o Deus de nossa vida, o
Deus de nossa história»[38].



Carlos Ayxelà

[1] Ex 15,1.

[2] Cfr. Sal 65 (66); 77 (78); 105 (106);
135 (136).

[3] Francisco, Ângelus, 10-XI-2013.

[4] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20-I-2014.

[5] Cfr. Ap 21,5.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus,
307

[7] São Josemaria, Caminho, 523

[8] Ex 15,9.

[9] Ex 15,10.

[10] Ex 14,31-15,1.



[11] Cfr. Sal 32 (33); 39 (40); 95 (96);
97 (98); 143 (144); 149.

[12] Cfr. Ex 14,22-25.

[13] Ap 7,10.

[14] Ap 5,9-10; 14,3.

[15] Missal Romano, oração
Eucarística III

[16] Bento XVI, Audiência 25/01/2006

[17] Ap 5,8-9

[18] Bento XVI, Homilia, 19/02/ 2012.

[19] Bento XVI, Audiência, 3/10/2002.

[20] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[21] São Josemaria, É Cristo que
Passa, 89.

[22] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[23] Francisco, Homilia, 10/02/2014.



[24] São Josemaria, Forja 436

[25] Bento XVI, Homilia, 24/12/2010.

[26] João Paulo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 49

[27] Caminho, 530

[28] Bento XVI, Audiência, 21/05/2008

[29] Cf. Ef 5,19; Col 3,17.

[30] Amigos de Deus, 167

[31] Forja, 930.

[32] Orígenes, Sel. in psalmos, en Sal
119 [118],71.

[33] Cf. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum concilium (4-XII-1963),
116.

[34] Cf. Missal Romano, Oração
Eucarística I, Cf. Gn 4,4.

[35] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 112.



[36] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2014.

[37] Bento XVI, Homilia, 7/06/2012.

[38] Francisco, Homilia, 14/04/2013.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-
de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/
https://opusdei.org/pt-br/article/musica-vem-de-deus-canto-e-musica-na-liturgia/

	A música que vem de Deus: canto e música na liturgia

