
opusdei.org

Mulher e
Universidade na
Espanha (1910-1936)

Apresentamos um artigo de
Mercedes Montero, Doutora em
Ciências da Informação e em
História, que explica o contexto
do ponto 946 de Caminho e a
situação da mulher na
sociedade espanhola dos anos
30. O texto original foi
publicado na revista “Studia et
Documenta”, nº 6 (2012).

31/01/2020



Mulher e Universidade na Espanha
(1910-1936). Contexto histórico do
ponto 946 de Caminho

Sumário: O presente artigo tem dois
objetivos. O primeiro é explicar a
situação da educação universitária
feminina na Espanha nos primeiros
trinta anos do século XX. O segundo,
investigar de onde procede a frase “a
elas não faz falta que sejam sábias:
basta que sejam discretas”, que não é
original de São Josemaria. Ambas
questões podem trazer informação
interessante para situar em seu
contexto histórico o ponto 946 de
Caminho.

Palavras-Chave: Mulher – Educação
– Universidade – Josemaria Escrivá –
Caminho – Espanha – 1910-1936

O Opus Dei promoveu no mundo
inteiro numerosas iniciativas
centradas no desenvolvimento
humano, cultural e social das
mulheres. Foram levadas a cabo por



desejo expresso de São Josemaria ou
sob a inspiração de seus
ensinamentos. Não é possível
enumerar todas elas no contexto
deste artigo. Mas a modo
representativo, podemos citar desde 
Montefalco (México)[1], uma das
mais antigas, outras nascidas no
século XXI, como El Terral (2002,
Barcelona, bairro de El Raval)[2] ou o
projeto TOT Training of Trainers
(2003, Quênia)[3]. Também as
catorze residências femininas que,
na atualidade, se estendem pela
geografia espanhola, são um índice
da realidade antes referida. Contudo,
certos setores acadêmicos e de
opinião pública levam anos
obstinados em apresentar o Opus Dei
e o seu fundador como um segmento
imobilista dentro da Igreja e da
sociedade, empenhado – segundo
eles – em potenciar “um modelo
conservador de mulher centrado na
reprodução, preocupada em
potenciar suas qualidades femininas,

https://opusdei.org/pt-br/article/sao-josemaria-em-montefalco/
https://opusdei.org/pt-br/article/tot-i-training-of-trainers-i/


que sujeita sua vida profissional à
doméstica e que se submete
voluntariamente aos homens,
reconhecendo que seu principal
valor não reside no intelecto, mas
sim na modéstia”[4]. Tal tipo de
afirmações costumam sustentar-se
apresentando como prova, o ponto
946 de Caminho.

As fontes utilizadas neste estudo
foram cerca de oitenta obras, o que
supõe uma parte significativa da
literatura científica sobre o tema,
publicada desde o final do século XIX
até a atualidade[5]. Irão aparecendo
citadas ao longo deste trabalho.
Ainda que tenham sido consultadas
obras estrangeiras com a finalidade
de comparar, a presente investigação
se centra exclusivamente na
Espanha, por ser o país natal de São
Josemaria. Caminho é um livro para
todos os tempos, mas foi escrito num
ambiente sócio cultural muito
concreto, de certo modo bastante



díspar do que existia em outras
nações na mesma época. Este fato
pode ser comprovado no tema que
nos ocupa, a educação superior da
mulher.

O ponto 946 de Caminho, que está
situado no capítulo O apóstolo, diz
textualmente:

Se quereis entregar-vos a Deus no
mundo, mais do que sábios (quanto a
elas, não é preciso serem sábias;
basta que sejam discretas), tendes
que ser espirituais, muito unidos ao
Senhor pela oração: deveis trazer um
manto invisível que cubra todos e
cada um dos vossos sentidos e
potências – orar, orar e orar; expiar,
expiar e expiar[6].

Pedro Rodríguez, na edição crítico-
histórica de Caminho, indica que este
texto procede de outro muito similar,
escrito por São Josemaria em 19 de
agosto de 1931. Como explica este
autor, a mensagem essencial do

https://opusdei.org/pt-br/article/apresentacao-da-edicao-comentada-de-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/apresentacao-da-edicao-comentada-de-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/apresentacao-da-edicao-comentada-de-caminho/


ponto é a afirmação da radical
primazia da graça de Deus e a vida
de união com Ele, que estão acima de
qualquer ciência humana. No que diz
respeito à frase concreta, objeto de
nosso estudo, “Ellas no hace falta que
sean sabias...”, afirma Rodriguez que
se trata de uma “expressão
sumamente ligada à realidade da
mulher na época, em que as jovens
tinham muito pouco acesso à
Universidade”[7]. Vamos ocupar-nos,
portanto, de descrever, com maior
amplitude, como era a realidade
dessas jovens que chegavam à
educação superior. Para tanto, e
embora o ponto de Caminho esteja
redigido em 1931, torna-se
necessário retroceder várias décadas
no tempo e estudar com certa
amplitude a história. É preciso
começar exatamente em 1872.

A travessia do deserto (1872-1910)



María Dolores Maseras foi a primeira
universitária espanhola. Matriculou-
se em 1872 para estudar Medicina na
Universidade de Barcelona. Depois
dela e até 1881, mais nove jovens
começaram seus estudos em diversas
universidades da península. Parece
que foi em 1878, quando Maseras
solicitou o título às autoridades
educativas de Madri, o momento em
que advertiram a presença feminina
na universidade. A partir daí
começaram os problemas sérios:
passou-se de negar-lhes o título pelo
fato de serem mulheres a conceder-
lhes, mas sem que isso as capacitasse
para exercer nenhuma profissão.
Finalmente chegou-se a proibir, de
modo expresso, a matrícula de moças
no ensino médio e universitário. As
mulheres, contudo, perseveraram,
introduzindo-se furtivamente pelas
frestas que uma legislação
improvisada e, por vezes,
contraditória, deixava abertas.
Efetivamente, em 1888 não houve



mais remédio senão permitir às
jovens o acesso a todos os níveis
educativos, mas sempre na condição
de ensino livre, não oficial (quer
dizer, não podiam assistir às aulas,
somente fazer as provas). E também
mediante uma prévia petição
expressa ao Ministério
correspondente (o do Fomento), que
podia conceder ou não a matrícula
solicitada. A situação se prolongou
até 1910, data em que a mulher
espanhola finalmente pôde
matricular-se livremente na
universidade e no ensino oficial. Os
que desenvolveram esta política
educativa foram gabinetes liberais e
ministros de ideias progressistas (as
mais progressistas que existiam na
Espanha na época), como José Luís
de Albareda. Este foi o homem que
devolveu a cátedra aos professores
expulsos da Universidade de Madri
em 1875 e que, pouco depois,
fundaram a Instituição Livre de
Ensino[8].



No transcurso desses quase quarenta
anos de errática trajetória legal,
entre proibições, cautelas,
burocracias, papeladas e decisões
administrativas arbitrárias, um total
de setenta e sete mulheres
conseguiram ter acesso à
universidade na Espanha. Delas,
cinquenta e três terminaram os
estudos e alcançaram o título de
licenciadas ou doutoras[9]. Ninguém
as ajudou, salvo apenas seu ambiente
familiar e as simpatias de algum
catedrático compreensivo. Foi uma
conquista solitária por ter acesso ao
conhecimento que, em muitos casos,
realizaram mulheres muito jovens,
quase meninas. Não tiveram apenas
que enfrentar os preconceitos do
Ministério de Fomento, mas também
uma compacta mentalidade
dominante nos mais variados
segmentos da sociedade espanhola,
que somente via na mulher a esposa
e a mãe, ocupações que – ao que
parece – não requeriam saberes



especiais. Os mais avançados,
contudo, reconheciam, neste âmbito,
certa necessidade de educação, que
capacitasse à mulher para sua
missão na vida, a de melhor
companheira do varão e de melhor
mãe. Em 1895, Adolfo Posada, um
conhecido membro da Instituição
Livre de Ensino, escrevia o seguinte:

A educação nacional e a cultura
pátria, o lar doméstico, a posição
social dos esposos, naquilo que a
conduta das esposas depende, não
perderiam nada se cada dia
elevássemos mais a condição
intelectual e moral da mulher, até o
ponto de conseguir dela uma
colaboração mais ativa em todas as
nossas coisas, uma companheira
mais íntima e mais à altura do que é
seu amigo para toda a vida ou deve
ser no mundo [...]. A influência da
mulher culta, ilustrada, bem-educada
e, portanto, não impertinente, mas
discreta, se refletiria não apenas na



elevação do nível da família,
tornando esta [...] uma cooperadora
indispensável na obra da educação,
bem como teria uma grandíssima
transcendência social”[10].

Em sentido muito semelhante,
expressou-se também Concepción
Arenal, que na sua obra La
instrucción del pueblo, de 1875, tinha
escrito: “Urge arrancar no homem o
erro e a ignorância, isto é muito mais
urgente na mulher, pela influência
que exerce na educação da família,
nos costumes e pelo que contribui
para que a religião não degenere em
práticas supersticiosas. Não é preciso
que as mulheres sejam sábias, mas é
indispensável que sejam
racionais”[11].

Contudo, apesar dos anseios de
harmonia educativa entre os sexos,
presentes tanto em Concepción
Arenal como em Alfonso Posada, a
realidade da mulher espanhola



resultava bastante penosa.
Concepción Sáiz Otero, uma ilustre
pedagoga da época, descrevia-a nos
últimos trinta anos do século XIX,
como um “ser passivo, destinado
(fora da função da maternidade,
sempre augusta) a converter-se em
peso morto da sociedade”, posto que
“nas classes médias e altas, a cultura
geral feminina mal podia
representar-se matematicamente por
alguns décimos acima de zero (ler,
escrever, recitar o Catecismo e...
somar, não muito expeditamente), e
as das classes baixas estava tão
abaixo de zero, que quase não
existia”[12] Carmen Baroja, de
família da alta burguesia, irmã de
um famoso romancista e de um
pintor, escreveu com desalento, em
seus apontamentos autobiográficos:
“Minha vida [...] se iniciou como que
em duas fases e assim continuou
sempre. Uma, as amigas, a vida
aborrecida de senhorita burguesa,
com minha mãe, costurando e



trabalhando em casa. Outra, com
leituras, com o que eu ouvia de meus
irmãos e no que eu pensava[...].
Quando jovem tinha a obsessão de
minha inutilidade e de que o tempo
passava sem que eu fizesse nada de
proveito”[13].

Parece que na Espanha era preciso
sentir verdadeira vocação pelos
estudos para enfrentar toda uma
série de obstáculos administrativos e
uma compacta mentalidade social
que não se preocupava com a
endêmica situação da “deseducação
feminina”.

Alguns exemplos de mentalidade
antiuniversitária referentes à
mulher (fim do século XIX e
princípio do XX)

As primeiras tentativas de educação
feminina num nível amplo, de ideias,
não de mera instrução, vieram do
reitor da Universidade Central,
Fernando de Castro[14], em 1869.



Contudo, recordemos que os motivos
que o moveram foram
fundamentalmente impedir que elas
– com a mentalidade tradicional
moldada pela Igreja que se lhes
atribuía sem discussão –
influenciassem os seus maridos.
Motivações ideológicas, claramente,
como vários autores puseram em
evidência[15].

De maneira um tanto acrítica
costuma culpar-se à Igreja do atraso
educativo da mulher espanhola.
Porém, há que afirmar que também
os setores intelectuais agnósticos e
afastados do credo católico, sentiam
certo desassossego ante a ideia de
uma mulher demasiado sábia. E
mais, se esta pretendia levar à
prática – de algum modo – os
conhecimentos adquiridos.

Manuel Bartolomé Cossío, ilustre
membro da Instituição Livre Ensino,
sentia notável mal-estar ante o fato



de que uma mulher pudesse acessar
à docência superior. Segundo o seu
parecer, as mulheres podiam
substituir os homens – como
professores – nas Escolas Normais de
meninas, mas não se lhes devia
permitir o ensino nos mesmos
centros dedicados a varões, porque a
sua relativa inferioridade impedia-
lhes essa participação[16]. Quando
Emília Pardo Bazán, uma grande
escritora, foi nomeada catedrática da
Universidade de Madri por Alfonso
XIII (1916), em honra a seus méritos
literários, os catedráticos (todos
varões) expressaram unanimemente
a sua discordância e os alunos (todos
varões) fizeram-lhe boicote, nunca
comparecendo às aulas. Nestas
circunstâncias Cossío escreveu a
Pardo Bazán:

Minha felicitação, pois, já que a
senhora gosta – eu creio que, na
senhora, é mau gosto – ir à
Universidade.



Mas, querida Emília, deixe-me agora
que, protegido por nossa velha
amizade [...] lhe pergunte: Não sendo
pelo bolo, que à senhora nem pode,
nem deve interessar, não acredita
que a sua glória, a verdadeira, a
realmente sua, a que a senhora se
criou, a que ninguém lhe pode dar
nem tirar, a que o mundo sempre e
em todas as partes lhe reconhecerá,
seria glória muito mais glória sem
Conselhos, nem Academias, nem
Universidades?[17]

Outro grande liberal, José Ortega y
Gasset, viu a mulher como um ser de
cabeça confusa e como uma forma de
humanismo inferior à varonil[18].
Igualmente, na primeira década do
século XX, lamentou a educação
“racionalista” que as mulheres
americanas recebiam nos 
colleges[19]. Por outro lado, e
segundo sua própria filha, Ortega
sentia “certo desgosto” ante o
ingresso das mulheres no mundo



profissional[20]. E jamais uma delas
esteve presente na tertúlia da Revista
de Occidente. Nem sequer María
Zambrano, por quem o filósofo sentia
predileção intelectual.

De qualquer maneira, na Espanha do
início do século XX, o problema não
eram as mulheres que queriam ir à
universidade ou as que depois
queriam trabalhar. A verdadeira
tragédia era o nível de
analfabetismo: 71,4% da população
feminina não sabia ler nem
escrever[21]. Neste contexto, as
moças que chegaram à universidade
antes de 1910 eram, socialmente,
invisíveis. E continuaram a sê-lo
muitos anos depois, pois o seu
número foi sempre relativamente
escasso.



Os quadros que apresentamos a
seguir ilustram o que afirmamos.

Porcentagem e números totais
de mulheres na universidade
espanhola (1919-1930)

Fonte: elaboração pessoal a partir de
Rosa María Capel e María Luísa
Barrera Peña, Ana López Peña[22]

Número de mulheres nas
distintas carreiras
universitárias (1920-1930)

Fonte: elaboração pessoal a partir de
Raquel Vásquez Ramil, Rosa María
Capel y Ramón Ezquerra[23]

As universitárias no centro da
tormenta pela regeneração da
Espanha (1910-1931)

Quando se permitiu o livre acesso
das mulheres espanholas à
universidade, estas ficaram
efetivamente situadas no centro da

• 

• 



grande polêmica que dividia o país.
Espanha passava por quase dois
séculos de decadência e prostração, e
existia o convencimento de que
somente a educação podia regenerar
a nação e dar-lhe esperanças para o
futuro. Nisto desenvolveu um papel
essencial a Instituição Livre de
Ensino, fundada em 1976 por
Francisco Giner de los Ríos.

A Instituição teve para muitos
espanhóis um problema
fundamental: a sua neutralidade
religiosa, quando não seu anti-
catolicismo expresso. Era uma
convicção real, da parte de muitos
institucionistas, que o atraso da
Espanha se devia à influência
cultural da Igreja Católica. Nascida
como colégio de ensino médio, a
Instituição ampliou notavelmente o
seu raio de ação com a chegada do
século XX, quando conseguiu influir
de maneira importante no desenho
da educação nacional em todos os



níveis. No universitário, foi essencial
a criação da Junta para Ampliação de
Estudos (1907), cuja missão era
conceder bolsas a estudantes e
jovens pesquisadores para estadias
em universidades europeias e norte-
americanas. Depois a Residência de
Estudantes (1910) e a Residência de
Senhoritas (1915), fundadas com o
objetivo de criar ambientes de
convivência que fossem um estímulo
intelectual. Por último, a ereção de
centros de pesquisa em humanidades
e em ciências, como foram o Centro
de Estudos Históricos e o Instituto
Nacional de Física e Química. Os
homens da Instituição ocuparam-se
também do ensino primário, com a
criação da Escola de Estudos
Superiores do Magistério (1909) e a
organização da Direção Geral do
Ensino Primário, para planejar a
educação dos pequenos (1911). A
atividade mais importante para o
secundário foi o pôr em
funcionamento o Instituto-Escola



(1918). Todos esses centros e
iniciativas tiveram enorme
prestígio[24].

No âmbito católico, a iniciativa
educativa mais importante
(sobretudo para a mulher
universitária) foi a Instituição
Teresiana (1911), fundação de São
Pedro Poveda. Este assumiu o ponto
de partida que os tempos impunham:
a estatização do ensino. Se, o Estado
favorecia iniciativas laicistas ou
religiosamente neutras, era nessas
estruturas que os católicos deviam
intervir para difundir uma educação
com sentido cristão. Poveda encarou
a Instituição Livre de Ensino,
estudou-a, entrou em contato com
alguns dos seus homens mais
significativos. Soube apreciar o
renovador da sua proposta, mas
nunca considerou o cristianismo
incompatível com a pedagogia
institucionista exceto nalguns
pontos[25]. Também não considerou



que mundo moderno e Igreja
Católica tivessem de enfrentar-se. Em
suas reflexões e escritos propôs uma
compensação à Instituição Livre de
Ensino, o que ele chamou Instituição
Católica de Ensino (1911). Embora a
ideia não tenha prosperado, foi a
semente do que em seguida se
converteu na Instituição Teresiana,
formada exclusivamente por
mulheres[26].

Portanto, quando a mulher chegou à
Universidade, a situação do país
deixava em evidência o
enfrentamento real entre o que se
costuma chamar as duas Espanhas.
Por um lado, a liberal, herdeira do
krausismo[27] e da Revolução de
1868, aberta à influência vital e
pedagógica de novas ideologias. Na
vanguarda desta corrente situavam-
se os homens da Instituição Livre de
Ensino. Por outro lado, estava a
Espanha confessionalmente católica,
com iniciativas pedagógicas que não



careciam de interesse (no terreno da
educação de crianças, podemos
recordar Andrés Manjón[28]), e onde
é preciso situar, como linha de
frente, a nova fundação da
Instituição Teresiana.

As moças que entravam na
universidade não ficariam à margem
desta confrontação cultural, política
e ideológica: pelo contrário, foram
situadas pelas circunstâncias no olho
do furacão.

E é que tanto uns quanto outros se
mostraram igualmente interessados
em potenciar o novo fenômeno que
muito pouco a pouco ia se tornando
patente na sociedade: a incorporação
da mulher na vida universitária. Mas
talvez não se possa afirmar que este
interesse fosse motivado pela
importância do fato em si. Muito pelo
contrário, Espanha foi um dos
últimos países do âmbito ocidental
que admitiu as mulheres na



educação superior, inclusive mais
tarde que o Império czarista ou que o
Império alemão[29]. Além disso, já
vimos que o aumento de matrículas
foi muito lento. Ambas correntes –
católica e laicista – quiseram elevar a
mulher porque estavam convencidos
da nobreza do fim em si mesmo.
Porém, sem que isto lhes impedisse,
ao mesmo tempo, de dar-se conta da
oportunidade que supunha, para os
seus próprios planos, que também
eram grandes e nobres: era preciso
potenciar a educação superior da
mulher para que isso ajudasse – ou
pelo menos não atrapalhasse – a
regeneração da sociedade espanhola.
É verdade que cada um pretendia
uma regeneração em sentido
diferente, pelo menos teoricamente,
mas nem por isso deixavam de ser
esforços generosos que ocuparam a
mente e o coração de pessoas
valiosas, embora se tenha de
lamentar sectarismos, tanto no



âmbito católico em geral, quanto no
liberal-progressista.

As duas orientações souberam
perceber o patrimônio feminino. Os
homens da Instituição – e nisto Giner
de los Ríos liderava, pensavam que,
em boa medida, o varão estava
demasiado envenenado pelos velhos
ressentimentos de educação
tradicional. Isso lhe impedia de ser
um elemento valioso na tarefa de
tirar a Espanha de sua apatia de
séculos. Via aí, de maneira nítida, o
papel da mulher. Ela era terreno
virgem, terra idônea para o feliz
enraizamento das novas ideias, posto
que não havia nada prévio que se
tivesse de arrancar.

Quanto a Pedro Poveda, a sua ideia
era totalmente nova no âmbito do
catolicismo social: preparar mestres
leigos para ocupar postos oficiais nas
estruturas estatais, organizá-los para
que se ajudassem, seguir formando-



os nos novos métodos pedagógicos,
dar-lhes uma profunda preparação
profissional e cristã para que fossem
capazes de renovar a Espanha. Uma
ideia tão nova requeria igualmente
uma terra nova, um terreno virgem
também. E aí estavam as mulheres,
com as suas lutas pessoais e tantas
vezes solitárias, para avançar no
conhecimento. Poveda trabalhou
primeiro com professoras de ensino
fundamental, mas o seu objetivo era
a educação superior.

A permanência de uma
mentalidade

Ambas as orientações, contudo,
encontraram dificuldades na hora de
formar a nova mulher que aspirava à
educação superior. No âmbito
católico, a pretensão de Poveda de
“educar senhoritas” era algo que não
deixava de se ver como excêntrico e,
talvez, como um sério perigo. Era
opinião estendida que a ciência



destruía a piedade feminina e
afastava as jovens de Deus. Por parte
dos organismos emanados da
Instituição Livre de Ensino, as
iniciativas para ajudar às
universitárias – como a Residência
de Senhoritas – contaram sempre
com recursos materiais inferiores às
dos varões e, em boa medida,
ocuparam, de costume, um lugar
secundário no organograma geral. As
grandes mulheres que estiveram em
contato com a Instituição foram
igualmente vítimas da mentalidade
social. Uma pesquisadora tão
promissora no âmbito científico,
como Dorotea Barnés, deixou seu
curriculum encalhado depois do
casamento, sem que aquilo parecesse
diferente do normal. As
universitárias notáveis dos anos
vinte e trinta, Victoria Kent, Clara
Campoamor, María de Maeztu foram
solteiras. Ou casadas sem filhos,
como María Zambrano. Ou talvez
com esposo e família, como María



Goyri, mulher de Ramón Menéndez
Pidal. Mas este último caso produz
ainda mais confusão. Sendo Goyru
professora do Instituto-Escola,
pesquisou durante toda sua vida
conjuntamente com seu esposo, mas
não assinaram ambos, salvo em
contadas ocasiões. Somente ele o fez.
Este exemplo manifesta em si
mesmo, rotundamente, a densidade
dessa mentalidade tradicional. E não
resulta estranho que algumas
autoras, como Shirley Mangini,
julgando o fato do ponto de vista da
atualidade, não possam explicar tal
comportamento. Ribagorda põe um
bom exemplo da diferente
mentalidade no que diz respeito à
formação de homens e de mulheres,
que existia na Instituição Livre de
Ensino:

“Diferentemente da Residência de
Estudantes, onde se apresentaram
personalidades internacionais do
talhe de Einstein, Tagore, H.G. Wells,



Bergson ou Keynes, na Residência de
Senhoritas as conferências estiveram
quase sempre a cargo de intelectuais
espanhóis [...]. Muitas das
conferências pronunciadas ali eram
sobre cultura geral, mas muitas
outras eram sobre temas literários ou
eram recitais poéticos, o número de
conferências de caráter científico,
antropológico, filosófico, político, etc.
foi bastante escasso, especialmente
nos primeiros anos. Este predomínio
de atos literários encaixava
perfeitamente com a mentalidade da
época, que considerava a música e a
literatura como partes importantes
da formação de uma senhorita,
enquanto outro tipo de
conhecimentos, como os
mencionados, não parecia muito
importante para sua formação.
Existia por isso uma notável
diferença entre o programa cultural
de ambas as Residências e
oportunidades mais limitadas para
as mulheres”[30].



Madame Curie, uma das cientistas
mais notáveis do momento,
hospedou-se na Residência de
Senhoritas em 1931 na sua visita à
Espanha, mas divulgou o seu saber
na Residência de Estudantes, não na
feminina[31]

Existem mais elementos que
configuram a mentalidade à que
vamos nos referindo. Podemos dizer,
por exemplo que talvez também
houvesse um caso coletivo de medo
do homem à penetração social da
mulher. Três artigos de 1925,
publicados por Renovación Española,
deixam entrever essa inquietação
incipiente: temia-se que a Facultad
de Filosofía y Letras, orientadora da
vida cultural, caísse, em poucos anos,
nas mãos de mulheres. E se temia
talvez porque – segundo alguns – as
universitárias eram voluntariosas e
aplicadas, mas, em geral, careciam
de grandes inteligências, mais
próprias do homem. A mulher se



dedicava à memorização e ao ameno,
evitando o que supunha maior
dificuldade especulativa, talvez
porque não era muito capaz de gerar
pensamento autônomo. E, sem
capacidade especulativa, como
guiaria toda a vida cultural de uma
nação? Além disso – era outro
argumento – a incorporação da
mulher à vida profissional tirava
postos de trabalho ao varão. O autor
desses artigos, curiosamente, não era
contrário à educação universitária
da mulher. Somente estava
manifestando ideias pacificamente
compartilhadas por boa parte da
sociedade[32].

Essa desconfiança natural em
relação à mulher tinha mudado
pouco quanto chegou a Segunda
República (1931-1936). Mais. Pode se
dizer que – em certo sentido – o
azedo debate sobre o direito
feminino ao voto manifestou o
desassossego e a inquietação que



produzia a possível influência
concreta e real do chamado sexo
frágil na vida pública nacional.
Havia um forte convencimento de
que a falta de educação da mulher e,
portanto, a sua mentalidade
conservadora poria em perigo a vida
do novo regime. A esquerda o temia
e a direita se congratulava com isso.
Por prudência política, muitos
homens de esquerda pensavam que
era preciso negar-lhes o voto naquele
momento, embora no campo dos
princípios fosse uma postura
insustentável. Clara Campoamor
defendeu o sufrágio feminino nas
Cortes e o conseguiu.
Consequentemente, a vitória da
direita, nas seguintes eleições, a
converteu no bode expiatório de toda
a esquerda, que não a perdoou
jamais. E, embora pouco mais tarde a
Frente Popular tenha chegado ao
poder, Campoamor já estava morta
para a vida política. As outras duas
deputadas daquele parlamento de



1931, Victoria Kent e Margarita
Nelken, foram contrárias ao voto da
mulher.

Em 1930, 42,34% da população
espanhola era analfabeta. Entre os
varões, o índice era de 36,92%. Entre
as mulheres, a cifra subia a 47,5%,
embora oscilasse de umas regiões
para outras: desde o esmagador 66%
de Múrcia até o 26,7% do País
Vasco[33]. Aquilo sim que tinha
autêntica relevância social e não a
evolução da matrícula feminina na
universidade, que seguiu sua a linha
habitual (ascendente, mas lenta)
durante os anos da República, como
se recolhe no seguinte quadro:

A mulher universitária espanhola
era um fenômeno residual. Iam à
frente praticamente todos os países
do âmbito ocidental, mesmo que, na
maioria deles, a presença feminina
na educação superior também fosse
muito minoritária. Na França, a



porcentagem era de 25,8%; na Itália,
a média dos anos vinte foi de 14%; na
Alemanha, eram 16% em 1931; na
Grã-Bretanha, 27% na mesma data.
Nos Estados Unidos, em 1920, dez
anos antes, 43% dos estudantes
universitários eram mulheres. O
atraso espanhol parece bastante
notável, o que leva a concluir, de
maneira lógica que, na Espanha, o
movimento universitário feminino
carecia quase por completo de
visibilidade. As cifras
verdadeiramente notórias eram as
de analfabetismo e este era o
problema substancial sobre a
educação da mulher. Durante os
anos 30, o número de moças no
ensino secundário aumentou de
forma considerável, pois quase se
multiplicou por três (passou de 17,1%
em 1931 a 46,2% em 1936). O regime
republicano se centrou nesses níveis
educativos no que diz respeito à
educação feminina. A sua prioridade
não foram as universitárias.



Como se pôde observar, a Espanha
tinha muitos problemas sobre a
educação da mulher em 1931,
quando se escreveu aquele ponto de 
Caminho. Além disso, eram questões
que vinham de muito longe. Tanto,
que há dados suficientes para
duvidar que seja original de São
Josemaria a sentença que nos ocupa:
“quanto a elas, não é preciso que
sejam sábias; basta que sejam
discretas”.

Severo Catalina del Amo, o
verdadeiro autor?

A primeira notícia sobre esta frase
remonta ao ano de 1858, quando veio
à luz um livrinho intitulado A Mulher
nas diversas relações da família e da
sociedade: Apontamentos para um
livro. Em 1861, a partir da segunda
edição, chamou-se A Mulher:
Apontamentos para um livro, ou
simplesmente, A Mulher[34]. A
última edição com data de 1968 é da



Espasa-Calpe, que a publicava já por
terceira vez na coleção Austral.
Antes, em 1950, tinha chegado à
edição número 19, na Librería y Casa
Editora Hernando. Conhece-se
também em 1947 uma sexta edição
em Buenos Aires (Argentina), a cargo
de Sopena. E existem mais: uma de
1904, saída em Madri da Imprenta de
la Viuda e Hijos de M. Tello; outra
anterior, de 1888, da Imprenta y
Fundición M.Tello; e, por último, as
duas já citadas de 1861 e 1858, das
imprensas de A. Vicente e Luís
García. Alguns autores afirmam que
esta pequena obra teve uma enorme
influência na educação das mulheres
durante a segunda metade do século
XIX[35].

No capítulo XXIII deste livro,
dedicado a El Estudio, podemos ler o
seguinte: “Dadas as condições da
atual sociedade, não é preciso que a
mulher seja sábia, basta com que seja
discreta”[36].



O autor, Severo Catalina del Amo
(1832-1871), obteve o doutorado em
Leis e em Filosofia e Letras,
dedicando-se às línguas orientais,
âmbito em que foi uma autoridade e
ainda hoje é citado. Recebeu a
nomeação de acadêmico da Real
Academia Espanhola em 1861.
Dedicou-se ativamente à política,
sendo deputado, diretor geral de
Instrução Pública e inclusive
ministro da Marinha e ministro de
Fomento no mesmo ano, 1868.
Sempre se considerou um leal
servidor da Rainha Isabel II. Seus
contemporâneos viram-no também
como um grande apologista católico. 
A Mulher foi a sua obra mais
popular, fruto das suas colaborações
na imprensa. Aos vinte e quatro anos
Severo Catalina fez esta recopilação
de artigos jornalísticos e, ao que
parece, em sentido estrito, foi sua
única obra profana. Segundo alguns
tratava-se de um verdadeiro manual
de educação cristã, que buscava a



perfeição da mulher em todos os
estados e que, contudo, era pouco
lido pelas próprias mulheres[37].
Isso não parece estranho tendo em
conta que o nível de analfabetismo
feminino na Espanha, em 1860, era
de 90,05%[38].

A semelhança entre a frase de 
Caminho e a deLa Mujer é tão
evidente que não é possível passar
por cima, como se tratasse de uma
mera coincidência. Para um
historiador, esta seria, pelo menos,
sua última opção. O livro foi tão
popular que é muito provável que
São Josemaria tivesse tido acesso a
ele em sua própria família ou,
inclusive, no seminário. Por outro
lado, sabemos que o conceito mulher
discreta esteve difundido com
sentido positivo nos ambientes
pedagógicos espanhóis do século XIX,
como demonstram as citações
anteriores de Concepción Arenal e
Alfonso Posada. Costumava



contrapor-se ao de mulher sabia
outagarela que se entendia de modo
negativo como sabichona
oumariasabetudo. Neste sentido,
Escrivá não teria feito mais do que
tomar emprestada uma expressão
em uso no campo educativo
espanhol. Mas somente isso; já que é
claro que o fundador do Opus Dei
não compartilha, de modo nenhum,
com Severo Catalina a visão da
mulher, como o manifesta a
comparação entre os textos desse
autor e os de São Josemaria.
Comecemos pelos de Severo Catalina.
Todo o capítulo que nos interessa
destila ironia e equívocos com
relação à capacidade intelectual da
mulher. Começa assim:

Por que as mulheres não falam de
apresentar-se a universidades e
receber graus e exercer profissões
científicas e industriais?



Ignoramos se algum escritor dirigiu
ao mundo esta pergunta: o que
sabemos de certeza é que uma
escritora a dirigiu.

O mundo, como é natural, não
respondeu[39].

O tom deste primeiro parágrafo é o
geral do capítulo. Além disso, embora
talvez o autor pretendesse ser
amável e galante com as senhoras, a
sua abordagem de fundo é
considerar ridícula a pretensão
feminina de chegar à Universidade.
Os argumentos que, a seguir, vai
apresentando, seguem um curso
similar: primeiro lisonjeia as damas
interessadas no estudo e,
imediatamente depois, assesta um
duro golpe contra o saber feminino.
Umas vezes, disfarça-o de
determinismo histórico:

A mulher está dotada de razão; tem
memória para conservar;
entendimento para conhecer;



vontade para decidir-se, e muito
coração, para sentir; pode estudar;
pode saber: que estude e que saiba;
abram-se universidades para as
mulheres; confiram-se lhes graus;
que exerçam profissões científicas e
industriais.

Não te rias, leitor! O assunto é sério.
Não te assustes, leitora: trata-se de
uma utopia.

Leitora, o que julgas preferível para o
teu sexo: discutir com as mulheres
uma questão de filosofia ou de
matemáticas, ou esquecer-se, ao falar
com as mulheres, de que existe a
filosofia e de que há na terra
matemáticas?

Leitora, o que te parece mais
lisonjeiro para o teu sexo: expor-te
quase sempre, depois de saber muito
latim e muitos livros, a ser vencida
por um sábio qualquer, ou ter a
segurança, sem latim e sem livros, de
subjugar a sábios de mais nome?



O mundo conta muitos séculos de
antiguidade; e, na série destes
séculos, as mulheres sábias vêm
figurando como exceção à regra[40].

Outras vezes o autor lamenta a perda
de beleza que, seguramente,
comportaria o estudo e – o pior – que
daria lugar a matrimônios desiguais:

O segredo das mulheres não foi nem
deve ser nunca o saber muito, mas
conhecer muito; e o muito
conhecimento não se adquire
somente nos livros dos filósofos.

Esses livros criam, de ordinário,
caráteres tétricos e meditabundos:
constituem os que os amam em seres
que se isolam de seus semelhantes,
que perdem o mundo da matéria de
vista por passearem à vontade nos
espaços da abstração metafísica.

É preciso que as mulheres saibam
que o clima desses espaços é pouco
saudável: a vivacidade do rosto e a



suavidade da fronte nele perigam;
fala-se pouco e medita-se muito; a
inteligência funciona e o coração
descansa.

As que pedis sabedoria para vosso
sexo, reparai no que pedis; imaginai
um casamento no qual o marido
resolve problemas de matemáticas e
a mulher estuda as categorias de
Aristóteles, ou melhor ainda,
imaginai os filhos desse casamento.

Deixai que o homem, organizado
física e intelectualmente para o
trabalho, cumpra na terra a sua
missão: vossas mãos são muito
delicadas, a vivacidade de vosso
rosto e a suavidade de vossa fronte
perigam no frio clima da abstração
metafísica[41].

Nesse contexto cultural é onde se
insere a frase objeto do nosso estudo,
que resume as ideias do autor e
manifesta o ambiente da época sobre
a condição feminina: “Dadas as



condições da sociedade atual, não é
preciso que a mulher seja sábia:
basta com que seja discreta; não é
preciso que brilhe como filósofa,
basta-lhe brilhar por sua humildade
como filha, por seu pudor como
solteira, por sua ternura como
esposa, por sua abnegação como
mãe, por sua delicadeza e
religiosidade como mulher”.

As teses e argumentações de Severo
Catalina negam a capacidade
intelectual da mulher e seu possível
protagonismo na configuração do
espaço público. A sua análise
sociológica e pedagógica é
enormemente pejorativa. O
Dicionário da Real Academia da
Língua Espanhola dá três acepções à
palavradiscrição: 1. Sensatez para
formar juízo e tato para falar ou agir;
2. Dom de expressar-se com agudeza,
engenho e oportunidade; 3. Reserva,
prudência, circunspecção. Trata-se
de uma ampla e positiva gama de



significados, que em Severo Catalina
ficam restritos a segmentos muito
limitados na vida da mulher e –
consequentemente – adquirem um
sentido negativo e antipático.

Sobre o conceito “discrição” nos
escritos do fundador do Opus Dei

São Josemaria nunca abordou a
questão sob essas dimensões. O seu
ponto de vista era exclusivamente
espiritual. E seu modo de ver as
coisas foi radicalmente distinto. Em
várias ocasiões empregou o adjetivo
“discreto”, e sempre em contextos
positivos. Sem querer ser exaustivos,
o ponto 968 de Sulco, do mesmo
modo que o 329 e o 993 de Forja,
apresentam a discrição como a
virtude dos que sabem governar ou
comportar-se como pessoas sábias e
inteligentes[42]. Também utiliza este
termo para ilustrar o modo de viver
a intimidade com Deus[43]. Por outro
lado, indica Pedro Rodriguez que, em



1932, o fundador do Opus Dei havia
colocado, em sua própria vida, uma
questão decisiva em torno da
discrição. Devia decidir a sua
atuação pessoal e dois caminhos se
lhe apresentavam: estudar, ganhar
uma cátedra e ser sábio, ou sacrificar
a sua ambição e mesmo o nobre
desejo de saber, conformando-se com
ser discreto – não ignorante – para
dedicar-se sem obstáculos à sua
vocação de fundar o Opus Dei[44].

Ele se sabia chamado por Deus para
promover a santidade e o apostolado
no meio do mundo, entre todas as
pessoas e em todas as condições
sociais. Portanto, dirigia-se
igualmente a mulheres e homens,
pedia as mesmas virtudes a umas e
outros, o mesmo heroísmo para
chegar à santidade. Não faltam
exemplos. No ponto 939 de Caminho
escreveu: “Sede homens e mulheres
do mundo, mas não sejais homens ou
mulheres mundanos”. E no 379,



podemos ler: “Naturalidade. – Que
vossa vida de cavalheiros cristãos, de
mulheres cristãs – vosso sal e vossa
luz – flua espontaneamente, sem
esquisitices, nem tolices: levai
sempre convosco nosso espírito de
simplicidade”. E no 937: “Nunca
sejais homens ou mulheres de ação
longa e oração curta”[45]. Por último,
referindo-se precisamente à
discrição, anotava no 652: “Discrição,
virtude de poucos. Quem caluniou a
mulher dizendo que a discrição não é
virtude de mulheres? Quantos
homens, bem barbados, têm que
aprender!”.

Aparte isso, os dados da experiência
falam por si mesmos de qual foi o
nível cultural das primeiras jovens
que seguiram o fundador do Opus
Dei. Em 1931, quando se escreveu o
que mais tarde se converteria no
ponto 946 de Caminho, ainda não
havia mulheres no Opus Dei. Estas
começaram a chegar a partir de



1932. Se recordarmos os seus estudos
e ocupações, não encontraremos
entre elas títulos universitários, mas
sim um trabalho profissional ou uma
educação humana, intelectual ou
artística de nível médio e em algum
caso alto, tendo em conta o
panorama geral.

A primeira mulher do Opus Dei,
Carmen Cuervo, ingressou por
concurso no Corpo de Inspetores do
Trabalho, pertencente ao Ministério
do Trabalho, Sanidade e Previsão.
Em seu curriculum aparecem
também – embora sem especificar as
datas – as carreiras de Filosofia e
Letras, Direito quase completa e
Magistério. María Ignacia García
Escobar procedia de uma família na
qual o pai era médico e tanto ela
como suas irmãs tinham cursado
Magistério. Hermógenes García Ruiz
nasceu no seio de uma família
camponesa, mas nos anos trinta
trabalhava como datilógrafa numa



empresa alemã. Talvez também
tenha estudado Magistério e, além
disso, vivia sozinha em Madri, o que
dá a impressão de uma pessoa
independente. Modesta Cabeza
estudou piano no conservatório e
pôde ter ganhado a vida
comodamente como professora de
música. Natividad González primeiro
quis estudar Medicina e, depois, na
Escola de parteiras, embora sua mãe
lhe tenha tirado essa ideia da
cabeça[46]. Houve mais algumas das
quais se conhecem poucos dados,
mas é provável que tenham seguido
um padrão similar.

Depois da Guerra Civil (1936-1939),
pediram a admissão no Opus Dei
moças universitárias e outras que
trabalhavam ou realizavam
diferentes estudos. Além disso, um
número importante delas eram
irmãs de membros varões da Obra, o
que indica uma procedência social e
cultural na qual a educação



constituía um valor, ainda que não
fosse regulamentada[47].

Conclusão

A expressão “elas não faz falta que
sejam sábias, basta que sejam
discretas” não é original do fundador
do Opus Dei. Segundo os dados que
temos, aparece por primeira vez no
livro de Severo Catalina del Amo, La
Mujer, em 1859. Essa obra refletia,
em certa medida, o ambiente cultural
francês relativamente à educação da
mulher e a oposição que ali se fazia
entre mulher sábia e mulher discreta
ou racional. É provável que a frase
tivesse tido êxito e seu uso se tenha
estendido nos ambientes pedagógicos
espanhóis preocupados pela
educação feminina. De fato,
personagens como Concepción
Arenal ou o membro da Instituição
Livre de Ensino, Adolfo Posada,
utilizaram expressões muito
similares à do ponto 946 de Caminho



(e, portanto, à frase de Severo
Catalina). De qualquer maneira, uma
comparação entre os escritos de
Severo Catalina e do fundador do
Opus Dei evidenciam o sentido tão
diferente em que ambos
empregaram a frase. O primeiro, de
maneira pejorativa para a mulher,
reduzindo-a ao espaço privado e
considerando-a inferior ao homem.
O segundo, num contexto espiritual
de conteúdo sempre positivo e
aplicada por igual a varões e
mulheres.

Nos finais do século XIX e até bem
entrado o XX, ninguém em seu são
juízo teria exigido na Espanha que
uma mulher tivesse carreira
universitária. Ao não exigir
“mulheres sábias” para o Opus Dei o
único que São Josemaria fazia era
atuar como uma pessoa normal, que
“não exigia às mulheres que
pudessem vir à Obra um esforço
desumano para conseguirem ser



‘sábias’ naquelas circunstâncias”[48].
Além do mais, houve notáveis
personalidades femininas na vida
social dos anos vinte e trinta que não
realizaram estudos superiores.
Podem-se citar muitos exemplos.
Carmen de Burgos foi uma conhecida
jornalista. Margarita Nelken ocupou
um lugar no parlamento, Federica
Montseny foi ministra de Sanidade
durante a Segunda República. Houve
boas escritoras e poetas que nunca
foram à universidade: Concha
Espina, María Lejárrerga de
Martinez Sierra, Emilia Pardo Bazán,
Concha Méndez ou Ernestina de
Champourcin. Também não pisaram
nas salas de aulas superiores
pintoras como María Mallo,
pedagogas como Concepción Sainz
Otero, ou mulheres tão cultas como
Zenobia Camprubí, a esposa de Juan
Ramón Jiménez. Todas elas
realizaram contribuições de relevo
no seu ambiente, apesar de não
terem cursado estudos



universitários. Precisamente uma
delas, Ernestina de Champourcin,
chegou a ser, com o tempo, membro
do Opus Dei.

Não podemos esquecer que, até o ano
acadêmico 1977-78 não se chegaria,
na Espanha, aos níveis de mulheres
universitárias que os Estados Unidos
já tinham em 1920: 43%. Somente a
partir dos anos 70 se acelerou, de
verdade, o movimento de acesso
feminino à universidade. E,
consequentemente, começaram a
desenvolver-se também todos os
fenômenos associados: a
incorporação da mulher ao mundo
profissional, o desenvolvimento de
carreiras profissionais femininas, os
problemas de compatibilizar
trabalho e família e a legislação
pertinente para que, homem e
mulher pudessem torná-lo possível.

Mercedes Montero, Doutora em
Ciências da Informação e em



História. Atualmente é professora de
História da Comunicação e de
História Intelectual e das Ideologias,
na Faculdade de Comunicação da
Universidade de Navarra. É autora
de numerosos trabalhos históricos
(monografias, artigos científicos e
obras conjuntas) sobre a influência
dos meios na configuração das
sociedades contemporâneas.

e-mail: mmontero@unav.es

[1] Em Montefalco, vale de Amilpas,
estado de Morelos (México) fundou-se
em 1959 uma escola para as
camponesas do lugar, cuja educação
raramente tinha preocupado alguém.
Passados cinquenta anos, passaram
mais de quatro mil mulheres pela
Escola Montefalco, que não só
aprenderam as noções essenciais da
escola elementar, mas que a partir de



1969, puderam cursar o ensino
secundário. Desde então não são
poucas as que chegaram à
Universidade. Uma referência
importante neste sentido pode ver-se
em Lucina MORENO-VALLE – Mónica
MEZA, Montefalco, 1950: una
iniciativa pioneira para la promoción
de la mujer en el ámbito rural
mexicano, SetD2 (2008), pp.205-229.

[2] Trata-se de uma obra de
apostolado corporativo do Opus Dei,
situada nesse bairro de Barcelona,
densamente povoado e com uma alta
porcentagem de imigrantes,
moradias insalubres e desemprego. É
promovida pela ONG Iniciatives de
Solidaridat i Promoció, que nasceu
no centenário de São Josemaría
(2002) com o objetivo de melhorar a
coesão social de El Raval. El Terral
pretende facilitar a incorporação
social, cultural e laboral da mulher
imigrante na sociedade de acolhida.
Está aberto a todas as raças e

https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf
https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf
https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf
https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf
https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf
https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf
https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf
https://www.isje.org/setd2008/SetD-2008-06.pdf


religiões. O contexto, em muitas
ocasiões, contempla a existência de
lares cujo varão está ausente e a
mulher é a cabeça da família. Cfr.
“Nossa ONG defende que haja um
voluntário para cada usuário”, El
Norte de Castilla, 21 de octubre de
2009, p.4.

[3]É um projeto para mulheres
interessadas em converter-se em
proprietárias de microempresas, num
contexto social em que o varão
costuma abandonar o lar. Até o
momento beneficiaram-se deste
programa 1.297 mulheres entre os
vinte e cinco e os cinquenta anos. Cfr. 
link,visitado em 10 de julho de 2011.

[4] María del Carmen AGULLÓ DÍAZ, 
Azul y rosa. Franquismo y educación
feminina, em Alejandro
MAYORDOMO (coord.). Estudios
sobre la política educativa durante el
franquismo. Valencia, Universidade
de Valencia, 19909, p.290.

https://opusdei.org/es-es/article/micro-negocios-en-kenia/


[5] Resulta impossível, por falta de
espaço, citar todas neste artigo. Para
consultá-las, cfr. Mercedes
MONTERO, La conquista del espacio
público. Mujeres españolas en la
Universidad (1910-1936), Madri,
Minerva, 2009.

[6] A tradução de Caminho para o
português, feita no Brasil, diz o
seguinte: ...basta que sejam sensatas.
Josemaria Escrivá. Caminho, 7ª ed.,
tradução de Alípio Maia de Castro,
Quadrante, São Paulo, 1989 (Nota da
tradutora).

[7] Cfr. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Camino, edición crítico-
histórica, preparada por Pedro
RODRÍGUEZ, Madri, Instituto
Histórico Josemaría Escrivá – Rialp,
2002, pp.974 (doravante, RODRÍGUEZ
[ed.], Camino, ed.crit.).

[8] Mais adiante explica-se
brevemente o que é a Instituição



Livre de Ensino e seu significado na
história contemporânea da Espanha.

[9] Cfr. Consuelo FLECHA GARCÍA, 
Las primeras universitarias en
España, 1872-1910, Madri, Narcea,
1996, pp.95-157; María Nieves
GONZÁLES GARCÍA (ed.), Universidad
y poder: problemas históricos, Sevilla,
Gihaus, 1993, pp.259-260.

[10] Adolfo POSADA, prólogo, em
Concepción SÁIZ OTERO – Urbano
GONZÁLEZ SERRANO, Cartas
¿Pedagógicas?: (ensayos de psicología
pedagógica), Madri, Tipog. Suc.
Rivadeneyra, 1895, p.13.

[11] Cfr. Manuela SANTALLA LÓPEZ, 
Concepción Arenal y el feminismo
católico español, A Coruña, Edicios do
Castro, 1955, p.73. Concepción Arenal
(1812-1893) assistiu como ouvinte às
aulas da Faculdade de Direito da
Universidade Central de Madri, entre
1842 e 1845. Vestiu-se,
ostensivamente, com traje



masculino, o que causou um enorme
escândalo. Contraiu matrimônio,
teve três filhos e enviuvou sendo
ainda jovem. Exerceu o jornalismo,
trabalhou nas Conferências de São
Vicente de Paulo, foi nomeada
visitadora das prisões de La Coruña e
ocupou o posto de secretária
nacional da Cruz Vermelha. Escreveu
numerosas obras sobre a pobreza no
país, a delinquência, a situação das
prisões e a educação das mulheres.
Relacionou-se com os krausistas e
com a Instituição Livre de Ensino. É
considerada a iniciadora do
feminismo social católico na
Espanha.

[12] Concepción SAÍZ OTERO, La
Revolución del 68 y la cultura
femenina (Apuntes al natural), Madri,
Librería General de Victoriano
Suárez, 1928, p.106. Concepción Sáiz
Otero era professora e ocupou o
cargo de diretora de estudos da
prestigiosa Escuela Superior del



Magisterio nos anos dez do século
XX. Era uma mulher católica, que
frequentou os círculos pedagógicos
da Instituição Livre de Ensino.

[13] Carmen BAROJA NESSI, 
Recuerdos de uma mujer de la
generación del 98, Prólogo, edición y
notas de Amparo HURTADO,
Barcelona, Tusquets, 1998, p.57.

[14] Fernando de CASTRO, krausista e
sacerdote separado da Igreja, pôs em
marcha as conferências dominicais
sobre a educação da mulher. Dedicou
os últimos anos de sua vida, entre
1868 e 1874, à formação feminina.
Fundou o Ateneu Artístico e Literário
para Senhoras e, em 1870, a
Associação para o Ensino da Mulher.
Castro era discípulo de Sanz del Río,
de quem mais adiante falaremos.
Nesta Associação, desenvolveram um
papel importante como docentes
muitos dos homens que, em 1876,



fundariam a Instituição Livre de
Ensino.

[15] Cfr. Geraldine M. SCANLON, La
polémica feminista en la España
Contemporánea (1868-1974), Madri,
Siglo XXI de España Editores S.A.,
1976, p.32.

[16] Cfr. Ibid., p.65.

[17] Cit. por Alberto JIMÉNEZ FRAUD,
Residentes, perfis biográficos e
recordações, Madri, Alianza Tres,
1989, pp.47-48.

[18] Cfr. José ORTEGA Y GASSET, El
hombre y la gente, t.II, Madri, em 
Revista de Occidente, 1957, pp.
179-180. Trata-se de uma compilação
de conferências ditadas por Ortega a
partir de 1934.

[19] Cfr. Ibid., pp.176-177.

[20] Cfr. Shirley MANGINI, Las
modernas de Madri. Las grandes



intelectuales españolas de la
vanguardia, Madri, Península, 2001,
pp.77-78.

[21] Cfr. Elisa GARRIDO (ed.), 
Historia de las mujeres en España,
Madri, Síntesis, 1997, p.467.

[22] Cfr. Rosa María CAPEL, El
trabajo y la educación de la mujer en
España (1900-1936), Madri,
Ministerio de Cultura, Instituto de la
Mujer, 1992, p.473; Maria Luísa
BARRERA PEÑA – Ana LÓPEZ PEÑA, 
Sociología de la Mujer en la
Universidad: Análisis histórico-
comparativo. Galicia-España
1900-1981, Santiago de Compostela,
Universidad de Compostela,1983, p.
108.

[23] Cfr. VÁZQUEZ RAMIL, La
institución, p.1211; CAPEL, O
trabalho, p.473; Ramón EZQUERRA, 
La penetración de la mujer española
en la Universidad I, “Renovación
Social” Año III, Segunda época,



Oviedo, núm.44 (15 de agosto de
1926), p.493.

[24] As obras clássicas da Instituição
Livre de Ensino são basicamente três:
Vicente CACHO VIU, , La Institución
Libre de enseñanza. Orígenes y etapa
preuniversitaria (1860-1881), Madri,
Rialp, 1962; María Dolores GÓMEZ
MOLLEDA, Los reformadores de la
España contemporánea, Madri,
Consejo Superior de Investigaciones
Científicas,1966; António JIMÉNEZ –
LANDI, La Institución Libre de
Enseñanza y su ambiente, 5 vols,
Madri, Ministerio de Educación y
Cultura, 1996. Sobre las Residencias:
Alberto JIMÉNEZ-FRAUD, La
Residencia de Estudiantes. Visita a
Maquiavelo, Barcelona, Ariel, 1972;
Id., Residentes, semblanzas y
recuerdos, Madri, Alianza Tres, 1989;
Isabel PÉREZ-VILLANUEVA TOVAR, 
La Residencia de Estudiantes: grupo
universitário y de señoritas, Madri,
1910-1936, Madri, Ministerio de



Educación y Ciencia, 1990; Álvaro
RIBAGORDA, Caminos de la
modernidade: espacios e instituciones
culturales de la Edad de Plata
(1898-1936), Madri, Fundación José
Ortega y Gassset, 2009; Raquel
VÁZQUEZ RAMIL, La Institución Libre
de Enseñanza y la educación de la
mujer em España: La Residencia de
Señoritas (1915-1936), Betanzos,
Lugami Artes Gráficas, 2001; Carmen
de ZULUETA – Alicia MORENO, La
Residencia de Señoritas: ni convento
ni college, Madri, Consejo Superior de
Investigaciones Científicas. Sobre o
resto das iniciativas da Instituición:
José María LOPEZ SÁNCHEZ, 
Heterodoxos españoles. El Centro de
Estudios Históricos 1910-1936, Madri,
Marcial Pons Historia, Consejo
Superior de Investigaciones
Científicas, 2006; Carmen
MAGALLÓN PORTOLÉS,Pioneras
españolas en las ciências: las mujeres
del Instituto Nacional de Física y



Química, Madri, Consejo Superior de
Investigaciones Científicas, 1999.

[25] Apreciou a renovação
pedagógica da Instituição Livre de
Ensino com seus meios, métodos e
procedimentos. Mas pensou que era
possível fazer o mesmo a partir da fé
e não renunciando a ela, segundo a
proposta laicista de boa parte dos
homens da Instituição.

[26] Sobre a Instituição Teresiana,
cfr. Ángeles GALINO (Prólogo), Pedro
Poveda. Volumen-Homenaje.
Cincuentenario 1936-1986, Madri,
Narcea, 1988; María Dolores GÓMEZ
MOLLEDA, Pedro Poveda, educador
de educadores, Madri, Narcea, 1993;
Id., Cristianos en la sociedad laica:
una lectura de los escritos espirituales
de Pedro Poveda, Madri, Narcea,
2008; María Encarnación GONZÁLEZ
RODRIGUEZ, Pasión por la santidad.
Biografía de María Josefa Segovia,
Madri, BAC, 2006; Id., Linares, 1913.



Una iniciativa innovadora. El Centro
Pedagógico de cultura feminina,
“Boletín del Instituto de Estudios
Giennenses”, julio/diciembre 1999,
núm.172, t.I, pp.383-407; Armando
PEGO, Modernidad y Pedagogía en
Pedro Poveda. La experiência de
Covadonga, Salamanca, Universidad
Pontificia de Salamanca, Cátedra
Pedro Poveda, 2006; Pedro POVEDA, 
Itinerario Pedagógico, Estudio
preliminar, introducción y notas de
Ángeles GALINO, Madri, Consejo
Superior de Investigaciones
Científicas, 1965; Flavia Paz
VELÁZQUEZ, Cuadernos biográficos
Pedro Poveda.Nº 5. Las Academias,
Madri, Narcea, 1996; Nº 6. Una
institución se abre camino, Madri,
Narcea, 1997; Nº 7. Sal de la tierra,
Madri, Narcea, 2002; Nº8. Pedro
Poveda en Madri. Arraigo y expansión
de una idea, Madri, Narcea, 2003.

[27]O krausismo procede de Karl
Christian Friedrich Krause



(1781-1832), um filósofo idealista
alemão de segunda fila. A sua
influência chegou a Espanha através
de Julián Sanz del Río, um professor
da Universidade de Madri que foi
bolsista na Alemanha em 1843. Pode-
se dizer que foi o primeiro a sair
desde que a universidade espanhola
se fechou a qualquer influência
externa depois da Reforma.
Regressou entusiasmado com Krause,
traduziu sua obra, difundiu suas
ideias e delas alimentaram-se
intelectualmente os homens que,
posteriormente fundaram a
Instituição Livre de Ensino.

[28] Andrés Manjón y Manjón
(1846-1923) nasceu em Sargentes de
la Lora (Granada). Em 1879 obteve
uma cátedra de Direito Canônico em
Santiago de Compostela (Espanha).
Em 1886 ordenou-se sacerdote e três
anos depois, em 1889, fundou a Casa
Madre del Ave María: quando faleceu
havia umas quatrocentas escolas, em



Espanha e noutros países (cfr. https://
www.4buenasnoticias.com/
buenaeducación/manjon.html,
visitado no 14 de julho de 2011).

[29] A educação feminina nos
Estados Unidos esteve sempre muito
avançada, já durante a época
colonial. Os colleges femininos
pioneiros em ministrar ensino
universitário são da década de
sessenta do século XIX, embora
alguns autores afirmem que o
primeiro foi o Mount Holyoke, de
inspiração protestante
congregacionalista, fundado por
Mary Lyon em 1830. Na Grã-
Bretanha, a data oficial da
incorporação à universidade, com os
homens, é 1878. Contudo, desde 1848
existiam já centros universitários
exclusivamente femininos, como o
Queen's College de Londres. A Rússia
czarista contava com uma escola de
Medicina exclusiva para mulheres
desde os anos sessenta do século XIX.



O Império Austro-Húngaro permitiu
a entrada da mulher na universidade
nos finais do século XIX, em 1897. O
Império Alemão, em 1908. Desde
1867, permitiu-se o acesso de
mulheres à universidade na Suíça,
sendo Zurique a primeira. Na França,
em 1867, a Universidade da
Sorbonne admitiu à primeira
mulher. Ali estudou Marie Curie, a
partir de 1891.

[30] Álvaro RIBAGORDA, El programa
cultural de la Residencia de Señoritas,
em Rosa FERNÁNDEZ URTASUN –
José Ángel ASCUNCE (eds.), Ernestina
de Champourcin. Mujer y cultura en el
siglo XX, Madri, Biblioteca Nueva,
2006, p.298.

[31]Cfr. Álvaro RIBAGORDA, Una
historia en la penumbra: las
intelectuales de la Residencia de
Señoritas, “Sistema” 188, septiembre
2005, p.52.



[32] Cfr. Ramón EZQUERRA, La
penetración de la mujer, pp. 490-494;
La penetración de la mujer española
en la Universidad.II, “Renovación
Social”, Año III, Segunda época,
Oviedo, núm.45 (1 de septiembre de
1926), pp.532-536; La penetración de
la mujer española em la
Universiddad.III, “Renovación
Social”, Año III, Segunda época,
Oviedo, núm.46 (15 de septiembre de
1926, pp.629-632.

[33] CAPEL MARTÍNEZ, El trabajo, p.
370; GARRIDO, Historia, p.466.

[34] Severo CATALINA DEL AMO
(1832-1871), La Mujer, Madri,
Librería y Casa Editorial Hernando
(S.A.), 1950. Citamos por esta edição.

[35] Cfr. SANTALLA LÓPEZ, 
Concepción Arenal, p.42.

[36] CATALINA DEL AMO, La Mujer,p.
299.



[37] Francisco CUTANDA, Noticia
biográfica de Don Severo Catalina, em
CASTALINA DEL AMO, La Mujer, pp.
5-54.

[38] Cfr. Francisco Javier PAREDES
ALONSO (ed.), Historia
Contemporánea de España: Siglo XIX,
Barcelona, Ariel, 2004, p.318.

[39] CATALINA DEL AMO, La Mujer,
p.297. É provável que a escritora à
qual se refere Severo Catalina seja
Concepción Arenal.

[40]Ibid., pp.297-298.

[41] Ibid., p.299.

[42] Josemaria ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Sulco, 968: “Os homens
medíocres, medíocres em cabeça e
em espírito cristão, quando se alçam
em autoridade, rodeiam-se de
néscios: sua vaidade persuade-os,
falsamente, de que assim nunca
perderão o domínio. Os discretos,



pelo contrário, rodeiam-se de doutos
– que acrescentam ao saber a
limpeza de vida -, e os transformam
em homens de governo. Sua
humildade não os engana, pois – ao
engrandecer os demais – eles se
engrandecem”.

[43] Da sua infância recordava a
imagem de dois desenhos japoneses
que representavam duas famílias
bem distintas. A primeira, sentada ao
redor de sua mesinha baixa, tinha
uma lanterna suspensa no alto de
uma altíssima vara. Naturalmente,
via-se desde muito longe, mas a
família estava às escuras. Debaixo da
lâmina, lia-se: O homem presunçoso.
A segunda representava outra
família idêntica, mas com a lanterna
muito baixa e próxima da mesa. Não
chamava a atenção, mas iluminava.
Ao pé do desenho, dizia-se: O homem
discreto. E o fundador do Opus Dei
acrescentava: “Eu quereria que tu
fosses sobrenaturalmente discreto,



sincero com Deus e contigo mesmo,
sem espetáculo; que busques a luz de
Cristo, primeiro, para ti, para tua
vida”. AGP, P18, Enquanto nos falava
pelo caminho, p.35.

[44] Cfr. RODRÍGUEZ (ed.), Caminho,
ed. Crit.,p.975.

[45] Na França originou-se um
debate sobre a questão da mulher
sábia e da mulher discreta a partir
do século XVII, exatamente desde a
estreia – em 1672 – da obra de
Molière As Mulheres sábias. Não é
impossível que esta questão tenha
chegado à Espanha e se conhecesse
nos ambientes pedagógicos. Pôde
influir em Severo Catalina. O
conceito mulher sábia se arvorou
imediatamente para ridicularizar as
pretensões estudiosas da mulher. Em
1687, Fénelon já utilizou o termo
nesse sentido pejorativo,
contrapondo ante a mulher sábia á
mulher discreta. A primeira seria



curiosa, vã e afetada, portanto
ignorante e indiscreta. A segunda,
pelo contrário, teria uma instrução
conveniente quanto a juízos,
raciocínios e também quanto a seus
deveres de governo doméstico. Esta
linha foi seguida no século XVIII por
Madame de Maintenon e no século
XIX por Monsenhor Félix Dupanloup,
que se expressava do seguinte modo:
“Quero que fique claro: o que desejo
antes de tudo não são mulheres
sábias, mas – algo que é necessário
para seus maridos, seus filhos e para
o governo da casa – mulheres
inteligentes, judiciosas, atentas,
instruídas sobre tudo quanto lhes é
útil saber como mães, donas de casa
e mulheres do mundo, mulheres que,
sem menosprezar jamais o trabalho
manual, saibam, contudo, ocupar
não somente seus dedos, mas
também seu espírito e cultivar sua
alma inteira. E acrescento que o que
há que temer, tanto quanto aos
maiores males, é a essas mulheres



frívolas, superficiais, ociosas,
desocupadas, ignorantes, dissipadas,
amigas do prazer, da diversão e, por
conseguinte, inimigas de todo
trabalho e de quase todo dever,
incapazes de qualquer estudo, de
qualquer esforço sustentado de
atenção, e, por isso, impossibilitadas
para participar de verdade na
educação de seus filhos e nos
assuntos de sua casa e de seu
marido”. Félix DUPANLOUP, La mujer
estudiosa, Cádiz, Universidad de
Cádiz – Servicio de Publicaciones,
1995, pp.92-93. É evidente que
Dupanloup foi mais avançado, em
suas ideias sobre a mulher, do que
Severo Catalina del Amo, ambos
escrevendo em datas similares, e que
o debate francês era muito mais rico
em ideias que as afirmações de
Catalina. Pode-se consultar também,
François DE FÉNELON, La educación
de las jóvenes, Barcelona, Ediciones
Hymsa, 1941, pp.30-31.



[46] Agradeço a Gloria Toranzo a
informação dada, que procede de um
estudo, tendo em vista sua
publicação, sobre as primeiras
mulheres do Opus Dei nos anos
trinta.

[47] Em 1968, perguntado numa
entrevista sobre o papel da mulher
na sociedade e na Igreja, o fundador
do Opus Dei respondia assim: “Em
meu modo de ver, a igualdade
essencial entre o homem e a mulher
exige precisamente que se saiba
captar ao mesmo tempo o papel
complementar de um e do outro na
edificação da Igreja e no progresso
da sociedade civil: porque não em
vão Deus os criou homem e mulher.
Esta diversidade há de compreender-
se não num sentido patriarcal, mas
em toda a profundidade que tem, tão
rica de matizes e consequências, que
libera o homem da tentação de 
masculinizar a Igreja e a sociedade; e
à mulher, de entender sua missão no



Povo de Deus e no mundo, como uma
simples reivindicação de tarefas que
até agora somente o homem fez, mas
que ela pode desempenhar
igualmente bem. Parece-me, pois,
que tanto o homem quanto a mulher
hão de sentir-se justamente
protagonistas da história da
salvação, mas um e outro de forma
complementar”, Entrevistas com
Mons. Escrivá de Balaguer, Madri,
Rialp, 1968, nº 14.

[48] RODRÍGUEZ (ed), Camino,
ed.crít., p.975.

Mercedes Montero

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/mulher-e-
universidade-na-espanha-1910-1936/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/mulher-e-universidade-na-espanha-1910-1936/
https://opusdei.org/pt-br/article/mulher-e-universidade-na-espanha-1910-1936/
https://opusdei.org/pt-br/article/mulher-e-universidade-na-espanha-1910-1936/

	Mulher e Universidade na Espanha (1910-1936)

