
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (2): O
caminho está no
nosso interior

Com a força da fé e confiando
na esperança, podemos dizer a
nós próprios: aqui e agora
posso ser luz de Deus, amor de
Deus.

04/05/2021

Uma busca constante de Deus. Assim
foi a vida de Santo Agostinho: uma
busca apaixonada, que nem sempre
encontrou os caminhos que o



levavam verdadeiramente a Ele. Na
juventude, foi fortemente
influenciado pelo seu interesse pela
literatura e pela admiração que as
suas capacidades retóricas
suscitaram nos outros. Às vezes, os
impulsos levaram-no a afastar-se, e,
até mesmo a adotar formas de
pensar que eram diametralmente
opostos à fé cristã. No entanto, a
busca da verdade e a leitura da
Sagrada Escritura aproximaram-no
gradualmente do cristianismo.
Talvez com este processo em mente,
e conhecendo muitas pessoas sábias
com quem partilhava inquietações,
mas que não chegaram a Cristo,
Santo Agostinho escreveu que por
mais que uma pessoa alcance muitos
raciocínios adequados, “nem todos
encontram o caminho. Os sábios do
mundo compreendem que Deus é
uma vida eterna, imutável, mas
veem-no de longe (...). O Filho de
Deus que é a Verdade e a Vida junto
ao Pai, fez-se caminho ao assumir a



natureza humana. Caminha
contemplando a sua humanidade e
chegarás até Deus”[1].

Chegamos a Deus através de Cristo

Talvez não seja difícil sentir que é
Deus quem procuramos, que é Ele
que nos espera no final da viagem.
Acontece o mesmo com a origem:
identificamos dentro de nós um
impulso, e suspeitamos que vem
d'Ele. Contudo, pode ser mais
complicado experimentar que Deus é
também o caminho: chega-se a Deus
através d’Ele. E é precisamente para
podermos percorrer esse caminho
que enviou o seu próprio Filho ao
mundo; podemos não só ouvi-Lo,
olhá-Lo ou tocá-Lo, mas também
participar na sua vida. Jesus “não se
limitou a mostrar-nos o caminho
para encontrar Deus, isto é, um
caminho que poderemos percorrer
por nós mesmos, obedecendo às suas
palavras e imitando o seu exemplo.



Cristo, todavia, para abrir-nos a
porta da libertação, tornou-se Ele
mesmo o caminho: ‘Eu sou o
caminho’ (Jo 14,6)”[2].

A liturgia da Santa Missa confirma-o
quando, no final da oração
eucarística, o sacerdote proclama,
elevando o Pão e o Vinho: “Por Cristo,
com Ele e em Cristo...”. Só podemos
chegar a Deus por Cristo, com Cristo e
em Cristo. A sua pessoa é o caminho
pelo qual devemos prosseguir, a
verdade pela qual podemos alcançar
o objetivo e a vida em que podemos
viver a nossa própria vida. É por isso
que, desde aquela primeira vez no
Cenáculo, cada celebração da
Eucaristia culmina na comunhão
com o corpo de Jesus: Deus torna-se
alimento para o caminho, o caminho
que é Ele mesmo.

Caminhar por este trilho torna
possível a plenitude da vida. “A fé
nasce do encontro com o Deus vivo



que nos chama (...). Aparece como
uma luz no percurso, que orienta o
nosso caminho através do tempo”[3].
São Josemaria saboreava de forma
especial a certeza de ter encontrado
o mesmo Jesus dos Evangelhos:
“Jesus é o caminho. Ele deixou sobre
este mundo as pegadas límpidas dos
seus passos (...). Quanto gosto de
recordá-lo: Jesus Cristo, o mesmo que
foi ontem para os Apóstolos e para as
multidões que o procuravam, vive
hoje para nós”[4]. 

Três feixes de luz

O quarto Evangelho diz-nos de João
Batista que “veio como testemunha,
para dar testemunho da luz, a fim de
que todos acreditassem por meio
dele. Ele não era a luz, mas a
testemunha da luz” (Jo 1,6-8). Aquela
luz da qual João deu testemunho
também quer manifestar-se em cada
batizado. De fato, se Cristo, como
proclamamos numa das versões do



Credo, é “Luz da Luz”, também se
pode dizer que os cristãos que o
recebem e “acreditam no seu
nome” (Jo 1,12) são ao mesmo tempo,
luz dessa Luz. Portanto, quando
pedimos a Deus luz para ver, estamos
ao mesmo tempo pedindo para
sermos, como o Batista, testemunhas
da Luz no mundo.

Não é suficiente termos o lampejo de
luz que nos permitiu partir na nossa
viagem; nem é suficiente termos
aquele brilho que, projetado nas
profundezas da vida, nos permite
orientar-nos. Precisamos de uma luz
que nos acompanhe a partir do
interior. Necessitamos de uma força
que vivifique a nossa própria força. E
este é o papel desempenhado na
nossa alma pelas virtudes teologais:
fé, esperança e caridade, que são
como três feixes de luz, como as três
cores primárias da vida de Deus em
nós. Estas três virtudes, de fato,
“adaptam as faculdades do homem



para que possa participar da
natureza divina”[5]; com elas “nosso
Senhor faz-nos seus, endeusa-
nos”[6]. 

Fé, esperança e caridade
correspondem, em certo sentido, “às
três dimensões do tempo: a
obediência da fé aceita a palavra que
vem da eternidade, e, promulgada na
história, transforma-se em amor, em
presente, e assim abre a porta da
esperança”[7]. A fé precede-nos: diz-
nos de onde viemos, mas também
para onde vamos; não é apenas uma
memória, mas uma luz que ilumina o
futuro: abre-nos à esperança,
projeta-nos para a vida. E, no centro
do fio estendido entre estes dois
polos, desdobra-se a caridade, que se
conjuga sempre no tempo presente.
Com a força da fé e a confiança da
esperança, podemos dizer a nós
mesmos: aqui e agora, nesta pessoa,
nesta situação, eu posso ser, com



todas as minhas limitações, a luz de
Deus, o amor de Deus.

A novidade vem da convivência
com Ele

“O mundo encontra-se em grande
necessidade, meus filhos”, dizia
numa ocasião São Josemaria,
“porque milhões e milhões de almas
não conhecem Deus, ainda não viram
a luz do Redentor. Cada um de vós
deve ser, como nosso Senhor quer
que sejamos, quasi lucernæ lucenti in
caliginoso loco, como um farol aceso
no meio das trevas”[8].

A luz que acende este farol tem duas
fontes. A primeira pertence-nos pelo
simples fato de termos sido criados à
imagem e semelhança de Deus. Esta
fonte nunca nos deixa e manifesta-se
na nossa capacidade de compreender
o que é verdadeiro, na nossa
inclinação para querer o que é bom
e, ainda mais profundamente, na
nossa dignidade por ter vindo da



mão de um Criador sumamente
inteligente, amoroso e livre, e não do
acaso cego. A esta fonte de luz se
acrescenta a torrente da nossa
“regeneração operada no Batismo,
que faz que todo o cristão tenha,
ontologicamente, uma nova vida que
palpita em seu interior”[9]. Este
sacramento cura a ferida do pecado
que herdamos dos nossos pais e
torna-nos mais capazes de iluminar o
nosso entorno.

Estas duas grandes fontes – o nosso
ser criado à imagem de Deus e o
nosso Batismo – impelem-nos a
refletir a luz de Deus. Quando um
mestre da lei, escondido dos outros,
se aproximou de Jesus para lhe
perguntar como viver realmente
perto de Deus, ele respondeu: “quem
pratica a verdade se aproxima da
luz” (Jo 3,21). As nossas ações,
levadas pela misericórdia de Deus,
também geram luz se nos deixarmos
mover pela nossa bondade e pela Sua



graça, se nos despojarmos do que nos
leva a mover-nos, por vezes, na
direção oposta. Esta familiaridade
com a luz de Deus, esta facilidade em
optar pelos seus bens maiores do que
pelos outros bens aparentes,
transforma-se gradualmente numa
“conaturalidade entre o homem e o
verdadeiro bem. Esta conaturalidade
fundamenta-se e desenvolve-se nas
atitudes virtuosas do próprio
homem: a prudência e as outras
virtudes cardeais, e em primeiro
lugar as virtudes teologais da fé,
esperança e caridade”[10].

A identificação com Jesus Cristo
consiste no desenvolvimento, pela
graça e pelo acolhimento que lhe
damos em nossa alma, daquela
conaturalidade cada vez maior com
Ele, para que possamos vir a ter os
seus mesmos sentimentos (cf. Fil 2,5),
as mesmas atitudes. Quanto mais
avançamos na intimidade com Jesus,
mais percebemos que procurar a



santidade não consiste
principalmente em lutar para atingir
o auge de um certo padrão moral,
mas sim num caminho confiante com
Deus, pelo qual sentimos com ele,
sofremos com ele, vibramos com ele.
Que bem ilustrou São Josemaria: “Em
momentos de esgotamento, de fastio,
recorre confiadamente ao Senhor,
dizendo-Lhe, como aquele amigo
nosso: “Jesus, vê lá o que fazes...;
antes de começar a luta, já estou
cansado”[11]. Esta é a
responsabilidade do cristão:
responder com Ele. “Jesus, estou
aqui. Contigo. Você verá o que faz...”.

A vida cristã, entendida desta forma,
não consiste em aceitar um sistema
de ideias, mas em confiar numa
pessoa: em Cristo. Foi assim que
tantos homens e mulheres ao longo
da história o viveram. Hoje em dia
não temos outra mensagem ou
outros meios. Como eles, temos a
tarefa de iluminar o mundo a partir



de dentro, como os escritos dos
primeiros séculos o descreveram
graficamente: “assim como a alma
está no corpo, assim os cristãos estão
no mundo (...). Tal é o posto que Deus
lhes determinou, e não lhes é lícito
dele desertar”[12]. Ser alma do
mundo: esse é o nosso caminho, e o
caminho está dentro de nós. É Jesus
Cristo, que quer que sejamos, como
Ele, muito humanos e muito divinos.

Charles Ayxelà

[1] Santo Agostinho, Sermão 141, n.
1;4.

[2] Congregação para a Doutrina da
Fé, carta Placuit Deo, n. 11.

[3] Francisco, Lumen Fidei, n. 4.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
127.



[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
1812.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teológico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, p. 303.

[8] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 2 de junho de 1974.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, “A
vocação do Opus Dei como vocação
na Igreja”, in O Opus Dei na Igreja,
Ed. Rei dos Livros, Lisboa 1994, p.
169.

[10] São João Paulo II, Encíclica 
Veritatis Splendor, n. 64.

[11] São Josemaria, Forja, n. 244.

[12] Carta a Diogneto, VI.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-virtudes-

cristas-2/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/

	Muito humanos, muito divinos (2): O caminho está no nosso interior

