opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (2): O
caminho esta no
Nnosso interior

Com a forga da fé e confiando
na esperanca, podemos dizer a
nos proprios: aqui e agora
posso ser luz de Deus, amor de
Deus.

04/05/2021

Uma busca constante de Deus. Assim
foi a vida de Santo Agostinho: uma
busca apaixonada, que nem sempre
encontrou os caminhos que o



levavam verdadeiramente a Ele. Na
juventude, foi fortemente
influenciado pelo seu interesse pela
literatura e pela admiracdo que as
suas capacidades retdricas
suscitaram nos outros. As vezes, 0s
impulsos levaram-no a afastar-se, e,
até mesmo a adotar formas de
pensar que eram diametralmente
opostos a fé crista. No entanto, a
busca da verdade e a leitura da
Sagrada Escritura aproximaram-no
gradualmente do cristianismo.
Talvez com este processo em mente,
e conhecendo muitas pessoas sabias
com quem partilhava inquietacdes,
mas que ndo chegaram a Cristo,
Santo Agostinho escreveu que por
mais que uma pessoa alcance muitos
raciocinios adequados, “nem todos
encontram o caminho. Os sabios do
mundo compreendem que Deus é
uma vida eterna, imutavel, mas
veem-no de longe (...). O Filho de
Deus que é a Verdade e a Vida junto
ao Pai, fez-se caminho ao assumir a



natureza humana. Caminha
contemplando a sua humanidade e
chegaras até Deus”[1].

Chegamos a Deus através de Cristo

Talvez ndo seja dificil sentir que é
Deus quem procuramos, que € Ele
que nos espera no final da viagem.
Acontece 0 mesmo com a origem:
identificamos dentro de nos um
impulso, e suspeitamos que vem
d'Ele. Contudo, pode ser mais
complicado experimentar que Deus é
também o caminho: chega-se a Deus
através d’Ele. E é precisamente para
podermos percorrer esse caminho
que enviou o seu proprio Filho ao
mundo; podemos ndo so ouvi-Lo,
olha-Lo ou toca-Lo, mas também
participar na sua vida. Jesus “ndo se
limitou a mostrar-nos o caminho
para encontrar Deus, isto €, um
caminho que poderemos percorrer
por nos mesmos, obedecendo as suas
palavras e imitando o seu exemplo.



Cristo, todavia, para abrir-nos a
porta da libertacgdo, tornou-se Ele
mesmo o caminho: ‘Eu sou o
caminho’ (Jo 14,6)”[2].

A liturgia da Santa Missa confirma-o
quando, no final da oragdo
eucaristica, o sacerdote proclama,
elevando o Pao e o Vinho: “Por Cristo,
com Ele e em Cristo...”. SO podemos
chegar a Deus por Cristo, com Cristo e
em Cristo. A sua pessoa é o caminho
pelo qual devemos prosseguir, a
verdade pela qual podemos alcancar
0 objetivo e a vida em que podemos
viver a nossa propria vida. E por isso
que, desde aquela primeira vez no
Cenaculo, cada celebracgao da
Eucaristia culmina na comunhéo
com o corpo de Jesus: Deus torna-se
alimento para o caminho, o caminho
que é Ele mesmo.

Caminhar por este trilho torna
possivel a plenitude da vida. “A fé
nasce do encontro com o Deus vivo



que nos chama (...). Aparece como
uma luz no percurso, que orienta o
nosso caminho através do tempo”[3].
Sao Josemaria saboreava de forma
especial a certeza de ter encontrado
0 mesmo Jesus dos Evangelhos:
“Jesus € o caminho. Ele deixou sobre
este mundo as pegadas limpidas dos
seus passos (...). Quanto gosto de
recorda-lo: Jesus Cristo, 0 mesmo que
foi ontem para os Apdstolos e para as
multiddes que o procuravam, vive
hoje para nos”[4].

Trés feixes de luz

O quarto Evangelho diz-nos de Jodo
Batista que “veio como testemunha,
para dar testemunho da luz, a fim de
que todos acreditassem por meio
dele. Ele ndo era a luz, mas a
testemunha da luz” (Jo 1,6-8). Aquela
luz da qual Jodo deu testemunho
também quer manifestar-se em cada
batizado. De fato, se Cristo, como
proclamamos numa das versdes do



Credo, é “Luz da Luz”, também se
pode dizer que os cristdos que o
recebem e “acreditam no seu

nome” (Jo 1,12) sdo ao mesmo tempo,
luz dessa Luz. Portanto, quando
pedimos a Deus luz para ver, estamos
ao mesmo tempo pedindo para
sermos, como o Batista, testemunhas
da Luz no mundo.

Nao é suficiente termos o lampejo de
luz que nos permitiu partir na nossa
viagem; nem € suficiente termos
aquele brilho que, projetado nas
profundezas da vida, nos permite
orientar-nos. Precisamos de uma luz
que nos acompanhe a partir do
interior. Necessitamos de uma forca
que vivifique a nossa propria forca. E
este é 0 papel desempenhado na
nossa alma pelas virtudes teologais:
fé, esperanca e caridade, que sdo
como trés feixes de luz, como as trés
cores primarias da vida de Deus em
nos. Estas trés virtudes, de fato,
“adaptam as faculdades do homem



para que possa participar da
natureza divina”[5]; com elas “nosso
Senhor faz-nos seus, endeusa-
nos”[6].

Fé, esperanca e caridade
correspondem, em certo sentido, “as
trés dimensdes do tempo: a
obediéncia da fé aceita a palavra que
vem da eternidade, e, promulgada na
histdria, transforma-se em amor, em
presente, e assim abre a porta da
esperanca”[7]. A fé precede-nos: diz-
nos de onde viemos, mas também
para onde vamos; ndo é apenas uma
memaria, mas uma luz que ilumina o
futuro: abre-nos a esperanca,
projeta-nos para a vida. E, no centro
do fio estendido entre estes dois
polos, desdobra-se a caridade, que se
conjuga sempre no tempo presente.
Com a forca da fé e a confianca da
esperanca, podemos dizer a nds
mesmos: aqui e agora, nesta pessoa,
nesta situacdo, eu posso ser, com



todas as minhas limitacdes, a luz de
Deus, o amor de Deus.

A novidade vem da convivéncia
com Ele

“O mundo encontra-se em grande
necessidade, meus filhos”, dizia
numa ocasido Sao Josemaria,
“porque milhdes e milhdes de almas
ndo conhecem Deus, ainda ndo viram
a luz do Redentor. Cada um de vés
deve ser, como nosso Senhor quer
que sejamos, quasi lucernce lucenti in
caliginoso loco, como um farol aceso
no meio das trevas”[8].

Aluz que acende este farol tem duas
fontes. A primeira pertence-nos pelo
simples fato de termos sido criados a
imagem e semelhanca de Deus. Esta
fonte nunca nos deixa e manifesta-se
na nossa capacidade de compreender
0 que é verdadeiro, na nossa
inclinacdo para querer o que é bom
e, ainda mais profundamente, na
nossa dignidade por ter vindo da



mao de um Criador sumamente
inteligente, amoroso e livre, e ndo do
acaso cego. A esta fonte de luz se
acrescenta a torrente da nossa
“regeneracdo operada no Batismo,
que faz que todo o cristao tenha,
ontologicamente, uma nova vida que
palpita em seu interior”[9]. Este
sacramento cura a ferida do pecado
que herdamos dos nossos pais e
torna-nos mais capazes de iluminar o
nosso entorno.

Estas duas grandes fontes — 0 nosso
ser criado a imagem de Deus e 0
nosso Batismo — impelem-nos a
refletir a luz de Deus. Quando um
mestre da lei, escondido dos outros,
se aproximou de Jesus para lhe
perguntar como viver realmente
perto de Deus, ele respondeu: “quem
pratica a verdade se aproxima da
luz” (Jo 3,21). As nossas acgoes,
levadas pela misericordia de Deus,
também geram luz se nos deixarmos
mover pela nossa bondade e pela Sua



graca, se nos despojarmos do que nos
leva a mover-nos, por vezes, na
direcdo oposta. Esta familiaridade
com a luz de Deus, esta facilidade em
optar pelos seus bens maiores do que
pelos outros bens aparentes,
transforma-se gradualmente numa
“conaturalidade entre o homem e o
verdadeiro bem. Esta conaturalidade
fundamenta-se e desenvolve-se nas
atitudes virtuosas do proprio
homem: a prudéncia e as outras
virtudes cardeais, e em primeiro
lugar as virtudes teologais da fé,
esperanca e caridade”[10].

A identificagdo com Jesus Cristo
consiste no desenvolvimento, pela
graca e pelo acolhimento que lhe
damos em nossa alma, daquela
conaturalidade cada vez maior com
Ele, para que possamos Vvir a ter os
seus mesmos sentimentos (cf. Fil 2,5),
as mesmas atitudes. Quanto mais
avancamos na intimidade com Jesus,
mais percebemos que procurar a



santidade ndo consiste
principalmente em lutar para atingir
0 auge de um certo padrao moral,
mas sim num caminho confiante com
Deus, pelo qual sentimos com ele,
sofremos com ele, vibramos com ele.
Que bem ilustrou Sdo Josemaria: “Em
momentos de esgotamento, de fastio,
recorre confiadamente ao Senhor,
dizendo-Lhe, como aquele amigo
nosso: “Jesus, vé 1la o que fazes...;
antes de comecar a luta, ja estou
cansado”[11]. Esta é a
responsabilidade do cristdo:
responder com Ele. “Jesus, estou
aqui. Contigo. Vocé verd o que faz...”.

A vida cristd, entendida desta forma,
nao consiste em aceitar um sistema
de ideias, mas em confiar numa
pessoa: em Cristo. Foi assim que
tantos homens e mulheres ao longo
da histdria o viveram. Hoje em dia
ndo temos outra mensagem ou
outros meios. Como eles, temos a
tarefa de iluminar o mundo a partir



de dentro, como os escritos dos
primeiros séculos o descreveram
graficamente: “assim como a alma
esta no corpo, assim os cristdos estao
no mundo (...). Tal é o posto que Deus
lhes determinou, e nao lhes é licito
dele desertar”[12]. Ser alma do
mundo: esse é o nosso caminho, e o
caminho est4 dentro de noés. E Jesus
Cristo, que quer que sejamos, COmMo
Ele, muito humanos e muito divinos.

Charles Ayxela

[1] Santo Agostinho, Sermdao 141, n.
1:4.

[2] Congregacdo para a Doutrina da
Fé, carta Placuit Deo, n. 11.

[3] Francisco, Lumen Fidei, n. 4.

[4] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
127.



[5] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1812.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teologico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, p. 303.

[8] Sdo Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 2 de junho de 1974.

[9] Mons. Fernando Ocariz, “A
vocagdo do Opus Dei como vocagdo
na Igreja”, in O Opus Dei na Igreja,
Ed. Rei dos Livros, Lisboa 1994, p.
169.

[10] S&o Jodo Paulo II, Enciclica
Veritatis Splendor, n. 64.

[11] S&o Josemaria, Forja, n. 244.

[12] Carta a Diogneto, VI.




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-virtudes-
cristas-2/ (25/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-virtudes-cristas-2/

	Muito humanos, muito divinos (2): O caminho está no nosso interior

