opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (9): O
dom de olhar com
Deus

Algumas virtudes que
preparam para ser alma
contemplativa no meio das
coisas comuns.

02/12/2021

Observar com atencdo e amor a
realidade: com essa descrigao
coincidem muitos pensadores,
clentistas ou artistas, que cultivaram
a arte da contemplacgdo. Descobrir a



riqueza de verdade e de beleza que
esta por tras do que existe, inclusive
onde ndo suspeitadvamos; despojar-
nos das nossas ansias de controlar
tudo para desfrutar do que temos em
nossas maos, especialmente do que é
pequeno. Se se trata simplesmente de
observar de uma determinada forma,
por que, as vezes, pode parecer-nos
tdo complicado? Aprender a fazer
isso entusiasma-nos de modo
especial porque sabemos que, se toda
a criacdo merece a contemplacdo dos
homens, muito mais a merece seu
criador, em cuja infinita formosura
se refletem todas as maravilhas
conhecidas.

Fomos criados por Deus para a
contemplacdo; ela sera perfeita na
vida futura, quando virmos o criador
face a face e, nele, compreendermos
com clareza todas as coisas e
desfrutarmos delas. No entanto,
como recordava Sdo Josemaria,
somos chamados ja agora, a cada



instante, a cada dia, a “ver a Deus em
todas as coisas da terra: nas pessoas,
nos acontecimentos, no que é grande
€ NO que parece pequeno, no que Nos
agrada e no que se considera
doloroso”™. Queremos converter
tudo em louvor, agradecimento,
reparacao e peticdo. Ndo olhamos a
Deus apesar da correria diaria, mas,
precisamente, através dela, usando-a
como trampolim para penetrarmos
no céu.

Surgird, entdo, em nds o que Sao
Tomads de Aquino definia como uma
“simples intuicdo da verdade que
procede do amor”®. Trata-se de um
modo de olhar a realidade que nao
depende da instrucdo recebida nem
da nossa ocupacdo: esta ao alcance
de todos, a todo momento, porque
nasce do amor recebido de Deus que
impregna o nosso olhar. Todos os
santos, tdo diferentes entre si, doutos
e menos doutos, realizando tarefas
tdo variadas, viram crescer em suas



vidas esta proximidade do criador.
Por isso, a primeira coisa que, talvez,
devamos recordar é o que diz o
Catecismo da Igreja: que a
contemplac¢do é um dom®. Nio se
trata de algo que podemos conseguir
sO com a nossa vontade, a forga de
planificacdes ou estratégias.
Devemos, sobretudo, abrir-nos aos
dons de Deus, dispor-nos para
acolhé-los e isso implica o cultivo de
algumas virtudes que preparam o
terreno.

Valentia para abrir a porta

“Eis que estou a porta e bato: se
alguém ouvir a minha voz e me abrir
a porta, entrarei em sua casa e
cearemos, eu com ele e ele

comigo” (Ap 3, 20). Na capela do
Keble College da Universidade de
Oxford, ha um quadro intitulado “A
luz do mundo”, que representa esta
cena do Apocalipse. Jesus aparece
vestido de rei, com uma lamparina



que ilumina a casa, ao mesmo tempo
que bate sutilmente a porta. No solo
destaca-se o0 mato que cresceu
porque a porta estava fechada ha
muito tempo.

O Senhor, para presentear-nos com
uma vida contemplativa, pede-nos
que abramos a porta de nosso
coracao diariamente, como naquela
pintura de meados do século XIX. A
reacao de Adao e Eva, nossos
primeiros pais, depois da perda de
sua inocéncia, foi precisamente a
contraria: esconder-se e empenhar-se
em fechar a porta para evitar o olhar
de Deus... E todos nos, seus
descendentes, conservamos um
pouco dessa tendéncia. Trata-se,
talvez, de um infundado temor do
que Ele possa pedir-nos, medo de
sentir-nos dependentes, incerteza
sobre perder o efémero controle da
nossa vida. Ou talvez prefiramos
simplesmente uma cémoda inércia
que nos mantém distantes do



espiritual, pelo esfor¢o que implica
dispor-se a receber esse dom.

“Repete-se, de algum modo, a cena de
Belém, todos os dias. E possivel que -
ndo com a boca, mas com os fatos —
tenhamos dito: non est locus in
diversorio, ndo ha pousada para ti no
meu coracgdo. Ai, Senhor, perdoa-
me!”™. Acima de outros obstéculos,
que podem parecer-nos as vezes
mais dificeis de enfrentar, como a
escassez de tempo, a secura, a
dispersdo ou a prépria indignidade,
esta estranha suspeita diante de Deus
costuma ser um ato que é preciso
podar para abrir a porta de nosso
coracao e poder, assim, compartilhar
o olhar com o nosso criador.

Humildade e desprendimento que
nos tornam leves

“A oracgao contemplativa (...) s pode
ser acolhida na humildade e na
pobreza”®. Isto implica, em primeiro
lugar, a dificil tarefa de aceitar



serenamente a verdade sobre nos
mesmos e sobre os outros. Ndo
podemos dispor-nos a receber o dom
de observar as coisas como o faz
Deus se pomos continuamente
mascaras, se as inventamos para o0s
outros ou se encobrimos a realidade
com uma fantasia pessoal, por
melhor que ela possa parecer. A
linguagem de Jesus é sempre simples
e profunda, olha as coisas tal como
sdo, sempre com misericordia,
enquanto ndés muitas vezes podemos
ser um pouco complicados,
superficiais ou julgar com soberba o
que nos rodeia.

“Se conhecesses 0 dom de Deus, e
quem € que te diz: Da-me de

beber” (Jo 4, 10), diz Jesus a
samaritana. Também, em outro
momento, pergunta ao apodstolo
Filipe: “H4a tanto tempo que estou
convosco e ndo me conheceste?” (Jo
14, 9). A humildade leva-nos ainda a
reconhecer que sabemos pouco sobre



0 Senhor e seu modo de reinar no
mundo “Passados cinquenta anos,
sinto-me como uma crianca que
balbucia: estou comecando,
recomecando”™, dizia S&o Josemaria
em sua oracdo pouco antes de ir para
0 céu. Ao evitar nossa tendéncia a
querer dominar tudo com a escassa
luz de nosso critério, Deus podera
revelar-nos o que esconde a sabios e
entendidos (cfr. Mt 11, 25).

Para ser contemplativos devemos,
por outro lado, usar os bens terrenos
de tal modo que nos ajudem a aderir
aos eternos, e ndo ao contrario. Um
coracdo que ndo se apega aos bens
materiais esta apto para os
espirituais, leve para empreender o
voo rumo a Deus, da lugar aos dons
da graca. Jesus, criador e Senhor do
mundo, viveu desprendido de tudo
em uma aldeia simples. Passou frio
no inverno, calor no verdo, dispunha
de escassos bens e cuidava deles.
Trata-se, enfim, de ndo ter para com



as coisas terrenas o anseio que so
Deus merece.

A pobreza facilita a contemplacao,
mas o contrario também acontece,
pois ambas se retroalimentam.
“Quando contemplamos — explica o
Papa Francisco — descobrimos nos
outros e na natureza algo muito
maior que sua utilidade (...). Como
muitos mestres espirituais
ensinaram, o céu, a terra, 0 mar,
cada criatura possui esta capacidade
iconica, esta capacidade mistica de
levar-nos de volta ao criador e a
comunhdo com a criagdo (...). Quem
contempla desta forma sente
assombro ndo s6 pelo que vé, mas
também porque se sente parte
integral desta beleza e se sente
chamado a protegé-la”””’. Contra a
l6gica de abarcar tudo para si
mesmo, podemos cultivar o
assombro e o cuidado: essa é a logica
de Deus, que contempla
amorosamente a sua criacao.



Procurar essa bendita soliddo para
rezar

O fundo do mar alberga muitas
maravilhas que ndo podem ser vistas
da margem: corais, plantas, peixes,
tudo com multiplas formas e cores;
caracais, pérolas, e inclusive tesouros
ou pecas arqueolodgicas de grande
valor. Para chegar a tudo isso, 0s
mergulhadores incluem em seu
equipamento um cinturdo de
chumbo. Longe de constituir um
obstaculo, esse complemento lhes da
peso sob a 4gua para contrabalancar
a tendéncia do corpo a flutuar e
voltar a superficie. De modo analogo,
todos precisamos de peso interior
para mergulhar no mar da
contemplacdo de Deus, longe da
superficie e da distracao.

Para que a alma chegue a
contemplar a natureza invisivel de
Deus, Sdo Gregorio Magno
sustentava que o primeiro degrau €



aprender a recolher-se em si
mesma'. Os evangelhos mostram
frequentemente Jesus orando em
lugares tranquilos e afastados. Se o
Filho de Deus sentia essa necessidade
de estar a sos com o Pai, quanto mais
necessitaremos nos. Teremos de
perder o medo que o siléncio talvez
nos produz, procuraremos “essa
bendita soliddo que tanta te falta faz
para teres em andamento a vida
interior”",

No século XVI, um casal espanhol
pediu a Sdo Pedro de Alcantara que
lhes ensinasse a dialogar com Deus.
Entre seus conselhos, o mistico
castelhano dizia que se o tempo de
oracdo “é breve, todo ele se gasta em
sossegar a imaginacao e aquietar o
coracdo, e, depois de ja quieto,
levantamo-nos do exercicio quando o
haveriamos de comegar”"”. Por isso,
é sempre bom praticar nossos
costumes de piedade sem pressa,
com tempo suficiente, evitando



chegar com “os sentidos despertos e
a alma adormecida”™".

Uma dieta para saborear a
normalidade

A tecnologia oferece acesso rapido a
uma infinidade de informacdes e a
uma comunicacao veloz. Sabemos
bem que esta vantagem, se nao
estivermos atentos, pode se
converter em ma companhia para o
nosso didlogo com Deus. Se o0s
sentidos se habituam apenas a essa
velocidade e a esses estimulos,
quando outra tarefa requer outro
tipo de atividade da mente, é facil
cair na dispersdo. Procuramos,
entdo, um reforco afetivo constante
para nos sentirmos bem, longe da
sobriedade do habitual, da qual se
foge quase inconscientemente. Esta
atitude pode inclusive afetar os
outros porque, como explica Santa
Faustina Kowalska, “as almas menos
recolhidas querem também que as



outras sejam semelhantes a elas, pois
constituem para elas uma continua
ocasido de remorso”"?,

Para dispor-nos melhor a oracao,
pode ser util uma dieta digital sadia,
como a que fazem os atletas que
querem percorrer longas distancias:
saber prescindir em alguns
momentos da semana dos
dispositivos eletronicos; aprender a
contemplar serenamente a natureza,
uma paisagem, uma obra de arte; ler
um bom livro ou ver um bom filme,
sem se deixar interromper por
qualquer coisa... Todas essas
atividades requerem certo esforgo
das nossas poténcias. Mas, oferecem,
pelo contrario, a recompensa de
descobrir camadas mais profundas
da realidade, exercitam nosso olhar
para poder receber, como dom, cada
vez com mais proximidade, o olhar
de Deus.



N&ao devemos, no entanto, desanimar
no caminho. O que mais agrada a
Deus em nossos tempos de oracdo € a
boa vontade de estar com Ele, nossa
simples presenca e companhia, como
a de uma crianca pequena com 0S
seus pais. Alentados por essa atitude
filial, poderemos ter a valentia de
superar a inquietacdo diante do
aparente siléncio e soliddo da oracao.
Nenhum recurso que empreguemos
na oracdo substitui o impulso
genuino de conversar com Deus, face
a face, a decisao livre e discreta de
dizer-lhe um “eu te amo”
insubstituivel, que ninguém mais
pode dizer em nosso lugar.

Pablo Edo

™' S&0 Josemaria, Meditacéo,
25/12/1973.

) Cfr. Sdo Tomas de Aquino, Suma
teologica, 11-11, c. 180, a. 6.



B! catecismo da Igreja Catdlica, n.
2713.

) S40 Josemaria, citado em Salvador
Bernal, Mons. Josemaria Escriva,
Perfil do fundador do Opus Dei,
Quadrante, Sdo Paulo, 1978, p. 418.

B! catecismo da Igreja Catdlica, n.
2713.

® S&0 Josemaria, citado em Salvador
Bernal, p. 419.

) Francisco, Audiéncia, 16/09/2020.

1 S30 Gregorio Magno, Homilias
sobre Ezequiel, 11, 5, 9.

¥ S40 Josemaria, Caminho, n. 304.

191 S50 Pedro de Alcantara, Tratado
da Oragdo e da Meditagado, XII, 6.

" S50 Josemaria, Caminho, n. 368.

2 Santa Faustina Kowalska, Didrio,
n. 147.



Pablo Edo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-
olhar-com-deus/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/

	Muito humanos, muito divinos (9): O dom de olhar com Deus

