
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (9): O
dom de olhar com
Deus

Algumas virtudes que
preparam para ser alma
contemplativa no meio das
coisas comuns.

02/12/2021

Observar com atenção e amor a
realidade: com essa descrição
coincidem muitos pensadores,
cientistas ou artistas, que cultivaram
a arte da contemplação. Descobrir a



riqueza de verdade e de beleza que
está por trás do que existe, inclusive
onde não suspeitávamos; despojar-
nos das nossas ânsias de controlar
tudo para desfrutar do que temos em
nossas mãos, especialmente do que é
pequeno. Se se trata simplesmente de
observar de uma determinada forma,
por que, às vezes, pode parecer-nos
tão complicado? Aprender a fazer
isso entusiasma-nos de modo
especial porque sabemos que, se toda
a criação merece a contemplação dos
homens, muito mais a merece seu
criador, em cuja infinita formosura
se refletem todas as maravilhas
conhecidas.

Fomos criados por Deus para a
contemplação; ela será perfeita na
vida futura, quando virmos o criador
face a face e, nele, compreendermos
com clareza todas as coisas e
desfrutarmos delas. No entanto,
como recordava São Josemaria,
somos chamados já agora, a cada



instante, a cada dia, a “ver a Deus em
todas as coisas da terra: nas pessoas,
nos acontecimentos, no que é grande
e no que parece pequeno, no que nos
agrada e no que se considera
doloroso”[1]. Queremos converter
tudo em louvor, agradecimento,
reparação e petição. Não olhamos a
Deus apesar da correria diária, mas,
precisamente, através dela, usando-a
como trampolim para penetrarmos
no céu.

Surgirá, então, em nós o que São
Tomás de Aquino definia como uma
“simples intuição da verdade que
procede do amor”[2]. Trata-se de um
modo de olhar a realidade que não
depende da instrução recebida nem
da nossa ocupação: está ao alcance
de todos, a todo momento, porque
nasce do amor recebido de Deus que
impregna o nosso olhar. Todos os
santos, tão diferentes entre si, doutos
e menos doutos, realizando tarefas
tão variadas, viram crescer em suas



vidas esta proximidade do criador.
Por isso, a primeira coisa que, talvez,
devamos recordar é o que diz o
Catecismo da Igreja: que a
contemplação é um dom[3]. Não se
trata de algo que podemos conseguir
só com a nossa vontade, à força de
planificações ou estratégias.
Devemos, sobretudo, abrir-nos aos
dons de Deus, dispor-nos para
acolhê-los e isso implica o cultivo de
algumas virtudes que preparam o
terreno.

Valentia para abrir a porta

“Eis que estou à porta e bato: se
alguém ouvir a minha voz e me abrir
a porta, entrarei em sua casa e
cearemos, eu com ele e ele
comigo” (Ap 3, 20). Na capela do
Keble College da Universidade de
Oxford, há um quadro intitulado “A
luz do mundo”, que representa esta
cena do Apocalipse. Jesus aparece
vestido de rei, com uma lamparina



que ilumina a casa, ao mesmo tempo
que bate sutilmente à porta. No solo
destaca-se o mato que cresceu
porque a porta estava fechada há
muito tempo.

O Senhor, para presentear-nos com
uma vida contemplativa, pede-nos
que abramos a porta de nosso
coração diariamente, como naquela
pintura de meados do século XIX. A
reação de Adão e Eva, nossos
primeiros pais, depois da perda de
sua inocência, foi precisamente a
contrária: esconder-se e empenhar-se
em fechar a porta para evitar o olhar
de Deus... E todos nós, seus
descendentes, conservamos um
pouco dessa tendência. Trata-se,
talvez, de um infundado temor do
que Ele possa pedir-nos, medo de
sentir-nos dependentes, incerteza
sobre perder o efêmero controle da
nossa vida. Ou talvez prefiramos
simplesmente uma cômoda inércia
que nos mantém distantes do



espiritual, pelo esforço que implica
dispor-se a receber esse dom.

“Repete-se, de algum modo, a cena de
Belém, todos os dias. É possível que -
não com a boca, mas com os fatos –
tenhamos dito: non est locus in
diversório, não há pousada para ti no
meu coração. Ai, Senhor, perdoa-
me!”[4]. Acima de outros obstáculos,
que podem parecer-nos às vezes
mais difíceis de enfrentar, como a
escassez de tempo, a secura, a
dispersão ou a própria indignidade,
esta estranha suspeita diante de Deus
costuma ser um ato que é preciso
podar para abrir a porta de nosso
coração e poder, assim, compartilhar
o olhar com o nosso criador.

Humildade e desprendimento que
nos tornam leves

“A oração contemplativa (...) só pode
ser acolhida na humildade e na
pobreza”[5]. Isto implica, em primeiro
lugar, a difícil tarefa de aceitar



serenamente a verdade sobre nós
mesmos e sobre os outros. Não
podemos dispor-nos a receber o dom
de observar as coisas como o faz
Deus se pomos continuamente
máscaras, se as inventamos para os
outros ou se encobrimos a realidade
com uma fantasia pessoal, por
melhor que ela possa parecer. A
linguagem de Jesus é sempre simples
e profunda, olha as coisas tal como
são, sempre com misericórdia,
enquanto nós muitas vezes podemos
ser um pouco complicados,
superficiais ou julgar com soberba o
que nos rodeia.

“Se conhecesses o dom de Deus, e
quem é que te diz: Dá-me de
beber” (Jo 4, 10), diz Jesus à
samaritana. Também, em outro
momento, pergunta ao apóstolo
Filipe: “Há tanto tempo que estou
convosco e não me conheceste?” (Jo
14, 9). A humildade leva-nos ainda a
reconhecer que sabemos pouco sobre



o Senhor e seu modo de reinar no
mundo “Passados cinquenta anos,
sinto-me como uma criança que
balbucia: estou começando,
recomeçando”[6], dizia São Josemaria
em sua oração pouco antes de ir para
o céu. Ao evitar nossa tendência a
querer dominar tudo com a escassa
luz de nosso critério, Deus poderá
revelar-nos o que esconde a sábios e
entendidos (cfr. Mt 11, 25).

Para ser contemplativos devemos,
por outro lado, usar os bens terrenos
de tal modo que nos ajudem a aderir
aos eternos, e não ao contrário. Um
coração que não se apega aos bens
materiais está apto para os
espirituais, leve para empreender o
voo rumo a Deus, dá lugar aos dons
da graça. Jesus, criador e Senhor do
mundo, viveu desprendido de tudo
em uma aldeia simples. Passou frio
no inverno, calor no verão, dispunha
de escassos bens e cuidava deles.
Trata-se, enfim, de não ter para com



as coisas terrenas o anseio que só
Deus merece.

A pobreza facilita a contemplação,
mas o contrário também acontece,
pois ambas se retroalimentam.
“Quando contemplamos – explica o
Papa Francisco – descobrimos nos
outros e na natureza algo muito
maior que sua utilidade (...). Como
muitos mestres espirituais
ensinaram, o céu, a terra, o mar,
cada criatura possui esta capacidade
icônica, esta capacidade mística de
levar-nos de volta ao criador e à
comunhão com a criação (...). Quem
contempla desta forma sente
assombro não só pelo que vê, mas
também porque se sente parte
integral desta beleza e se sente
chamado a protegê-la”[7]. Contra a
lógica de abarcar tudo para si
mesmo, podemos cultivar o
assombro e o cuidado: essa é a lógica
de Deus, que contempla
amorosamente a sua criação.



Procurar essa bendita solidão para
rezar

O fundo do mar alberga muitas
maravilhas que não podem ser vistas
da margem: corais, plantas, peixes,
tudo com múltiplas formas e cores;
caracóis, pérolas, e inclusive tesouros
ou peças arqueológicas de grande
valor. Para chegar a tudo isso, os
mergulhadores incluem em seu
equipamento um cinturão de
chumbo. Longe de constituir um
obstáculo, esse complemento lhes dá
peso sob a água para contrabalançar
a tendência do corpo a flutuar e
voltar à superfície. De modo análogo,
todos precisamos de peso interior
para mergulhar no mar da
contemplação de Deus, longe da
superfície e da distração.

Para que a alma chegue a
contemplar a natureza invisível de
Deus, São Gregório Magno
sustentava que o primeiro degrau é



aprender a recolher-se em si
mesma[8]. Os evangelhos mostram
frequentemente Jesus orando em
lugares tranquilos e afastados. Se o
Filho de Deus sentia essa necessidade
de estar a sós com o Pai, quanto mais
necessitaremos nós. Teremos de
perder o medo que o silêncio talvez
nos produz, procuraremos “essa
bendita solidão que tanta te falta faz
para teres em andamento a vida
interior”[9].

No século XVI, um casal espanhol
pediu a São Pedro de Alcântara que
lhes ensinasse a dialogar com Deus.
Entre seus conselhos, o místico
castelhano dizia que se o tempo de
oração “é breve, todo ele se gasta em
sossegar a imaginação e aquietar o
coração, e, depois de já quieto,
levantamo-nos do exercício quando o
haveríamos de começar”[10]. Por isso,
é sempre bom praticar nossos
costumes de piedade sem pressa,
com tempo suficiente, evitando



chegar com “os sentidos despertos e
a alma adormecida”[11].

Uma dieta para saborear a
normalidade

A tecnologia oferece acesso rápido a
uma infinidade de informações e a
uma comunicação veloz. Sabemos
bem que esta vantagem, se não
estivermos atentos, pode se
converter em má companhia para o
nosso diálogo com Deus. Se os
sentidos se habituam apenas a essa
velocidade e a esses estímulos,
quando outra tarefa requer outro
tipo de atividade da mente, é fácil
cair na dispersão. Procuramos,
então, um reforço afetivo constante
para nos sentirmos bem, longe da
sobriedade do habitual, da qual se
foge quase inconscientemente. Esta
atitude pode inclusive afetar os
outros porque, como explica Santa
Faustina Kowalska, “as almas menos
recolhidas querem também que as



outras sejam semelhantes a elas, pois
constituem para elas uma contínua
ocasião de remorso”[12].

Para dispor-nos melhor à oração,
pode ser útil uma dieta digital sadia,
como a que fazem os atletas que
querem percorrer longas distâncias:
saber prescindir em alguns
momentos da semana dos
dispositivos eletrônicos; aprender a
contemplar serenamente a natureza,
uma paisagem, uma obra de arte; ler
um bom livro ou ver um bom filme,
sem se deixar interromper por
qualquer coisa... Todas essas
atividades requerem certo esforço
das nossas potências. Mas, oferecem,
pelo contrário, a recompensa de
descobrir camadas mais profundas
da realidade, exercitam nosso olhar
para poder receber, como dom, cada
vez com mais proximidade, o olhar
de Deus.



Não devemos, no entanto, desanimar
no caminho. O que mais agrada a
Deus em nossos tempos de oração é a
boa vontade de estar com Ele, nossa
simples presença e companhia, como
a de uma criança pequena com os
seus pais. Alentados por essa atitude
filial, poderemos ter a valentia de
superar a inquietação diante do
aparente silêncio e solidão da oração.
Nenhum recurso que empreguemos
na oração substitui o impulso
genuíno de conversar com Deus, face
a face, a decisão livre e discreta de
dizer-lhe um “eu te amo”
insubstituível, que ninguém mais
pode dizer em nosso lugar.

Pablo Edo

[1] São Josemaria, Meditação,
25/12/1973.

[2] Cfr. São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, c. 180, a. 6.



[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
2713.

[4] São Josemaria, citado em Salvador
Bernal, Mons. Josemaria Escrivá,
Perfil do fundador do Opus Dei,
Quadrante, São Paulo, 1978, p. 418.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
2713.

[6] São Josemaria, citado em Salvador
Bernal, p. 419.

[7] Francisco, Audiência, 16/09/2020.

[8] São Gregório Magno, Homilias
sobre Ezequiel, II, 5, 9.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 304.

[10] São Pedro de Alcântara, Tratado
da Oração e da Meditação, XII, 6.

[11] São Josemaria, Caminho, n. 368.

[12] Santa Faustina Kowalska, Diário,
n. 147.



Pablo Edo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-

olhar-com-deus/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-9-o-dom-de-olhar-com-deus/

	Muito humanos, muito divinos (9): O dom de olhar com Deus

