
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (8): A
batalha de nossa
formação

Neste oitavo artigo
consideramos algumas atitudes
e conselhos que nos preparam
para ser semente fértil no nosso
lugar no mundo.

01/11/2021

Embora o momento de esplendor de
Atenas fosse já então coisa do
passado, a cidade continuava sendo
uma referência cultural em tempos



de São Paulo. São Lucas diz de seus
habitantes, mentes inquietas, que
“não se ocupavam de outra coisa
senão a de dizer ou ouvir as últimas
novidades” (At 17, 21). Daí que seja
surpreendente a sua rejeição cética
ao anúncio da única novidade que
merece este nome: a da morte e da
ressurreição de Cristo, que nos salva
do pecado. (Cfr. At 17, 32). Este 
fracasso no próprio coração da
cultura clássica deve ter marcado
vivamente São Paulo. Levou-o, de
fato, a refletir profundamente,
guiado pelo Espírito Santo, sobre o
conteúdo da novidade cristã: por que
os atenienses não se sentiram
interpelados pelo que tinha mudado
a vida do apóstolo dos gentios?

Velhas novidades e novidade
autêntica

Em suas cartas aos cristãos de
Corinto, a quem ele se dirigiu
imediatamente depois dos



atenienses, aparece o fruto desse
processo de pensamento. São Paulo
apresenta dois grandes eixos para
que a sua mensagem seja acolhida:
por um lado, há o mistério da cruz de
Cristo, difícil de assimilar apenas
com a lógica humana (cfr. 1 Cor 1,
20-25); por outro, há também as suas
implicações concretas na vida diária:
a cruz comporta um novo modo de
estar no mundo (cfr. 1 Cor 5, 7-8). Só
a partir deste duplo acolhimento de
Jesus crucificado na nossa vida,
podemos falar de novidade em
sentido próprio. “Todo aquele que
está em Cristo é uma nova criatura.
Passou o que era velho; eis que tudo
se fez novo” (2 Cor 5, 17).

A luz que São Josemaria recebeu em
2 de outubro de 1928 conecta com
esta mesma novidade: a sua visão
dos cristãos como “portadores da
única chama capaz de iluminar os
caminhos terrenos das almas, do
único fulgor, em que nunca poderão



dar escuridões, penumbras ou
sombras”[1]. A autêntica novidade
cristã, a nossa vida em Jesus,
permitia-lhe perceber que algumas
das chamadas novidades que
agitavam então a vida da sociedade e
da Igreja eram na verdade apenas
“voltairianismos de peruca empoada
ou liberalismos desacreditados do
século XIX”[2]. Continuarão sempre
aparecendo e desaparecendo; haverá
sempre, em contraste com a
mensagem cristã, outras novidades
que são apenas um renascer “dos
erros que houve ao longo dos
séculos”[3], ou seja, algo
profundamente velho.

Boa parte da nossa missão de cristãos
comuns consiste em levar a autêntica
novidade de Cristo a todos os
âmbitos da nossa vida, sem nos
deixarmos seduzir pelo que no fundo
é somente aparência de novo. Para
isso é imprescindível acolhê-la
primeiramente em nossa vida, deixá-



la crescer com paciência e empenho,
para que vá dando forma à nossa
mentalidade e às nossas atitudes. Só
assim contribuiremos para que
“muitos não permaneçam em trevas,
mas andem por caminhos que levam
até à vida eterna”[4]

O mais importante é o semeador

Várias das parábolas de Jesus sobre o
Reino de Deus manifestam que a sua
presença entre nós é um dom
gratuito. Na parábola do semeador
(cfr Mt. 13, 3), por exemplo, o ponto
de partida é a intervenção de alguém
que semeia a semente. Sem essa ação
prévia é evidente que não pode
haver fruto. Por isso aqui já estamos
diante do mais importante da
narração; que o terreno seja bom,
regular ou mau, é também
importante, mas secundário.

A fé nos revela que somos filhos de
Deus: herdeiros do mundo (cfr. Sl 2,
8), chamados a colaborar com o



nosso Pai para que a criação inteira
chegue a ser o presente que ele
sonhou para nós (cfr Rm 8, 20-23).
Animados pela mesma fé que
sustentava a missão dos primeiros
cristãos, procuramos descobrir como
todos os caminhos da terra podem
levar a Deus. Estamos convencidos
de que “o mundo não é ruim, porque
saiu das mãos de Deus, porque é
criatura d’Ele, porque Javé olhou
para ele e viu que era bom”[5].

Sabendo que somos filhos e
herdeiros – em uma palavra:
apóstolos – nós nos tornamos essa
semente lançada aos quatro ventos.
Acima de tudo, nos entusiasma saber
que Deus se compromete a lançar de
modo contínuo a semente para
enriquecer o mundo com um
profundo anelo de frutificar. Assim
“podemos compreender toda a
maravilha da chamada divina. A mão
de Cristo colheu-nos de um trigal: o
semeador aperta em sua mão



chagada o punhado de trigo. O
sangue de Cristo banha a semente,
empapa-a. Depois, o Senhor lança ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,
seja capaz de multiplicar-se em
espigas de ouro”[6].

Trabalhar a terra, melhorar a
semente

Não basta, no entanto, lançar a
semente: também é necessário que
esta tenha a força e a inteligência
para enraizar. A terra pode, além
disso, ser adubada; podemos cultivá-
la e prepará-la da melhor maneira
(cfr Lc. 13, 6-9).

Se quisermos que o fruto seja tão
fecundo que, como diz Jesus, até os
pássaros possam abrigar-se nos
ramos da árvore em que aquele
primeiro gesto se tornará (cfr Mt 13,
31-32), parte essencial do nosso modo
de colaborar será preparar, na
medida de nossas possibilidades,



uma boa semente. Para isso
precisamos, em primeiro lugar,
convencer-nos de que a fé, que
queremos viver e compartilhar não é
algo irracional nem arbitrário, mas
tem uma relação intima com a
verdade; precisamos ter a
experiência vital de que a fé não é
simplesmente “um sentimento bom
que consola e afaga, mas permanece
sujeito às nossas mudanças de
ânimo, à variação dos tempos”[7]. O
Papa Francisco nos recordou: “o
homem precisa de conhecimento,
precisa de verdade, porque sem ela
não se mantém de pé, não caminha.
Sem verdade, a fé não salva, não
torna seguros os nossos passos”[8].

A sede de verdade permite-nos
acolher a fé em nossa inteligência,
descobrir a sua razoabilidade. Nossa
inteligência abre-se então a
horizontes muito mais amplos; a
realidade torna-se para nós mais
compreensível e, ao mesmo tempo,



mais profunda. Isso é lógico: se o
cristão quer ser semeador da
novidade de Cristo, não pode
renunciar a refletir sobre a sua fé,
nem relacionar com ela todos os
setores da sua vida, incluindo seu
trabalho profissional. Este exercício
de refletir nas coisas à luz da fé, que
não é simplesmente recorrer a
respostas pré-fabricadas, converter-
se-á pouco a pouco num autêntico
bom hábito, uma virtude: talvez uma
das mais importantes. Só à luz desta
inteligência da fé pode-se chegar a
perceber os “os fulgores divinos que
reverberam nas realidades mais
vulgares”[9].

Para que esta abertura à verdade
torne a nossa fé o mais fecunda
possível, é imprescindível a
humildade diante da realidade, a
docilidade ao Espírito Santo, que nos
fala através dos acontecimentos
cotidianos e das pessoas que nos
rodeiam (cfr Jo 14, 26); em suma,



através da história. Embora possa
parecer que em nossa tentativa de
levar a luz de Cristo ao mundo, o
mais importante seria uma atitude
de segurança e de poder, na
realidade a força só pode vir de
Deus. Neste sentido, “a humildade é
submissão criativa à força da
verdade e do amor. A humildade é
rejeição das aparências e da
superficialidade; é a expressão da
profundidade do espírito humano; é
condição de sua grandeza”[10].

A “batalha” de São Josemaria

Compreende-se assim a
determinação de São Josemaria para
que desde o princípio o Opus Dei
oferecesse uma profunda formação
filosófica e teológica, que por sua vez
teria um impacto no campo
profissional de cada um. Em sua
busca por encontrar o modo
adequado de tornar isto possível,
falava de uma autêntica



“batalha”[11]. Esta linguagem bélica
sublinha o caráter árduo da tarefa da
própria formação e, portanto, a
necessidade de empenhar-se nela,
sempre segundo as circunstâncias
pessoais de cada um. São Tomás de
Aquino falava da virtude da
“estudiosidade”, que implica um
empenho particular na busca do
conhecimento das coisas[12]; quer
dizer, a atitude permanente de
cultivar uma sã curiosidade por
conhecer a fundo nosso mundo e
vencer os obstáculos que nos
impedem de levar isso a cabo. O
importante será, em todo caso, não
perder de vista a grandeza do
objetivo que nos serve de impulso:
assimilar a mensagem de Cristo para
poder semeá-la na realidade que nos
rodeia.

A linguagem bélica permite também
considerar a importância da
estratégia. Como conseguir um fim
tão alto quando nos falta o tempo e a



serenidade para enfrentar com rigor
as grandes questões? Para alguns, a
estratégia pode consistir em
aproveitar bem os meios de
formação dos quais já participam,
cultivando as disposições necessárias
para tirar deles mais proveito. Para
outros, passará por aplicar o
conselho da literatura clássica que
São Josemaria utilizava: non multa,
sed multum[13]– não se empenhar
em muitas coisas, mas muito numa
só, ou poucas – procurando conselho
para um plano de leituras adaptado e
progressivo. Outros, por sua vez,
saberão aproveitar, com a ordem
imprescindível em qualquer
atividade intelectual, os incontáveis
recursos que a internet oferece hoje.
A imagem da luva que se adapta à
mão, com a qual o fundador do Opus
Dei falava do plano de vida, também
serve para entusiasmar-nos com o
próprio plano de formação para
crescer no conhecimento da nossa fé.



Dois conselhos para adquirir uma
visão ampla

Se a luz da fé permite compreender o
mundo em seu sentido mais
profundo, o cristão deve saber que é
protagonista e nunca mero
espectador dos grandes debates
culturais e intelectuais presentes na
sociedade. Como nada humano lhe é
alheio, ele cultiva um caráter
inquieto e saudavelmente
inconformista desde a sua juventude,
sem medo de “contribuir, com
iniciativa e espontaneidade, para
melhorar o mundo e a cultura de
nosso tempo, de modo que os planos
de Deus estejam abertos para a
humanidade”[14].

Para a realização desta tarefa, São
Josemaria deixou dois conselhos. O
primeiro refere-se a ter uma visão
ampla, que não se contenta com
objetivos pequenos. “Para ti, que
desejas formar-te num mentalidade



católica, universal, transcrevo
algumas características: amplidão de
horizontes e um aprofundamento
enérgico no que é permanentemente
vivo na ortodoxia católica; empenho
reto e sadio – nunca frivolidade – em
renovar as doutrinas típicas do
pensamento tradicional, na filosofia
e na interpretação da história...; uma
cuidadosa atenção às orientações da
ciência e do pensamento
contemporâneos; e uma atitude
positiva e aberta ante a
transformação atual das estruturas
sociais e das formas de vida”[15].

Trata-se de um programa muito
amplo, que vale a pena analisar com
calma. O “empenho” de
compreender, que requer leitura e
estudo, faz-nos ver que fazemos
parte de uma tradição que nos
precede e que nos permite ver além
do presente: “Somos como anões aos
ombros de gigantes, pois podemos
ver mais coisas do que eles e mais



distantes, não devido à acuidade da
nossa vista ou à altura do nosso
corpo, mas porque somos mantidos e
elevados pela estatura de
gigantes”[16]. Com essa bagagem,
podemos enfrentar de modo positivo
as novas conquistas e
questionamentos do nosso tempo, e
aprendemos a discernir com espírito
construtivo e com a ajuda dos outros
o que pode ser considerado um
verdadeiro progresso. Assim vamos
forjando uma visão pessoal e
ponderada dos grandes temas; vamos
cultivando uma verdadeira
mentalidade universal, católica.

Diante deste desafio de abrir tudo o
que é humano aos planos de Deus,
Bento XVI outorgou muita
importância às “minorias criativas”;
normalmente são elas “que
determinam o futuro”. Por isso,
concretamente, “a Igreja Católica
deve ser compreendida como
minoria criativa que possui uma



herança de valores que não são algo
do passado, e sim uma realidade
muita viva e atual. A Igreja deve
atualizar-se, estar presente no debate
público, em nossa luta por um
autêntico conceito de liberdade e de
paz”[17].

Encontrar pessoas capazes de
sintonizar com esta paixão pela
formação e pela análise profunda de
toda a realidade, e depois caminhar
com elas para ter iniciativas de todos
os tipos, é uma das experiências mais
fecundas da vocação cristã no meio
do mundo. A história dos primeiros
fiéis da Obra é uma confirmação
muito próxima de nós desta
fecundidade[18]. Nesta tarefa, cada
um deve situar-se na grande arena
do mundo e encontrar dentro das
circunstâncias da sua vida, o seu
próprio modo de colaborar.

O segundo conselho de São Josemaria
refere-se ao uso do plural. A luz da fé



permite, em quase tudo, encontrar
mais de uma solução, mais de um
caminho. Atuações, modos de pensar
e soluções diversas podem ser
legitimamente inspiradas por uma
mesma fé e, portanto, devem ser
respeitadas[19]. A fé nos leva, por
isso, a cultivar a nossa capacidade de
escuta, de colaboração e de diálogo,
com um sadio empenho por
aprender e enriquecer-nos com
outros pontos de vista.

***

A Sagrada Escritura diz que “Maria
guardava todas essas coisas
ponderando-as em seu coração” (Lc
2, 19): tudo o que sucedia ao seu
redor, e de modo especial, aquilo que
tinha a ver com seu filho, repercutia
em seu mundo interior. Considerar
repetidas vezes a beleza da nossa fé e
a grandeza da nossa missão também
inflamará o nosso coração em
desejos de formar-nos cada vez



melhor e de encontrar os meios
concretos de consegui-lo. Levar-nos-á
igualmente a propor iniciativas,
procurando a colaboração de outros,
que tornem presente a perene
novidade de Cristo nos novos
areópagos da cultura. E ajudar-nos-á,
se for necessário, a sacudir qualquer
assomo de “pessimismo estéril”[20],
conscientes daquilo que São
Josemaria dizia com frequência: “O
mundo nos espera”[21].

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] São Josemaria, Forja, n. 1

[2] São Josemaria, Caminho, n. 849.

[3] São Josemaria, O fim sobrenatural
da Igreja, n. 2.

[4] Forja, n. 1.

[5] São Josemaria, Entrevistas, n. 114.

[6] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 3.



[7] Francisco, Enc. Lumen fidei, n. 24

[8] Ibid.

[9] Entrevistas, n. 119.

[10] São João Paulo II, Ângelus,
4/03/1979.

[11] Cfr. M. Montero, “La formación
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)” , Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 110.

[12] Cfr. São Tomás de Aquino, Suma
teológica,II-II, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] Caminho, n. 333.

[14] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[15] São Josemaria, Sulco, n. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citado por
Juan de Salisbury, Metalogicon,
composto em 1159.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/


[17] Bento XVI, Encontro com
jornalistas, 26-IX-2009.

[18] Algumas referências em J. L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madri 2016; e em
M. Montero, Historia de Ediciones
Rialp, Rialp, Madri 2020.

[19] Cfr. Entrevistas, n. 117.

[20] Cfr. Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium, nn. 84-86.

[21] Sulco, n. 290.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-

nossa-formacao/ (06/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/

	Muito humanos, muito divinos (8): A batalha de nossa formação

