opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (8): A
batalha de nossa
formacao

Neste oitavo artigo
consideramos algumas atitudes
e conselhos que nos preparam
para ser semente fértil no nosso
lugar no mundo.

01/11/2021

Embora o momento de esplendor de
Atenas fosse ja entdo coisa do
passado, a cidade continuava sendo
uma referéncia cultural em tempos



de Sdo Paulo. Sdo Lucas diz de seus
habitantes, mentes inquietas, que
“ndo se ocupavam de outra coisa
sendo a de dizer ou ouvir as ultimas
novidades” (At 17, 21). Dai que seja
surpreendente a sua rejeicdo cética
ao anuncio da unica novidade que
merece este nome: a da morte e da
ressurreicdo de Cristo, que nos salva
do pecado. (Cfr. At 17, 32). Este
fracasso no proprio coracao da
cultura classica deve ter marcado
vivamente Sdo Paulo. Levou-o, de
fato, a refletir profundamente,
guiado pelo Espirito Santo, sobre o
conteudo da novidade crista: por que
0s atenienses ndo se sentiram
interpelados pelo que tinha mudado
a vida do apdstolo dos gentios?

Velhas novidades e novidade
auténtica

Em suas cartas aos cristdos de
Corinto, a quem ele se dirigiu
imediatamente depois dos



atenienses, aparece o fruto desse
processo de pensamento. Sdo Paulo
apresenta dois grandes eixos para
que a sua mensagem seja acolhida:
por um lado, ha o mistério da cruz de
Cristo, dificil de assimilar apenas
com a logica humana (cfr. 1 Cor 1,
20-25); por outro, ha também as suas
implicacOes concretas na vida didria:
a cruz comporta um novo modo de
estar no mundo (cfr. 1 Cor 5, 7-8). S6
a partir deste duplo acolhimento de
Jesus crucificado na nossa vida,
podemos falar de novidade em
sentido proprio. “Todo aquele que
esta em Cristo é uma nova criatura.
Passou o que era velho; eis que tudo
se fez novo” (2 Cor 5, 17).

Aluz que Sdo Josemaria recebeu em
2 de outubro de 1928 conecta com
esta mesma novidade: a sua visao
dos cristdos como “portadores da
unica chama capaz de iluminar os
caminhos terrenos das almas, do
unico fulgor, em que nunca poderao



dar escuriddes, penumbras ou
sombras”[1]. A auténtica novidade
crista, a nossa vida em Jesus,
permitia-lhe perceber que algumas
das chamadas novidades que
agitavam entdo a vida da sociedade e
da Igreja eram na verdade apenas
“voltairianismos de peruca empoada
ou liberalismos desacreditados do
século XIX”[2]. Continuardo sempre
aparecendo e desaparecendo; havera
sempre, em contraste com a
mensagem cristd, outras novidades
que sdo apenas um renascer “dos
erros que houve ao longo dos
séculos”[3], ou seja, algo
profundamente velho.

Boa parte da nossa missdo de cristaos
comuns consiste em levar a auténtica
novidade de Cristo a todos os
ambitos da nossa vida, sem nos
deixarmos seduzir pelo que no fundo
€ somente aparéncia de novo. Para
isso é imprescindivel acolhé-la
primeiramente em nossa vida, deixa-



la crescer com paciéncia e empenho,
para que va dando forma a nossa
mentalidade e as nossas atitudes. S6
assim contribuiremos para que
“muitos ndo permanecam em trevas,
mas andem por caminhos que levam
até a vida eterna”[4]

O mais importante é o semeador

Varias das parabolas de Jesus sobre o
Reino de Deus manifestam que a sua
presenca entre nos € um dom
gratuito. Na parabola do semeador
(cfr Mt. 13, 3), por exemplo, o ponto
de partida € a intervencao de alguém
que semeia a semente. Sem essa acao
prévia é evidente que ndo pode
haver fruto. Por isso aqui ja estamos
diante do mais importante da
narracao; que o terreno seja bom,
regular ou mau, € também
importante, mas secundario.

A fé nos revela que somos filhos de
Deus: herdeiros do mundo (cfr. Sl 2,
8), chamados a colaborar com o



nosso Pai para que a criacdo inteira
chegue a ser o presente que ele
sonhou para nos (cfr Rm 8, 20-23).
Animados pela mesma fé que
sustentava a missdo dos primeiros
cristaos, procuramos descobrir como
todos os caminhos da terra podem
levar a Deus. Estamos convencidos
de que “o mundo nao é ruim, porque
saiu das maos de Deus, porque €
criatura d’Ele, porque Javé olhou
para ele e viu que era bom”[5].

Sabendo que somos filhos e
herdeiros — em uma palavra:
apostolos — nds nos tornamos essa
semente lancada aos quatro ventos.
Acima de tudo, nos entusiasma saber
que Deus se compromete a lancar de
modo continuo a semente para
enriquecer o mundo com um
profundo anelo de frutificar. Assim
“podemos compreender toda a
maravilha da chamada divina. A mao
de Cristo colheu-nos de um trigal: o
semeador aperta em sua mao



chagada o punhado de trigo. O
sangue de Cristo banha a semente,
empapa-a. Depois, o Senhor lanca ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,
seja capaz de multiplicar-se em
espigas de ouro”[6].

Trabalhar a terra, melhorar a
semente

Néao basta, no entanto, lancar a
semente: também é necessario que
esta tenha a forca e a inteligéncia
para enraizar. A terra pode, além
disso, ser adubada; podemos cultiva-
la e prepara-la da melhor maneira
(cfr Lc. 13, 6-9).

Se quisermos que o fruto seja tao
fecundo que, como diz Jesus, até os
passaros possam abrigar-se nos
ramos da arvore em que aquele
primeiro gesto se tornara (cfr Mt 13,
31-32), parte essencial do nosso modo
de colaborar sera preparar, na
medida de nossas possibilidades,



uma boa semente. Para isso
precisamos, em primeiro lugar,
convencer-nos de que a fé, que
queremos viver e compartilhar nao é
algo irracional nem arbitrario, mas
tem uma relacdo intima com a
verdade; precisamos ter a
experiéncia vital de que a fé ndo é
simplesmente “um sentimento bom
que consola e afaga, mas permanece
sujeito as nossas mudancas de
animo, a variacdo dos tempos”[7]. O
Papa Francisco nos recordou: “o
homem precisa de conhecimento,
precisa de verdade, porque sem ela
ndo se mantém de pé, ndo caminha.
Sem verdade, a fé ndo salva, nao
torna seguros 0s nossos passos”[8].

A sede de verdade permite-nos
acolher a fé em nossa inteligéncia,
descobrir a sua razoabilidade. Nossa
inteligéncia abre-se entdo a
horizontes muito mais amplos; a
realidade torna-se para nds mais
compreensivel e, a0 mesmo tempo,



mais profunda. Isso é logico: se o
cristdo quer ser semeador da
novidade de Cristo, ndo pode
renunciar a refletir sobre a sua fé,
nem relacionar com ela todos os
setores da sua vida, incluindo seu
trabalho profissional. Este exercicio
de refletir nas coisas a luz da fé, que
ndo é simplesmente recorrer a
respostas pré-fabricadas, converter-
se-a pouco a pouco num auténtico
bom habito, uma virtude: talvez uma
das mais importantes. SO a luz desta
inteligéncia da fé pode-se chegar a
perceber os “os fulgores divinos que
reverberam nas realidades mais
vulgares”[9].

Para que esta abertura a verdade
torne a nossa fé o mais fecunda
possivel, é imprescindivel a
humildade diante da realidade, a
docilidade ao Espirito Santo, que nos
fala através dos acontecimentos
cotidianos e das pessoas que nos
rodeiam (cfr Jo 14, 26); em suma,



através da historia. Embora possa
parecer que em nossa tentativa de
levar a luz de Cristo ao mundo, 0
mais importante seria uma atitude
de seguranca e de poder, na
realidade a forca s6 pode vir de
Deus. Neste sentido, “a humildade é
submissdo criativa a forga da
verdade e do amor. A humildade é
rejeicdo das aparéncias e da
superficialidade; é a expressdo da
profundidade do espirito humano; é
condicao de sua grandeza”[10].

A “batalha” de Sdo Josemaria

Compreende-se assim a
determinacdo de Sdo Josemaria para
que desde o principio o Opus Dei
oferecesse uma profunda formacao
filosofica e teoldgica, que por sua vez
teria um impacto no campo
profissional de cada um. Em sua
busca por encontrar o modo
adequado de tornar isto possivel,
falava de uma auténtica



“batalha”[11]. Esta linguagem bélica
sublinha o carater arduo da tarefa da
propria formacao e, portanto, a
necessidade de empenhar-se nela,
sempre segundo as circunstancias
pessoais de cada um. Sdo Tomas de
Aquino falava da virtude da
“estudiosidade”, que implica um
empenho particular na busca do
conhecimento das coisas[12]; quer
dizer, a atitude permanente de
cultivar uma sa curiosidade por
conhecer a fundo nosso mundo e
vencer os obstaculos que nos
impedem de levar isso a cabo. O
importante sera, em todo caso, ndo
perder de vista a grandeza do
objetivo que nos serve de impulso:
assimilar a mensagem de Cristo para
poder semed-la na realidade que nos
rodeia.

A linguagem bélica permite também
considerar a importancia da
estratégia. Como conseguir um fim
tdo alto quando nos falta o tempo e a



serenidade para enfrentar com rigor
as grandes questdes? Para alguns, a
estratégia pode consistir em
aproveitar bem os meios de
formacdo dos quais ja participam,
cultivando as disposi¢des necessarias
para tirar deles mais proveito. Para
outros, passara por aplicar o
conselho da literatura classica que
Sdo Josemaria utilizava: non multa,
sed multum[13]- ndo se empenhar
em muitas coisas, mas muito numa
S0, ou poucas — procurando conselho
para um plano de leituras adaptado e
progressivo. Outros, por sua vez,
saberdo aproveitar, com a ordem
imprescindivel em qualquer
atividade intelectual, os incontaveis
recursos que a internet oferece hoje.
A imagem da luva que se adapta a
mado, com a qual o fundador do Opus
Dei falava do plano de vida, também
serve para entusiasmar-nos com o
proprio plano de formacao para
crescer no conhecimento da nossa fé.



Dois conselhos para adquirir uma
visdo ampla

Se a luz da fé permite compreender o
mundo em seu sentido mais
profundo, o cristao deve saber que é
protagonista e nunca mero
espectador dos grandes debates
culturais e intelectuais presentes na
sociedade. Como nada humano lhe é
alheio, ele cultiva um carater
inquieto e saudavelmente
inconformista desde a sua juventude,
sem medo de “contribuir, com
iniciativa e espontaneidade, para
melhorar o mundo e a cultura de
nosso tempo, de modo que os planos
de Deus estejam abertos para a
humanidade”[14].

Para a realizacdo desta tarefa, Sdo
Josemaria deixou dois conselhos. O
primeiro refere-se a ter uma visao
ampla, que ndo se contenta com
objetivos pequenos. “Para ti, que
desejas formar-te num mentalidade



catolica, universal, transcrevo
algumas caracteristicas: ampliddo de
horizontes e um aprofundamento
enérgico no que é permanentemente
vivo na ortodoxia catdlica; empenho
reto e sadio — nunca frivolidade — em
renovar as doutrinas tipicas do
pensamento tradicional, na filosofia
e na interpretacdo da historia...; uma
cuidadosa atencdo as orientacdes da
ciéncia e do pensamento
contemporaneos; e uma atitude
positiva e aberta ante a
transformacdo atual das estruturas
sociais e das formas de vida”[15].

Trata-se de um programa muito
amplo, que vale a pena analisar com
calma. O “empenho” de
compreender, que requer leitura e
estudo, faz-nos ver que fazemos
parte de uma tradicdo que nos
precede e que nos permite ver além
do presente: “Somos como andes aos
ombros de gigantes, pois podemos
ver mais coisas do que eles e mais



distantes, ndo devido a acuidade da
nossa vista ou a altura do nosso
corpo, mas porque somos mantidos e
elevados pela estatura de
gigantes”[16]. Com essa bagagem,
podemos enfrentar de modo positivo
as novas conquistas e
questionamentos do nosso tempo, e
aprendemos a discernir com espirito
construtivo e com a ajuda dos outros
0 que pode ser considerado um
verdadeiro progresso. Assim vamos
forjando uma visdo pessoal e
ponderada dos grandes temas; vamos
cultivando uma verdadeira
mentalidade universal, catdlica.

Diante deste desafio de abrir tudo o
que é humano aos planos de Deus,
Bento XVI outorgou muita
importancia as “minorias criativas”;
normalmente sdo elas “que
determinam o futuro”. Por isso,
concretamente, “a Igreja Catolica
deve ser compreendida como
minoria criativa que possui uma



heranca de valores que nao sao algo
do passado, e sim uma realidade
muita viva e atual. A Igreja deve
atualizar-se, estar presente no debate
publico, em nossa luta por um
auténtico conceito de liberdade e de
paz”[17].

Encontrar pessoas capazes de
sintonizar com esta paixao pela
formacdo e pela analise profunda de
toda a realidade, e depois caminhar
com elas para ter iniciativas de todos
os tipos, € uma das experiéncias mais
fecundas da vocacdo cristd no meio
do mundo. A histéria dos primeiros
fiéis da Obra é uma confirmacao
muito proxima de nds desta
fecundidade[18]. Nesta tarefa, cada
um deve situar-se na grande arena
do mundo e encontrar dentro das
circunstancias da sua vida, o seu
proprio modo de colaborar.

O segundo conselho de Sdo Josemaria
refere-se ao uso do plural. A luz da fé



permite, em quase tudo, encontrar
mais de uma solucdo, mais de um
caminho. Atuag¢des, modos de pensar
e solucdes diversas podem ser
legitimamente inspiradas por uma
mesma fé e, portanto, devem ser
respeitadas[19]. A fé nos leva, por
isso, a cultivar a nossa capacidade de
escuta, de colaboracdo e de dialogo,
com um sadio empenho por
aprender e enriquecer-nos com
outros pontos de vista.

KKk

A Sagrada Escritura diz que “Maria
guardava todas essas coisas
ponderando-as em seu coracdo” (Lc
2, 19): tudo o que sucedia ao seu
redor, e de modo especial, aquilo que
tinha a ver com seu filho, repercutia
em seu mundo interior. Considerar
repetidas vezes a beleza da nossa fé e
a grandeza da nossa missao também
inflamara o nosso coracdo em
desejos de formar-nos cada vez



melhor e de encontrar os meios
concretos de consegui-lo. Levar-nos-a
igualmente a propor iniciativas,
procurando a colaboracdo de outros,
que tornem presente a perene
novidade de Cristo nos novos
areopagos da cultura. E ajudar-nos-4,
se for necessario, a sacudir qualquer
assomo de “pessimismo estéril”’[20],
conscientes daquilo que Sdo
Josemaria dizia com frequéncia: “O
mundo nos espera”[21].

Nicolas Alvarez de las Asturias
[1] Sdo Josemaria, Forja, n. 1
[2] Sdo Josemaria, Caminho, n. 849.

[3] Sdo Josemaria, O fim sobrenatural
da Igreja, n. 2.

[4] Forja, n. 1.
[5] Sdo Josemaria, Entrevistas, n. 114.

[6] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n. 3.



[7] Francisco, Enc. Lumen fidei, n. 24
[8] Ibid.
[9] Entrevistas, n. 119.

[10] Sdo Jodo Paulo II, Angelus,
4/03/1979.

[11] Cfr. M. Montero, “La formacion
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 110.

[12] Cfr. Sdo Tomas de Aquino, Suma
teologica,II-11, . 166, a. 2 ad 3.

[13] Caminho, n. 333.

[14] Mons. F. Ocariz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[15] S&o Josemaria, Sulco, n. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citado por
Juan de Salisbury, Metalogicon,
composto em 1159.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/

[17] Bento XVI, Encontro com
jornalistas, 26-1X-2009.

[18] Algumas referéncias em J. L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madri 2016; e em
M. Montero, Historia de Ediciones
Rialp, Rialp, Madri 2020.

[19] Cfr. Entrevistas, n. 117.

[20] Cfr. Francisco, EX. ap. Evangelii
gaudium, nn. 84-86.

[21] Sulco, n. 290.

Nicolas Alvarez de las Asturias

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-
nossa-formacao/ (06/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-8-a-batalha-de-nossa-formacao/

	Muito humanos, muito divinos (8): A batalha de nossa formação

