
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (7):
Nosso trabalho,
fermento de Deus

Neste sétimo artigo
descobriremos algumas
virtudes do trabalho que
aparecem em uma imagem
usada por Jesus: a daquela
mulher que faz pão para muitas
pessoas. O desafio é
transformar nossas tarefas
diárias em amor para com
aqueles que nos rodeiam.

05/10/2021



O trabalho, com os seus objetos e as
suas rotinas, era talvez a realidade
mais conhecida pelas pessoas que
ouviam Jesus. Aparece, por isso, em
sua pregação, com tanta frequência e
visto de tantos ângulos diversos.
Aparece o semeador que lança a
semente no campo, o negociante que
procura pérolas preciosas, o
pescador que lança a rede ao mar...
Um dia, para explicar algo tão
importante como o modo de Deus
atuar no mundo, Jesus considera
uma das tarefas mais antigas: a de
elaborar o pão. “Com que mais
poderei comparar o Reino de Deus? É
como o fermento que uma mulher
pegou e escondeu em três porções de
farinha, até tudo ficar
fermentado” (Lc 13, 20). É assim que
o Reino de Deus se vai
desenvolvendo na história: lado a
lado conosco, no ritmo do nosso
trabalho cotidiano, fermento que se
insere no trabalho de Deus e que
transforma o mundo a partir de



dentro. Como dirá Jesus em outra
ocasião, “Meu Pai trabalha sempre, e
eu também trabalho” (Jo 5, 17).

Com esta imagem da mulher que põe
fermento na farinha, o Senhor
reveste de uma dignidade imensa
uma tarefa que, por ser tão comum,
quase pareceria fora de lugar. As
pessoas que ouviam o Senhor
imaginariam talvez que, para
descrever algo tão transcendental
como o desenvolvimento do Reino de
Deus, seria mais adequado referir-se
ao trabalho de um nobre da época ou
às tarefas de quem se encarregava
mais diretamente de coisas
religiosas. O próprio Jesus, porém,
sendo o Filho do Altíssimo, havia
exercido um trabalho manual,
simples. De modo que, em vez de
referir-se a um posto de influência
política, de eficácia econômica ou de
prestígio social, pensou no trabalho
dessas pessoas discretas que se
levantam cedo, antes dos outros,



para que o pão, que habitualmente
não dura mais que algumas horas em
bom estado, possa chegar a tempo da
primeira refeição.

Três medidas de farinha

Ao descrever a cena desta mulher
que trabalha a massa, Jesus
menciona um detalhe muito
sugestivo: a quantidade de farinha.
No mundo judeu da época, três
“medidas” de farinha equivaliam
aproximadamente a vinte e dois
litros de massa, com o que se podia
produzir pão para dar de comer a
uma centena de pessoas. Tal
quantidade de farinha indica que a
mulher não está trabalhando só para
a sua própria família, por numerosa
que seja. A sua tarefa parece ser mais
orientada para uma necessidade da
comunidade. Não é difícil, pois,
imaginá-la em pleno trabalho,
colocando o coração nos que
saboreariam aquele pão. Assim



acontece em todo trabalho: a nossa
tarefa cria em nós relações com os
outros, situa-nos em um lugar a
partir do qual contribuímos para o
bem dos outros. De fato, “as alegrias
mais intensas da vida brotam
quando se pode provocar a felicidade
dos outros, numa antecipação do céu.
Cabe recordar a cena feliz do filme ‘A
festa de Babette’, em que a
cozinheira generosa recebe um
abraço agradecido e um elogio:
‘Como você deleitará os anjos!’ É
doce e reconfortante a alegria de
provocar deleite nos outros”[1].

Tanto pão para tanta gente,
representaria um tempo e um
esforço consideráveis. Esta mulher,
porém, encara o desafio e persevera
no trabalho “até tudo ficar
fermentado” (Lc 13,20). Acabar a
tarefa empreendida, e acabá-la bem,
requer fortaleza, concentração,
perseverança, pontualidade...
Conseguir trabalhar como essa



mulher exige vencer a preguiça, que
é normalmente “a primeira frente de
batalha em que é preciso lutar”[2].
Nesse sentido, sabemos que São
Paulo não pensou duas vezes na hora
de corrigir a ociosidade que se havia
infiltrado entre os primeiros cristãos
de Tessalônica. Alguns pensavam
que a segunda vinda do Senhor era
iminente e diziam que trabalhar já
não tinha muito sentido; viviam,
pois, “só preocupados em intrometer-
se em assuntos alheios”. Paulo, no
entanto, lhes diz: “Quem não quer
trabalhar também não coma” (2 Ts
3,10-11).

O Padre falou-nos das
potencialidades do trabalho, também
daquele que custa um pouco mais,
quando encontramos nele um lugar
de amor e de liberdade: “Podemos
cumprir com alegria também os
deveres que podem ser
desagradáveis. Como nos diz São
Josemaria, ‘não é legítimo pensar que



só é possível fazer com alegria o
trabalho de que gostamos’. Pode ser
feito com alegria – e não de má
vontade – aquilo que custa, aquilo de
que não gostamos, se for feito por e
com amor e, portanto,
livremente”[3]. Isso é válido
inclusive nas dificuldades com
relação à própria situação
profissional, como por exemplo,
situações de desemprego ou de
doença, perda de energias com o
passar do tempo, tensões ou
incertezas no próprio setor, etc. São
Josemaria, consciente de que esse
tipo de situações na vida é habitual,
dizia com realismo que “a doença e a
velhice, quando chegam,
transformam-se em labor
profissional. E assim não se
interrompe a busca da santidade,
segundo o espírito da Obra, que se
apoia, como a porta na dobradiça, no
trabalho profissional”[4].

Quando há amor



São muitas as razões que podem
levar-nos a perseverar em uma
tarefa honesta: a responsabilidade de
sustentar as pessoas que dependem
de nós, o desejo de servir aos outros,
o entusiasmo por criar algo novo, etc.
As boas intenções, no entanto, podem
também adotar progressivamente
formas de amor próprio, como o
anseio de reconhecimento, os desejos
de brilhar e aparecer diante dos
outros. Outras vezes podemos ser
assaltados pela tentação de trabalhar
demasiado: um desvio sutil que
costuma disfarçar-se de virtude. O
perfeccionismo e o eficientismo – ou 
workaholism – estão neste tipo de
desordem. O que era, na origem, um
empenho por fazer bem as coisas e
com eficácia, pode derivar para o
que São Josemaria chamava
“profesionalite”[5]: uma dedicação
excessiva ao trabalho, que tira quase
todo o tempo para o resto. “Seu
trabalho – escrevia certa vez – deve
ser responsável, perfeito, na medida



em que a tarefa humana pode ser
perfeita: com amor de Deus, tendo,
porém, em conta que o melhor
costuma ser inimigo do bom. Façam
as coisas bem, sem manias nem
obsessões, mas acabando-as,
colocando sempre a última pedra e
cuidando dos detalhes”[6].

O problema da profesionalite não
está tanto no modo como se trabalha,
como no peso que se dá ao trabalho
no horizonte da vida. É muito bom,
inclusive para a saúde mental e
corporal, não perder de vista que o
trabalho está ordenado a uma missão
maior e que só essa missão dá
sentido à existência de um filho ou
de uma filha de Deus. A prudência
ajudar-nos-á a integrar o trabalho,
aqui e agora, dentro de um horizonte
que vai além do próprio trabalho.
Um horizonte feito não de objetivos,
nem de prazos, mas de pessoas: em
primeiro lugar, Deus, que conta com
os momentos que dedicamos



especialmente à nossa relação com
Ele, e depois – o Senhor também está
lá esperando-nos – as pessoas que
nos rodeiam e que necessitam do
nosso tempo, do nosso afeto, da
nossa atenção.

A imagem da mulher que amassa o
pão apresenta-nos a melhor razão
para trabalhar. Ela transforma o seu
trabalho em um dom, uma benção:
além de pão, a mulher dá amor,
porque quando damos um presente a
alguém “a primeira coisa que lhe
damos é esse amor pelo qual lhe
queremos bem”[7]. A mulher não se
limita a dar ao próximo o que deve;
porque quando há amor, é a própria
pessoa que se dá. São Josemaria
dizia, por isso, que não podemos
limitar-nos “a fazer coisas, a
construir objetos. O trabalho nasce
do amor, manifesta o amor, orienta-
se para o amor”[8]. Quando alguém
trabalha assim por nós, conduz-nos
ao amor, porque nos faz entrar na



lógica do dom: um amor gera outro,
como um sorriso gera outro,
transformando os corações um a um.
O amor desta mulher, expressão do
amor de Deus, é o fermento vivo que
transforma, como um dom seu, os
que recebem o pão que ela trabalhou
com suas mãos.

Para nós, o mundo inteiro é um
altar

A alusão às três medidas de farinha
tem ainda outro significado, que se
entende a partir dos seus
precedentes bíblicos: trata-se da
mesma medida que Abraão e Sara
oferecem para honrar os três varões
misteriosos que os visitam em
Mambré (cfr. Gn 18, 6), e é também a
medida que Gedeão usa para
oferecer um sacrifício que o Senhor
consome com o fogo de um anjo (cfr.
Ju 6, 19-21). Talvez, para algum judeu
que ouvia a Jesus, só a menção das
medidas de farinha evocaria essas



ações sagradas (embora os sacrifícios
costumassem ser feitos sem
fermento). Com esta alusão, o Senhor
parece querer recordar-nos que o
trabalho daquela mulher é uma
oferenda a Deus, como o nosso pode
ser quando o unimos à santa Missa.
Convertemos assim o que é humano,
nossas horas de trabalho, em algo
santo. E então se realiza a ideia tão
formosa de que “o mundo inteiro (...)
é altar para nós”[9].

São Josemaria animava-nos a fazer
da Eucaristia “o centro da vida
interior, de tal forma que saibamos
estar com Cristo, fazendo-lhe
companhia ao longo do dia, bem
unidos ao seu sacrifício: todo o nosso
trabalho tem esse sentido. E isto nos
levará a dizer ao Senhor, durante o
dia, que nos oferecemos por Ele, com
Ele e n’Ele a Deus Pai, unindo-nos a
todas as suas intenções, em nome de
todas as criaturas. Se vivemos assim,
todo o nosso dia será uma Missa”[10].



A imagem desta mulher com as mãos
na farinha remontava
provavelmente à infância de Jesus.
Quem sabe? Inclusive, talvez fosse a
sua mãe, santa Maria, que tantas
vezes preparou o pão. Nós a
imaginamos concentrada em seu
trabalho, fazendo o que era
necessário para que o processo
natural do fermento se
desenvolvesse normalmente. Assim
acontece no nosso trabalho: quando
o fazemos na presença de Deus,
deixamos Ele fazer uso dos nossos
esforços para estender o seu reino,
com o seu fermento divino. Ele
mostrou isso a São Josemaria:
“Contemplo já, ao longo dos tempos,
até o último de meus filhos (...) atuar
profissionalmente, com sabedoria de
artista, com felicidade de poeta, com
segurança de mestre e com um
pudor mais persuasivo do que a
eloquência, procurando – ao
procurar a perfeição cristã em sua



profissão e em seu estado no mundo
– o bem de toda a humanidade”[11].

Javier del Castillo

[1] Francisco, Ex. ap. Amoris Laetitia,
n. 129.

[2] São Josemaria, Cartas 2, n. 10.

[3] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 6.

[4] São Josemaria, Anotações da
pregação, citado em E. Burkhart, J.
Lopez, Vida cotidiana y santidade en
la enseñanza de San Josemaria, vol.
III, pp. 189-190.

[5] Cfr. São Josemaria, Sulco, n. 502.

[6] São Josemaria, Cartas 36, n. 38;
citado em E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidade en la enseñanza
de San Josemaria, vol. 3, pp. 189-190.



[7] São Tomás de Aquino, Suma
teológica, I, q. 38, a. 2, resp.

[8] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 48.

[9] São Josemaria, Anotações de uma
meditação, 19/03/1968. Citado em J.
Echevarría, Viver a Missa, Lucerna,
Lisboa 2012.

[10] São Josemaria, Anotações da
pregação, 27/05/1962.

[11] São Josemaria, Cartas 3, n. 4.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-7-trabalho-

fermento/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-7-trabalho-fermento/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-7-trabalho-fermento/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-7-trabalho-fermento/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-7-trabalho-fermento/

	Muito humanos, muito divinos (7): Nosso trabalho, fermento de Deus

