opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (6):
Até executar o que
foi decidido

Parar para pensar, escolher o
caminho, agir. Trés momentos
essenciais que dio forma a
prudéncia, virtude necessaria
para fazer o bem no unico lugar
real: aqui e agora.

31/08/2021

Em um quadro a 6leo que se
conserva em Berlim, Rembrandt
retratou em 1627 um ancido sentado



a uma mesa, em meio a penumbra.
Ao seu redor estdo amontoadas
moedas de ouro e titulos de
propriedade. Entre esses objetos
figura também um relogio,
premonicdo de que suas horas estdo
contadas. O ancido usa o6culos para
suprir a sua pouca visdo, e ilumina a
mesa e as suas posses com uma vela,
que ele cobre com a mao direita: é
uma luz incerta, como um fio de
vida, que logo se extinguira.

Este grande artista imaginava assim
a parabola que Jesus contou certa
vez diante de milhares de pessoas:
“Havia um homem rico cujos campos
produziam muito. E ele refletia
consigo: ‘Que farei? Porque nao
tenho onde recolher a minha
colheita’. Disse entdo ele: ‘Farei o
seguinte: derrubarei os meus celeiros
e construirei maiores; neles
recolherei toda minha colheita e os
meus bens. E direi a minha alma: ‘6
minha alma, tens muitos bens em



deposito para muitissimos anos;
descansa, come, bebe e regala-te’.
Deus, porém, lhe disse: ‘Insensato!
Nesta noite ainda exigirdo de ti a tua
alma. E as coisas que ajuntaste de
quem serdo?’ Assim acontece ao
homem que entesoura para si mesmo
e ndo é rico para Deus” (Lc 12, 16-21).

O proprio Deus qualifica este rico de
“insensato” ou imprudente. “O
homem que todos conheciam como
inteligente e afortunado é um tolo
diante de Deus: ‘insensato’, diz-lhe.
Diante do que é verdadeiramente
auténtico, ele, com todos os seus
calculos, mostra-se
inexplicavelmente tolo e de visdo
curta, porque com os calculos tinha
esquecido o que é auténtico: que sua
alma desejava algo mais que bens e
alegrias, e que algum dia ia
encontrar-se frente a Deus”[1]. Este
homem ndo percebia que o sentido
da sua vida se resumia ao amor a
Deus e ao proximo. Por isso, quando



teve a oportunidade de fazer algo
pelos outros, s6 conseguiu pensar em
si mesmo. Ignorava, no fundo, “como
sdo e estdo verdadeiramente as
coisas”; ndo podia atuar bem, porque
“0 bem esta em harmonia com a
realidade”[2]. Por isso € insensato.
Por isso é imprudente.

As falsas prudéncias

A prudéncia é a virtude que conecta
as nossas acoes com a realidade:
prudente é o homem para quem as
coisas parecem como realmente sdo.
Partindo desta conexdo com a
realidade, esta virtude leva a
escolher os meios certos para
conseguir um fim bom e utiliza-los.
Quer dizer, a prudéncia ndo
considera bom qualquer fim. Por
isso, Sdo Josemaria dizia, “temos de
perguntar-nos sempre a nés mesmos:
prudéncia, para qué?”[3] E
respondemos: para amar a Deus e
aos outros. Como escreveu Santo



Agostinho, “a prudéncia € o amor
que sabe discernir o que é util para
dirigir-se a Deus daquilo que pode
afastar dele”[4].

A prudéncia precisa ser
acompanhada pela fé e pela caridade
para ndo degenerar em uma de suas
caricaturas. Existem, com efeito,
duas falsas prudéncias. Por um lado,
ha a simples “prudéncia da

carne” (Rm 8, 6), a de quem tem
como unico objetivo os prazeres e 0s
bens sensiveis, e s6 procura
desfrutar deles e possui-los, sem
pensar em outros fins mais
importantes[5]. “Essa luz, que l1a se
chama Razdo, e que na pratica s6
presta para o tornar mais bruto que
os mais brutos”[6], diz Mefistofeles,
numa famosa obra de Goethe. Por
outro lado, temos a “astucia”:
habilidade para encontrar os meios
que permitam obter um fim
perverso. Este fim mau ndo precisa
ser necessariamente sensivel, como



se o prazer fosse uma coisa ma em si;
pode consistir, por exemplo, numa
busca egoista da propria segurancga,
sem ter em conta as necessidades dos
outros[7] como acontece no caso do
rico da nossa parabola.

A verdadeira prudéncia, afirma o
Catecismo da Igreja Catolica, “dispde
a razdo pratica a discernir, em
qualquer circunstancia, nosso
verdadeiro bem e a escolher os meios
adequados para realiza-1o”[8]. Esse
verdadeiro bem nao se limita ao da
sensibilidade, mas abarca a pessoa
em sua integridade; é o bem que
surge da verdade das proprias coisas,
e ndo so dos meus desejos. Consiste
em dar a cada um o que € seu, em
perseverar no caminho que nos
tornara mais felizes — a santidade, o
amor, a fidelidade — apesar das
dificuldades que encontrarmos; é o
g0z0 dos prazeres sensiveis em
harmonia com a verdade do nosso
ser.



Esta defini¢do da prudéncia fala de
um discernimento e de uma escolha.
Para o primeiro — “discernir o
verdadeiro bem” — precisamos
educar a nossa vontade e 0 nosso
coracdo, para que eles amem e
desejem o verdadeiro bem. Isto se
consegue com as outras virtudes,
especialmente com a justica, mas
também com a fortaleza e a
temperanca. As virtudes morais, com
efeito, indicam o bem para a
prudéncia: s6 com elas pode
orientar-se para os fins bons e
“escolher os meios adequados” para
realiza-los. Mas, ao mesmo tempo, a
prudéncia entra como medida na
definicdo de qualquer ato virtuoso,
pois € ela que conecta a acdo com a
realidade e decide, aqui e agora, o
meio termo, o mais excelente, entre
dois extremos defeituosos. Quer
dizer, a prudéncia é tanto um
requisito para o crescimento das
outras virtudes morais, quanto um
resultado delas. £ como um circulo



virtuoso. Por isso € tdo importante a
educacdo e o ambiente no qual
vivemos: nele aprendemos a amar e
a saborear o verdadeiro bem, ndo
por meio de raciocinios, mas pela
identificagdo com aqueles que
amamaos.

Deliberacao: parar para pensar

Em um estudo detalhado sobre a
prudéncia, Sdo Tomas de Aquino
distingue nela trés atos: deliberacdo,
decisdo e império. Os dois primeiros
ocorrem somente em nossa razao; o
terceiro, pelo contrario, nos leva a
acao[9]. Estes trés atos podem ser
claramente identificados em outro
relato de Jesus: a parabola das
virgens néscias e prudentes, na qual
o Senhor compara o reino dos céus a
uma parte da celebracédo do
casamento judaico (cfr. Mt 25, 1-13).

A cerim6nia narrada na parabola
consistia em conduzir a noiva, com
certas formalidades, até a casa do



noivo. No fim do dia, normalmente
ao entardecer de uma quarta feira,
os convidados esperavam na casa da
noiva. O noivo chegava um pouco
antes da meia noite, com seus amigos
mais proximos, para encontrar a
noiva. Iluminado pelas chamas das
lampadas a 6leo, era recebido pelos
convidados. Havia o costume de que,
14 também, dez mocgas esperassem o
noivo, segurando lampadas em
recordacdo das solenidades publicas
judaicas. Sao as dez virgens das quais
Jesus diz que “tomaram suas
lampadas” e “sairam para receber o
esposo”. Toda a comitiva deveria ir
entdo, iluminada por essas lampadas,
até a casa paterna do noivo, onde
ocorreria o casamento.

Nem todas, no entanto, estavam
igualmente preparadas para
participar. Na realidade, “cinco delas
eram tolas e cinco prudentes. As
tolas, ao pegar suas lampadas, nao
levaram azeite consigo; as prudentes,



pelo contrario, junto com as
lampadas levaram azeite nas
vasilhas”. Estas ultimas foram
prevenidas: lembraram que nestes
casos 0 noivo s6 chegava perto de
meia noite; calcularam que as suas
lampadas ndo durariam tanto tempo
acesas (deliberacdo); optaram por
levar vasos com azeite de reserva,
apesar da incomodidade de carrega-
los (decisao); e finalmente fizeram
isso (império). As néscias, pelo
contrario, embora talvez tenham
ouvido como as prudentes
comentavam o problema, e as
tenham visto, inclusive, ir buscar os
vasos, ndo quiseram complicar a
vida; deixaram-se levar pela
precipitacdo e a pressa para chegar o
quanto antes a casa da noiva; viram-
se atraidas pelos divertimentos e
risadas e ndo pensaram muito. Tem-
se a impressdo de que as virgens
néscias da parabola foram
imprudentes, talvez sobretudo por



falta de deliberacdo, deixaram-se
levar pela irreflexdo.

No final, aconteceu o que era
previsivel: “Tardando o esposo,
cochilaram todas e adormeceram. No
meio da noite, porém, ouviu-se um
clamor: Eis o esposo, ide-lhe ao
encontro”. Levantam-se entdo as
jovens e preparam as suas lampadas,
mas as neéscias perceberam que as
delas se estavam apagando por falta
de azeite. Pedem entdo as prudentes
que lhes emprestem um pouco e
estas ndo o fazem, precisamente
porque sdo prudentes: “Nao temos o
suficiente para nos e para vos; €
preferivel irdes aos vendedores, a
fim de o comprardes para vos”,
respondem. Mas enquanto vao
comprar, chega o noivo, recebe a
noiva e comeca a procissio para sua
casa, acompanhada finalmente so
pelas cinco virgens prudentes, com
as lampadas acesas e uma multidao
que canta e danca. Chegados a casa, a



porta se fecha e o banquete comeca.
Quando chegam as cinco virgens
néscias ja é tarde. Embora implorem
dizendo “Senhor, senhor, abre-nos!”,
obtém esta durissima resposta: “em
verdade vos digo, ndo vos conheco”.

Podemos perguntar: Por que Jesus
chama prudentes a umas e néscias a
outras? A parabola permitiria
responder levando em conta as trés
etapas da a¢do prudente, mas é
ressaltada nela de maneira especial a
primeira: a deliberacdo. Para atuar
bem é preciso parar e pensar na
situacdo, examinando atenta e
fielmente o ser das coisas; trazer a
memaria casos similares, para obter
experiéncia; deixar-se aconselhar
pelos outros — pelos prudentes —
porque, como também diz Sdo
Tomas, “no que diz respeito a
prudéncia, ninguém se basta a si
mesmo”[10]. E, por ultimo, é preciso
estar atento as circunstancias
cambiantes, que podem recomendar



uma adaptacdo do plano e uma nova
decisdo para conseguir o bem
pretendido. Trata-se, em resumo, de
conhecer a realidade, pressuposto
indispensavel para realizar o bem.
Néao basta a “boa inten¢do” ou a “boa
vontade”: é preciso andar na
verdade, porque so “a verdade vos
libertara” (Jo 8, 31).

Sdo Josemaria animava a estudar
detalhadamente os assuntos antes de
tomar uma decisao, ouvindo todas as
pessoas implicadas e evitando a
precipitacdo: “Os assuntos urgentes
podem esperar e 0s muito urgentes
devem esperar”[11]. Fazia ver a
necessidade de pedir conselho ao
Espirito Santo na oracdo, porque “a
verdadeira prudéncia é a que
permanece atenta as insinuacdes de
Deus”[12]. Sugeria também recorrer
a outras pessoas que nos podem
ajudar, como um diretor espiritual
ou quem compartilhe conosco a
responsabilidade de uma decisdo.



Neste processo de deliberacao, a
humildade é fundamental para abrir-
nos a verdade, para aproximar-nos o
melhor possivel da realidade das
coisas.

Decisao: escolher o caminho

Para ilustrar a decisdo, segundo
momento da prudéncia, é
esclarecedor o relato de Sdo Marcos
sobre as primeiras horas da manha
do domingo da Ressurreicdo. Maria
Madalena e as outras mulheres
tinham comprado aromas para
embalsamar o corpo de Jesus e
tinham partido muito cedo, dizendo
entre si: “Quem nos removera a
pedra da entrada do sepulcro?” (Mc
16, 3). Embora nao tenham
conseguido encontrar uma solugdo
para todos os problemas que
enfrentariam, o amor a Jesus move
estas mulheres a tomarem a decisdo
correta, prudente: decidem atuar
com os dados que tém. “Era uma



pedra enorme” comenta Sao
Josemaria. “E o que acontece
normalmente. As dificuldades
enxergam-se logo, mas, se ha amor,
ndo se repara nesses obstaculos: ha
audacia, decisdo, valentia; o que se
deve fazer, se faz! Quem removeria
aquela pedra? Elas sozinhas néo
podiam; e, no entanto, continuam
adiante, a caminho do sepulcro. Meu
filho, como andamos de vacilacdes?
Temos essa decisdo santa, ou
devemos de confessar que sentimos
vergonha ao contemplar a decisdo, a
intrepidez, a audacia dessas
mulheres? Quando chegaram ao
sepulcro, viram a pedra removida (Mc
16, 4). E 0 acontece sempre. Quando
nos decidimos a fazer o que temos de
fazer, as dificuldades superam-se
com facilidade”[13].

A deliberacdo, aquele primeiro ato
da prudéncia, ndo pode prosseguir
indefinidamente. Em certo momento
temos que considera-la terminada e



decidir. Porque a indecisdo € outra
forma de imprudéncia, que torna
estéril a deliberacdo prévia: Nao
adianta discernir a atuacdo mais
virtuosa, se depois ndo a sigo, porque
ndo sinto vontade, porque ndo tenho
disposicao, por medo do que vao
pensar de mim, de errar ou por
qualquer outra razdo. Nao adianta
saber o que é melhor, se ndo decido
fazé-lo. “Amanha! Algumas vezes, é
prudéncia; muitas vezes é o advérbio
dos vencidos”[14], dizia também Sao
Josemaria. A pessoa prudente ndo
espera a certeza onde ndo pode havé-
la; prefere ndo acertar vinte vezes a
deixar-se levar por um comodo
abstencionismo”[15]. Nao decidir é
muitas vezes uma imprudéncia,
porque entdo outros, ou
simplesmente o tempo, decidirdo por
nos, talvez com menos critério para
acertar. A pessoa prudente nao
pretende ter tudo sob controle
absoluto: reconhece a propria



limitacao e confia em Deus, porque €
0 mais real.

O exemplo de Jesus é eloquente. No
evangelho aparece como uma pessoa
que conhece a realidade, o seu
destino, o seu verdadeiro bem:
espera prudentemente a chegada da
sua “hora”. Em Cand, por exemplo,
diz a sua mae: “ainda ndo chegou a
minha hora” (Jo 2, 4). Depois, em
duas oportunidades, Sdo Jodo conta
como abre passagem entre a
multiddo “porque ndo havia chegado
sua hora” (Jo, 7, 30; 8, 20). Em alguns
momentos vez inclusive percebemos
que os seus desejos e 0S seus
sentimentos nao coincidem (cfr Mt
26, 39), mas apesar de tudo escolhe o
bem. Aquele “Levantai-vos,

vamos!” (Mt 26, 46), antes da sua
prisdo em Getsémani é uma escolha
prudente, heroicamente prudente.

Império: passar a acao



No final do Sermé&o da Montanha,
Jesus faz algumas adverténcias, entre
as quais esta esta imagem sobre a
pessoa prudente: “Aquele, pois, que
ouve estas minhas palavras e as poe
em pratica é semelhante a um
homem prudente, que edificou a sua
casa sobre a rocha (...) Mas aquele
que ouve as minhas palavras e ndo
as poe em pratica é semelhante a um
homem insensato, que construiu sua
casa na areia” (Mt 7, 24-26). A
distingdo entre o prudente e o
insensato estd aqui em por em
pratica o que foi aprendido. Porque
nao basta deliberar e decidir: é,
necessario passar a acao. Nisto
consiste o terceiro e ultimo momento
da verdadeira prudéncia, o império,
ou execucdo, que Sdo Tomas diz ser o
mais importante porque nao serve
para nada conhecer o caminho se ele
ndo for percorrido[16]. Pode-se ser
imprudente ndo soO por precipitacao
ou por indecisdo, mas também - é
mais frequente do que parece — por



deter-se diante dos obstaculos ou
pela negligéncia ao omitir o que deve
ser feito, muitas vezes por algo tao
simples como o esquecimento.

“Pensar devagar e agir
rapidamente”: assim Sao Josemaria
aconselhava certa vez o bem-
aventurado Alvaro del Portillo[17].
Com esta maxima queria, por um
lado preveni-lo dos erros aos quais a
precipitacdo leva, mas também o
advertir sobre a imprudéncia de
adiar sem necessidade a decisdo e a
realizagdo. A auddacia ndo é
imprudéncia. Mais ainda, se for
verdadeira audacia, é prudéncia. “O
que é preciso fazer, faz-se... Sem
hesitar... Sem contemplacdes. Sem
isso, nem Cisneros teria sido
Cisneros, nem Tereza de Ahumada,
Santa Tereza... nem Ifiigo de Loyola,
Santo Inacio... Deus e audacia![18].

Os atrasos desnecessarios na
execucdo do que se decidiu podem,



além disso, prejudicar os outros:
particularmente quando se tem uma
tarefa de formacao ou governo, como
0s pais em relacdo aos filhos, ou os
chefes em relagdo aos subordinados.
A fortaleza é necessaria para superar
0os medos, a tentacdo de fazer o mais
confortavel ou o apego excessivo a
propria imagem. Isso se reflete muito
bem numa carta em que Santa
Catarina de Sena exortava o Papa
Gregorio XI a deter os excessos de
alguns eclesiasticos: “As
consideracodes que se tomam por
egoismo, por afeicdo a parentes e
amigos, ou por amor a paz terrena,
sdo, na realidade, a pior das
crueldades, pois a chaga que quando
necessario deixa de ser tratada pelo
ferro em brasa ou pelo bisturi,
putrefaz-se e acaba ocasionando a
morte. Ao doente pode agradar que
lhe untem de balsamo a ferida, mas
isso ndo bastara para cura-10”[19].



Naturalmente, a audacia da
verdadeira prudéncia ndo se opde a
busca do melhor momento para
executar o que foi decidido, levando
sempre em conta a caridade, o bem
das pessoas. As vezes é preciso saber
esperar com paciéncia. Outras vezes
ndo sera conveniente esperar,
porque as consequéncias seriam
piores, porque a oportunidade ndo se
repetira, ou por outras razoes. A
pessoa prudente é aquela que, aqui e
agora tem a capacidade de
determinar “se um determinado ato
serd ou ndo o verdadeiro caminho
para a realizacdo do fim”[20]. Em
todo caso, porém, so a execucao do
que se decidiu, depois de uma
prudente deliberacao, realizara em
nos aquele profundo desejo de Jesus
(Mt 5, 16): “Assim brilhe vossa luz
diante dos homens, para que vejam
as vossas boas obras e glorifiquem o
vosso Pai que esta nos céus”.

José Brage



[1] J. Ratzinger, Olhar para Cristo.

[2] ]. Pieper, As virtudes
fundamentais.

[3] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
85.

[4] Santo Agostinho, De moribus
Ecclesiae, 1, 15, 25.

[5] Sdo Tomas de Aquino, Suma
Teologica, 1I-11, q. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Fausto, Prologo no
céu.

[7] Sdo Tomas de Aquino, suma
Teologica, 11-11, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Catecismo da Igreja Catodlica, n.
1806. As cursivas sdo proprias.

[9] Suma Teologica, 11-11, q. 47, a. 8,
res.



[10] J. Pieper, As virtudes
fundamentais.

[11] Javier Echevarria, Recordacdes
sobre Mons. Escriva, Quadrante, Sdo
Paulo, 2017.

[12] Amigos de Deus, n. 87.

[13] S0 Josemaria, Notas de uma
meditacdo, 29 de margo de 1959.

[14] S&o Josemaria, Caminho, n. 251.
[15] Amigos de Deus, n. 88.

[16] Cfr Suma Teologica, I1-11, q. 47, a.
8, res.

[17] Carta a Alvaro del Portillo, 28 de
fevereiro de 1949, citada em Andrés
Vazquez de Prada, O Fundador del
Opus Dei, tomo III, Quadrante, Sdo
Paulo, 2004, p. 140.

[18] Caminho, n 11.



[19] Sigrid Undset, Santa Catarina de
Sena.

[20] J. Pieper, As virtudes
fundamentais.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-6-executar-o-
decidido/ (06/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/

	Muito humanos, muito divinos (6): Até executar o que foi decidido

