
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (6):
Até executar o que
foi decidido

Parar para pensar, escolher o
caminho, agir. Três momentos
essenciais que dão forma à
prudência, virtude necessária
para fazer o bem no único lugar
real: aqui e agora.

31/08/2021

Em um quadro a óleo que se
conserva em Berlim, Rembrandt
retratou em 1627 um ancião sentado



a uma mesa, em meio à penumbra.
Ao seu redor estão amontoadas
moedas de ouro e títulos de
propriedade. Entre esses objetos
figura também um relógio,
premonição de que suas horas estão
contadas. O ancião usa óculos para
suprir a sua pouca visão, e ilumina a
mesa e as suas posses com uma vela,
que ele cobre com a mão direita: é
uma luz incerta, como um fio de
vida, que logo se extinguirá.

Este grande artista imaginava assim
a parábola que Jesus contou certa
vez diante de milhares de pessoas:
“Havia um homem rico cujos campos
produziam muito. E ele refletia
consigo: ‘Que farei? Porque não
tenho onde recolher a minha
colheita’. Disse então ele: ‘Farei o
seguinte: derrubarei os meus celeiros
e construirei maiores; neles
recolherei toda minha colheita e os
meus bens. E direi à minha alma: ‘ó
minha alma, tens muitos bens em



depósito para muitíssimos anos;
descansa, come, bebe e regala-te’.
Deus, porém, lhe disse: ‘Insensato!
Nesta noite ainda exigirão de ti a tua
alma. E as coisas que ajuntaste de
quem serão? ’ Assim acontece ao
homem que entesoura para si mesmo
e não é rico para Deus” (Lc 12, 16-21).

O próprio Deus qualifica este rico de
“insensato” ou imprudente. “O
homem que todos conheciam como
inteligente e afortunado é um tolo
diante de Deus: ‘insensato’, diz-lhe.
Diante do que é verdadeiramente
autêntico, ele, com todos os seus
cálculos, mostra-se
inexplicavelmente tolo e de visão
curta, porque com os cálculos tinha
esquecido o que é autêntico: que sua
alma desejava algo mais que bens e
alegrias, e que algum dia ia
encontrar-se frente a Deus”[1]. Este
homem não percebia que o sentido
da sua vida se resumia ao amor a
Deus e ao próximo. Por isso, quando



teve a oportunidade de fazer algo
pelos outros, só conseguiu pensar em
si mesmo. Ignorava, no fundo, “como
são e estão verdadeiramente as
coisas”; não podia atuar bem, porque
“o bem está em harmonia com a
realidade”[2]. Por isso é insensato.
Por isso é imprudente.

As falsas prudências

A prudência é a virtude que conecta
as nossas ações com a realidade:
prudente é o homem para quem as
coisas parecem como realmente são.
Partindo desta conexão com a
realidade, esta virtude leva a
escolher os meios certos para
conseguir um fim bom e utilizá-los.
Quer dizer, a prudência não
considera bom qualquer fim. Por
isso, São Josemaria dizia, “temos de
perguntar-nos sempre a nós mesmos:
prudência, para quê?”[3] E
respondemos: para amar a Deus e
aos outros. Como escreveu Santo



Agostinho, “a prudência é o amor
que sabe discernir o que é útil para
dirigir-se a Deus daquilo que pode
afastar dele”[4].

A prudência precisa ser
acompanhada pela fé e pela caridade
para não degenerar em uma de suas
caricaturas. Existem, com efeito,
duas falsas prudências. Por um lado,
há a simples “prudência da
carne” (Rm 8, 6), a de quem tem
como único objetivo os prazeres e os
bens sensíveis, e só procura
desfrutar deles e possui-los, sem
pensar em outros fins mais
importantes[5]. “Essa luz, que lá se
chama Razão, e que na prática só
presta para o tornar mais bruto que
os mais brutos”[6], diz Mefistófeles,
numa famosa obra de Goethe. Por
outro lado, temos a “astúcia”:
habilidade para encontrar os meios
que permitam obter um fim
perverso. Este fim mau não precisa
ser necessariamente sensível, como



se o prazer fosse uma coisa má em si;
pode consistir, por exemplo, numa
busca egoísta da própria segurança,
sem ter em conta as necessidades dos
outros[7] como acontece no caso do
rico da nossa parábola.

A verdadeira prudência, afirma o
Catecismo da Igreja Católica, “dispõe
a razão prática a discernir, em
qualquer circunstância, nosso 
verdadeiro bem e a escolher os meios
adequados para realizá-lo”[8]. Esse
verdadeiro bem não se limita ao da
sensibilidade, mas abarca a pessoa
em sua integridade; é o bem que
surge da verdade das próprias coisas,
e não só dos meus desejos. Consiste
em dar a cada um o que é seu, em
perseverar no caminho que nos
tornará mais felizes – a santidade, o
amor, a fidelidade – apesar das
dificuldades que encontrarmos; é o
gozo dos prazeres sensíveis em
harmonia com a verdade do nosso
ser.



Esta definição da prudência fala de
um discernimento e de uma escolha.
Para o primeiro – “discernir o
verdadeiro bem” – precisamos
educar a nossa vontade e o nosso
coração, para que eles amem e
desejem o verdadeiro bem. Isto se
consegue com as outras virtudes,
especialmente com a justiça, mas
também com a fortaleza e a
temperança. As virtudes morais, com
efeito, indicam o bem para a
prudência: só com elas pode
orientar-se para os fins bons e
“escolher os meios adequados” para
realizá-los. Mas, ao mesmo tempo, a
prudência entra como medida na
definição de qualquer ato virtuoso,
pois é ela que conecta a ação com a
realidade e decide, aqui e agora, o
meio termo, o mais excelente, entre
dois extremos defeituosos. Quer
dizer, a prudência é tanto um
requisito para o crescimento das
outras virtudes morais, quanto um
resultado delas. É como um círculo



virtuoso. Por isso é tão importante a
educação e o ambiente no qual
vivemos: nele aprendemos a amar e
a saborear o verdadeiro bem, não
por meio de raciocínios, mas pela
identificação com aqueles que
amamos.

Deliberação: parar para pensar

Em um estudo detalhado sobre a
prudência, São Tomás de Aquino
distingue nela três atos: deliberação,
decisão e império. Os dois primeiros
ocorrem somente em nossa razão; o
terceiro, pelo contrário, nos leva à
ação[9]. Estes três atos podem ser
claramente identificados em outro
relato de Jesus: a parábola das
virgens néscias e prudentes, na qual
o Senhor compara o reino dos céus a
uma parte da celebração do
casamento judaico (cfr. Mt 25, 1-13).

A cerimônia narrada na parábola
consistia em conduzir a noiva, com
certas formalidades, até a casa do



noivo. No fim do dia, normalmente
ao entardecer de uma quarta feira,
os convidados esperavam na casa da
noiva. O noivo chegava um pouco
antes da meia noite, com seus amigos
mais próximos, para encontrar a
noiva. Iluminado pelas chamas das
lâmpadas à óleo, era recebido pelos
convidados. Havia o costume de que,
lá também, dez moças esperassem o
noivo, segurando lâmpadas em
recordação das solenidades públicas
judaicas. São as dez virgens das quais
Jesus diz que “tomaram suas
lâmpadas” e “saíram para receber o
esposo”. Toda a comitiva deveria ir
então, iluminada por essas lâmpadas,
até a casa paterna do noivo, onde
ocorreria o casamento.

Nem todas, no entanto, estavam
igualmente preparadas para
participar. Na realidade, “cinco delas
eram tolas e cinco prudentes. As
tolas, ao pegar suas lâmpadas, não
levaram azeite consigo; as prudentes,



pelo contrário, junto com as
lâmpadas levaram azeite nas
vasilhas”. Estas últimas foram
prevenidas: lembraram que nestes
casos o noivo só chegava perto de
meia noite; calcularam que as suas
lâmpadas não durariam tanto tempo
acesas (deliberação); optaram por
levar vasos com azeite de reserva,
apesar da incomodidade de carregá-
los (decisão); e finalmente fizeram
isso (império). As néscias, pelo
contrário, embora talvez tenham
ouvido como as prudentes
comentavam o problema, e as
tenham visto, inclusive, ir buscar os
vasos, não quiseram complicar a
vida; deixaram-se levar pela
precipitação e a pressa para chegar o
quanto antes à casa da noiva; viram-
se atraídas pelos divertimentos e
risadas e não pensaram muito. Tem-
se a impressão de que as virgens
néscias da parábola foram
imprudentes, talvez sobretudo por



falta de deliberação, deixaram-se
levar pela irreflexão.

No final, aconteceu o que era
previsível: “Tardando o esposo,
cochilaram todas e adormeceram. No
meio da noite, porém, ouviu-se um
clamor: Eis o esposo, ide-lhe ao
encontro”. Levantam-se então as
jovens e preparam as suas lâmpadas,
mas as néscias perceberam que as
delas se estavam apagando por falta
de azeite. Pedem então às prudentes
que lhes emprestem um pouco e
estas não o fazem, precisamente
porque são prudentes: “Não temos o
suficiente para nós e para vós; é
preferível irdes aos vendedores, a
fim de o comprardes para vós”,
respondem. Mas enquanto vão
comprar, chega o noivo, recebe a
noiva e começa a procissão para sua
casa, acompanhada finalmente só
pelas cinco virgens prudentes, com
as lâmpadas acesas e uma multidão
que canta e dança. Chegados à casa, a



porta se fecha e o banquete começa.
Quando chegam as cinco virgens
néscias já é tarde. Embora implorem
dizendo “Senhor, senhor, abre-nos!”,
obtêm esta duríssima resposta: “em
verdade vos digo, não vos conheço”.

Podemos perguntar: Por que Jesus
chama prudentes a umas e néscias a
outras? A parábola permitiria
responder levando em conta as três
etapas da ação prudente, mas é
ressaltada nela de maneira especial a
primeira: a deliberação. Para atuar
bem é preciso parar e pensar na
situação, examinando atenta e
fielmente o ser das coisas; trazer à
memória casos similares, para obter
experiência; deixar-se aconselhar
pelos outros – pelos prudentes –
porque, como também diz São
Tomás, “no que diz respeito à
prudência, ninguém se basta a si
mesmo”[10]. E, por último, é preciso
estar atento às circunstâncias
cambiantes, que podem recomendar



uma adaptação do plano e uma nova
decisão para conseguir o bem
pretendido. Trata-se, em resumo, de
conhecer a realidade, pressuposto
indispensável para realizar o bem.
Não basta a “boa intenção” ou a “boa
vontade”: é preciso andar na
verdade, porque só “a verdade vos
libertará” (Jo 8, 31).

São Josemaria animava a estudar
detalhadamente os assuntos antes de
tomar uma decisão, ouvindo todas as
pessoas implicadas e evitando a
precipitação: “Os assuntos urgentes
podem esperar e os muito urgentes
devem esperar”[11]. Fazia ver a
necessidade de pedir conselho ao
Espírito Santo na oração, porque “a
verdadeira prudência é a que
permanece atenta às insinuações de
Deus”[12]. Sugeria também recorrer
a outras pessoas que nos podem
ajudar, como um diretor espiritual
ou quem compartilhe conosco a
responsabilidade de uma decisão.



Neste processo de deliberação, a
humildade é fundamental para abrir-
nos à verdade, para aproximar-nos o
melhor possível da realidade das
coisas.

Decisão: escolher o caminho

Para ilustrar a decisão, segundo
momento da prudência, é
esclarecedor o relato de São Marcos
sobre as primeiras horas da manhã
do domingo da Ressurreição. Maria
Madalena e as outras mulheres
tinham comprado aromas para
embalsamar o corpo de Jesus e
tinham partido muito cedo, dizendo
entre si: “Quem nos removerá a
pedra da entrada do sepulcro?” (Mc
16, 3). Embora não tenham
conseguido encontrar uma solução
para todos os problemas que
enfrentariam, o amor a Jesus move
estas mulheres a tomarem a decisão
correta, prudente: decidem atuar
com os dados que têm. “Era uma



pedra enorme” comenta São
Josemaria. “É o que acontece
normalmente. As dificuldades
enxergam-se logo, mas, se há amor,
não se repara nesses obstáculos: há
audácia, decisão, valentia; o que se
deve fazer, se faz! Quem removeria
aquela pedra? Elas sozinhas não
podiam; e, no entanto, continuam
adiante, a caminho do sepulcro. Meu
filho, como andamos de vacilações?
Temos essa decisão santa, ou
devemos de confessar que sentimos
vergonha ao contemplar a decisão, a
intrepidez, a audácia dessas
mulheres? Quando chegaram ao
sepulcro, viram a pedra removida (Mc
16, 4). É o acontece sempre. Quando
nos decidimos a fazer o que temos de
fazer, as dificuldades superam-se
com facilidade”[13].

A deliberação, aquele primeiro ato
da prudência, não pode prosseguir
indefinidamente. Em certo momento
temos que considerá-la terminada e



decidir. Porque a indecisão é outra
forma de imprudência, que torna
estéril a deliberação prévia: Não
adianta discernir a atuação mais
virtuosa, se depois não a sigo, porque
não sinto vontade, porque não tenho
disposição, por medo do que vão
pensar de mim, de errar ou por
qualquer outra razão. Não adianta
saber o que é melhor, se não decido
fazê-lo. “Amanhã! Algumas vezes, é
prudência; muitas vezes é o advérbio
dos vencidos”[14], dizia também São
Josemaria. A pessoa prudente não
espera a certeza onde não pode havê-
la; prefere não acertar vinte vezes a
deixar-se levar por um cômodo
abstencionismo”[15]. Não decidir é
muitas vezes uma imprudência,
porque então outros, ou
simplesmente o tempo, decidirão por
nós, talvez com menos critério para
acertar. A pessoa prudente não
pretende ter tudo sob controle
absoluto: reconhece a própria



limitação e confia em Deus, porque é
o mais real.

O exemplo de Jesus é eloquente. No
evangelho aparece como uma pessoa
que conhece a realidade, o seu
destino, o seu verdadeiro bem:
espera prudentemente a chegada da
sua “hora”. Em Caná, por exemplo,
diz à sua mãe: “ainda não chegou a
minha hora” (Jo 2, 4). Depois, em
duas oportunidades, São João conta
como abre passagem entre a
multidão “porque não havia chegado
sua hora” (Jo, 7, 30; 8, 20). Em alguns
momentos vez inclusive percebemos
que os seus desejos e os seus
sentimentos não coincidem (cfr Mt
26, 39), mas apesar de tudo escolhe o
bem. Aquele “Levantai-vos,
vamos!” (Mt 26, 46), antes da sua
prisão em Getsêmani é uma escolha
prudente, heroicamente prudente.

Império: passar à ação



No final do Sermão da Montanha,
Jesus faz algumas advertências, entre
as quais está esta imagem sobre a
pessoa prudente: “Aquele, pois, que
ouve estas minhas palavras e as põe
em prática é semelhante a um
homem prudente, que edificou a sua
casa sobre a rocha (...) Mas aquele
que ouve as minhas palavras e não
as põe em prática é semelhante a um
homem insensato, que construiu sua
casa na areia” (Mt 7, 24-26). A
distinção entre o prudente e o
insensato está aqui em pôr em
prática o que foi aprendido. Porque
não basta deliberar e decidir: é,
necessário passar à ação. Nisto
consiste o terceiro e último momento
da verdadeira prudência, o império,
ou execução, que São Tomás diz ser o
mais importante porque não serve
para nada conhecer o caminho se ele
não for percorrido[16]. Pode-se ser
imprudente não só por precipitação
ou por indecisão, mas também – é
mais frequente do que parece – por



deter-se diante dos obstáculos ou
pela negligência ao omitir o que deve
ser feito, muitas vezes por algo tão
simples como o esquecimento.

“Pensar devagar e agir
rapidamente”: assim São Josemaria
aconselhava certa vez o bem-
aventurado Álvaro del Portillo[17].
Com esta máxima queria, por um
lado preveni-lo dos erros aos quais a
precipitação leva, mas também o
advertir sobre a imprudência de
adiar sem necessidade a decisão e a
realização. A audácia não é
imprudência. Mais ainda, se for
verdadeira audácia, é prudência. “O
que é preciso fazer, faz-se... Sem
hesitar... Sem contemplações. Sem
isso, nem Cisneros teria sido
Cisneros, nem Tereza de Ahumada,
Santa Tereza... nem Iñigo de Loyola,
Santo Inácio... Deus e audácia![18].

Os atrasos desnecessários na
execução do que se decidiu podem,



além disso, prejudicar os outros:
particularmente quando se tem uma
tarefa de formação ou governo, como
os pais em relação aos filhos, ou os
chefes em relação aos subordinados.
A fortaleza é necessária para superar
os medos, a tentação de fazer o mais
confortável ou o apego excessivo à
própria imagem. Isso se reflete muito
bem numa carta em que Santa
Catarina de Sena exortava o Papa
Gregório XI a deter os excessos de
alguns eclesiásticos: “As
considerações que se tomam por
egoísmo, por afeição a parentes e
amigos, ou por amor à paz terrena,
são, na realidade, a pior das
crueldades, pois a chaga que quando
necessário deixa de ser tratada pelo
ferro em brasa ou pelo bisturi,
putrefaz-se e acaba ocasionando a
morte. Ao doente pode agradar que
lhe untem de bálsamo a ferida, mas
isso não bastará para curá-lo”[19].



Naturalmente, a audácia da
verdadeira prudência não se opõe à
busca do melhor momento para
executar o que foi decidido, levando
sempre em conta a caridade, o bem
das pessoas. Às vezes é preciso saber
esperar com paciência. Outras vezes
não será conveniente esperar,
porque as consequências seriam
piores, porque a oportunidade não se
repetirá, ou por outras razões. A
pessoa prudente é aquela que, aqui e
agora tem a capacidade de
determinar “se um determinado ato
será ou não o verdadeiro caminho
para a realização do fim”[20]. Em
todo caso, porém, só a execução do
que se decidiu, depois de uma
prudente deliberação, realizará em
nós aquele profundo desejo de Jesus
(Mt 5, 16): “Assim brilhe vossa luz
diante dos homens, para que vejam
as vossas boas obras e glorifiquem o
vosso Pai que está nos céus”.

José Brage



[1] J. Ratzinger, Olhar para Cristo.

[2] J. Pieper, As virtudes
fundamentais.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
85.

[4] Santo Agostinho, De moribus
Ecclesiae, I, 15, 25.

[5] São Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Fausto, Prólogo no
céu.

[7] São Tomás de Aquino, suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1806. As cursivas são próprias.

[9] Suma Teológica, II-II, q. 47, a. 8,
res.



[10] J. Pieper, As virtudes
fundamentais.

[11] Javier Echevarría, Recordações
sobre Mons. Escrivá, Quadrante, São
Paulo, 2017.

[12] Amigos de Deus, n. 87.

[13] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 29 de março de 1959.

[14] São Josemaria, Caminho, n. 251.

[15] Amigos de Deus, n. 88.

[16] Cfr Suma Teológica, II-II, q. 47, a.
8, res.

[17] Carta a Álvaro del Portillo, 28 de
fevereiro de 1949, citada em Andrés
Vázquez de Prada, O Fundador del
Opus Dei, tomo III, Quadrante, São
Paulo, 2004, p. 140.

[18] Caminho, n 11.



[19] Sigrid Undset, Santa Catarina de
Sena.

[20] J. Pieper, As virtudes
fundamentais.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-6-executar-o-

decidido/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-6-executar-o-decidido/

	Muito humanos, muito divinos (6): Até executar o que foi decidido

