
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (5):
Para poder ser
amigos

Toda amizade autêntica implica
um esforço tanto para entrar na
vida dos outros quanto para
deixar que tenham espaço em
nós; neste quinto artigo vamos
rever algumas virtudes que o
facilitam.

15/07/2021

Quando uma pessoa está vivendo
seus últimos momentos, quando está



a ponto “de passar deste mundo ao
Pai” (Jo 13, 1), tende a pensar no
essencial. Interessa-se sobretudo em
resolver as coisas que não gostaria
de deixar inacabadas: conseguir
dirigir frases de carinho aos seus,
fazer um rápido balanço de sua vida,
procurar reconciliar-se com
alguém... Na vida de Jesus aconteceu
a mesma coisa. O preâmbulo das
suas últimas horas é uma ceia ritual
com os mais próximos. Os
evangelhos permitem-nos
aproximar-nos desses momentos
através de comoventes páginas de
amizade, nas quais o Senhor nos
deixa como herança o testemunho do
seu amor. “Na intimidade do
Cenáculo, Jesus diz aos apóstolos: Eu
vos chamo amigos (Jo 15, 15). E ao
dizer a eles, disse-o a todos nós. Deus
não nos ama apenas como criaturas,
mas como filhos a quem, em Cristo,
oferece uma verdadeira amizade”[1].

Um encontro de intimidades



A amizade é uma relação em duas
direções, que cresce através do dar e
do receber. Jesus Cristo oferece a
seus amigos o maior dom que existe:
“E eu rogarei ao Pai, e ele vos dará
outro Paráclito” (Jo 14, 16). Pede,
porém, a seu modo, reciprocidade;
pede-nos que aceitemos os seus
presentes: “Perseverai no meu
amor” (Jo 15, 9). Não existem
amizades nas quais só um lado esteja
envolvido. Toda amizade autêntica
implica um esforço tanto para entrar
na vida dos outros como para deixar
que tenham espaço em nós.

Tal movimento de aproximação
mútua nem sempre é fácil; e menos
ainda se o ambiente social, ou a
nossa própria inércia, levam-nos a
contar pouco com os outros, a
bloquear o nosso mundo interior a
possíveis intrusões, ou a só
considerar os outros na medida em
que podem ser-nos úteis
momentaneamente. Para tornar



possível a amizade, devemos estar
dispostos a abrir as portas do
coração. Isso nos torna certamente
vulneráveis, mas também mais
humanos. Quem não já
experimentou esses momentos de
cumplicidade com outra pessoa,
quando o encontro de dois mundos
interiores se torna evidente?
Poderíamos pensar que essas
situações, plenas de candor e
intensidade, são próprias da
juventude. Quem perde, no entanto,
o medo de abrir a sua interioridade e
de acolher outros em seu coração é
capaz de formar amizades profundas
em qualquer idade: quer seja com os
pais, irmãos, esposo ou esposa, com
aqueles que vivem em sua própria
casa ou com os colegas de trabalho.

Benevolência e ternura

Sempre se considerou que a amizade
é “virtude ou implica virtude, sendo,
além disso, sumamente necessária à



vida”[2]. Para que uma amizade se
consolide e cresça é necessário que
os amigos estimulem algumas
disposições que favorecem o
intercâmbio de interioridades. A
amizade, com efeito, é feita de “busca
do bem do outro, reciprocidade,
intimidade, ternura, estabilidade, e
uma semelhança entre os amigos que
se vai construindo com a vida
compartilhada”[3].

A busca do bem do outro, conhecida
também como benevolência, é talvez
a principal destas disposições. Não
significa tanto que me preocupe um
bem concreto do outro – nem sequer 
um bem para o outro – mas interesso-
me pelo outro: quero que ele seja
feliz. A benevolência indica a
autenticidade do afeto para com
nossos amigos, que implica
“reconhecê-los e afirmá-los tal como
são, com os seus problemas, os seus
defeitos, a sua história pessoal, o seu
ambiente e os seus tempos para se



aproximar de Jesus. Por isso, para
construir uma verdadeira amizade, é
preciso que desenvolvamos a
capacidade de olhar com afeto para
as outras pessoas, até que as vejamos
com os olhos de Cristo”[4].

Melhorar a nossa capacidade de
abrir-nos aos outros requer
igualmente crescer em ternura.
Contrariamente ao que às vezes se
pensa, a ternura “não é a virtude dos
fracos, antes pelo contrário: denota
fortaleza de ânimo e capacidade de
atenção, de compaixão, de
verdadeira abertura ao outro”[5]. A
ternura é campo fértil, fruto do
trabalho diário: nela a cumplicidade,
a confidência podem crescer. “Cada
um de vós tem o coração cheio de
ternura, como eu o tenho”[6], dizia
São Josemaria. Esta ternura pode ser
encontrada em pessoas que
expressam os seus afetos com
facilidade e também em
temperamentos mais introvertidos, e



sabe adaptar-se tanto a um modo de
ser como ao outro. Naqueles
momentos íntimos da Última Ceia,
precisamente, Jesus discute com
Pedro que não quer deixar que lave
os seus pés (cfr. Jo 13, 6-11), mas
também permite que João apoie a
cabeça em seu peito (cfr. Jo 13, 23). A
ternura do amigo entende as
necessidades do outro, respeita a sua
intimidade, o seu modo de ser; evita
a invasão, pelo contrário oferece a
sua presença silenciosa.

Continuidade e sintonia

Outro componente necessário da
amizade é a continuidade da relação,
porque duas interioridades não se
abrem de modo repentino. As coisas
importantes precisam de tempo para
arraigar e crescer no coração
humano. Às vezes parece que
encontramos um novo melhor amigo,
mas na verdade ainda falta muito
para essa relação crescer. “É



necessário muito tempo para
conversar, estar juntos, conhecer-
se... É aí que se forja a amizade. Só
com essa paciência, a amizade pode
ser real”[7].

Amigos desejam ver-se, estar juntos,
poder compartilhar o que é valioso
para cada um. Os apóstolos gostavam
de estar com Jesus, não só porque o
consideravam o Messias de Israel,
mas porque eram bons amigos. Não
o seguiam só por convicções
históricas ou intelectuais, mas sim
porque Jesus se tornara parte da sua
vida: “Hei de ver-vos outra vez, e o
vosso coração se alegrará e ninguém
vos tirará a vossa alegria” (Jo 16, 22).

Os encontros e a comunicação ao
longo do tempo vão robustecendo a
amizade até torná-la sólida, inclusive
sofrendo a prova da distância. Gera-
se então uma sintonia especial entre
os amigos, porque cada um comunica
espontaneamente ao outro os bens



que preenchem a sua vida. Chega-se
por este caminho a valorizar o que a
outra pessoa valoriza, a sentir alegria
com as coisas do outro; e também,
logicamente, a entristecer-se com o
que lhe causa tristeza. O amigo atrai
sinceramente o outro amigo, não o
convence e não o engana disfarçando
outros interesses de amizade.

Virtudes para a convivência

São Tomás de Aquino diz que “entre
as coisas do mundo não há nenhuma
que se possa nobremente preferir à
amizade, porque é ela que reúne os
virtuosos e conserva e aperfeiçoa a
sua virtude”[8]. O caminho da
virtude é um aliado das relações de
amizade: aqueles que cultivam a
imagem de Deus em suas vidas
reconhecem-se facilmente entre si e
tendem a compartilhar essa beleza
interior.

Há, sem dúvida, algumas virtudes
que são mais aptas para preparar



este caminho e para fazê-lo crescer:
são as virtudes da convivência. O
“ambiente de amizade, que cada um
está chamado a levar consigo, é o
fruto da soma de muitos esforços por
tornar a vida agradável para os
outros. Ganhar mais afabilidade,
alegria, paciência, otimismo,
delicadeza e todas as virtudes que
tornam a convivência amável é
importante para que as pessoas
possam se sentir acolhidas e felizes: 
uma palavra amena multiplica os
amigos e acalma os inimigos, uma
língua afável profere saudações (Eclo
6,5). A luta para melhorar o próprio
caráter é condição necessária para
que surjam mais facilmente relações
de amizade”[9].

Nem sempre é fácil distinguir os
aspectos da própria personalidade
que devem ser modelados no âmbito
da amizade dos que devem ser
tolerados – inclusive queridos – pelo
amigo. Talvez não seja necessário



fazer excessivas distinções, mas sim
procurar melhorar a própria
personalidade, que é o que temos a
nosso alcance: se sou tímido, tentarei
ser mais extrovertido; se tenho
reações violentas, vou me esforçar
por atenuá-las; se a minha tendência
é ser inexpressivo, procurarei
manifestar mais o que sinto; etc. Em
qualquer caso o que não resolveria
seria insistir em uma obstinada
afirmação do próprio eu. São
Josemaria animava todos a enfrentar
essa armadilha: “Às vezes, pretendes
justificar-te dizendo que és distraído,
avoado; ou que, por caráter, és seco,
fechadão. E acrescentas que, por isso,
nem sequer conheces a fundo as
pessoas com quem convives. –
Escuta: não é verdade que não ficas
tranquilo com essa desculpa?”[10].

Toda amizade é um dom que se
recebe e, sendo aceito, converte-se
em dom para o outro. Isso é próprio
do amor: só pode dá-lo quem antes o



recebeu. Inclusive o amor que Jesus
Cristo oferece a seus apóstolos é
precedido pelo que lhe foi entregue:
“Como o Pai me ama, assim também
eu vos amo” (Jo 15, 9). Por isso, além
de crescer em todas as virtudes que
nos ajudam a abrir-nos aos outros, o
mais importante para ser
verdadeiros amigos é aprofundar
nesse amor de Deus por nós. À
medida que aumenta essa relação de
intimidade, a capacidade de amar os
outros se dilata. “Amor a Deus e
amor ao próximo são inseparáveis,
são um único mandamento. Ambos
vivem, porém, do amor que vem de
Deus, que nos amou primeiro (...). O
amor é ‘divino’ porque provém de
Deus e a Deus nos une e, mediante
este processo unificador, transforma-
nos em um Nós, que supera nossas
divisões e nos converte em uma só
coisa até que no final Deus seja ‘tudo
em todos’ (cfr. 1 Cor 15, 28)”[11].

Jorge Mario Jaramillo



[1] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1/11/2019, n. 2.

[2] Aristóteles, Ética a Nicômaco,
1155a.

[3] Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia,
n. 123.

[4] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1/11/2019, n. 8.

[5] Francisco, Homilia, 19/03/2013.

[6] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 15/09/1971. AGP,
biblioteca, PO1.

[7] Francisco, Entrevista,
13/09/2015.Texto completo no site da
Agência Informativa Católica
Argentina.

[8] São Tomás de Aquino, Del
gobierno de los príncipes, I, X.



[9] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1/11/2019, n. 9.

[10] São Josemaria, Sulco, n. 755.

[11] Bento XVI, Enc. Deus Caritas est,
n. 18.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-5-amigos/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-5-amigos/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-5-amigos/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-5-amigos/

	Muito humanos, muito divinos (5): Para poder ser amigos

