opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (4). O
habitat das virtudes:
nos mesmos

Nosso desejo de ser melhores se
alimenta do clima em que
vivemos e, a0 mesmo tempo,
frutifica nas relacdes com 0s
outros.

05/07/2021

Deus ndo vive sozinho. E uma
familia, uma Trindade de pessoas
unidas pelo amor. Uma fonte
inesgotavel de vida, um manancial



que se entrega e se comunica sem
cessar. Cada pessoa divina vive livre
e inteiramente para as outras,
olhando para as outras, em uma
jubilosa dependéncia. Nosso Deus,
dizia Bento XVI, é “um Ser-para (o
Pai), um Ser-a partir de (o Filho) e um
Ser-com (o Espirito Santo)”[1]. E esta
mesma logica resplandece também
em tudo o que saiu das suas maos. De
modo muito especial, no ser humano.
Sim: a vida trinitaria esta
profundamente gravada no nosso
ser. A nossa existéncia so sera
autenticamente humana, e
autenticamente divina, se for se
desenvolvendo de acordo com estas
coordenadas trinitarias de
comunhdo: a partir de Deus e a partir
dos outros; com Deus e com 0s
outros; para Deus e para 0s outros.

O equilibrista

Todas as virtudes, até a menor ou
mais insignificante, levam a um



crescimento na comunhdo com o0s
outros. E certo que, na medida em
que nos proporcionam certo dominio
sobre aspectos particulares de nossa
pessoa, as virtudes (de virtus, forca)
nos empoderam. Entrelacadas entre
si, fazem-nos ser mais
verdadeiramente nos mesmos. No
entanto, o seu objetivo ndo é uma
perfeicdo individual, porque a
felicidade nunca é um caminho
isolado. As virtudes nos fazem
capazes “de exprimir o amor:
exatamente aquele amor em que o
homem-pessoa se torna dom e —
mediante este dom — pratica o
sentido mesmo do seu ser e
existir”[2]. Nao é possivel alcancar
uma virtude auténtica a margem ou
apesar dos outros. O caminho &,
justamente, o contrario: o do
crescimento numa liberdade para os
outros. Uma liberdade que nos
permite comprometer-nos, entregar-
nos a quem nos rodeia. A virtude, no
fim das contas, consiste em possuir-



se para doar-se. Essa é a verdadeira
forca, o verdadeiro poder.

Podemos imaginar um equilibrista
que avanca sobre um cabo, 14 nas
alturas, diante do olhar inquieto do
publico. Dia ap0os dia ele realiza o
mesmo percurso, de um lado a outro
do arame. Nele ha uma mistura de
ousadia e cautela: tem medo de cair,
mas desfruta da altura e do risco.
Procura superar os seus limites e o
seu objetivo exige um treinamento
minucioso. Necessita de uma
habilidade que somente alcancara se,
superando a vertigem dia apos dia,
repetir o exercicio sem desistir. De
modo parecido, para ser pessoas
virtuosas — ordenadas ou
agradecidas, por exemplo —
precisaremos vencer as resisténcias
com tempo e treinamento. Qual é a
nossa motivacgdo para deixar as
coisas em seu lugar ou para
agradecer amavelmente? SO vale a
pena arriscar-se no precipicio se



soubermos que no inicio e no final
do arame ha alguém a nossa espera,
pessoas a quem amamaos, e que
necessitam desses presentes. Nao
queremos apenas uma harmonia ou
uma perfeicdo individual. Todas as
virtudes tém a abertura aos outros
como horizonte. Elas sdo pessoais e,
ao mesmo tempo, tém uma dimensao
de comunhdo, potencializam os
vinculos com o0s outros.

O presente de depender

Alguns livros de autoajuda oferecem
receitas para viver em paz consigo
mesmo, e identificam a felicidade
com uma vida plena e independente:
como se depender de outros fosse
frustrante, como uma trava para o
desenvolvimento pessoal. Mas se
voltamos o olhar para a Trindade,
entendemos que as coisas sdo de
outra maneira. Em primeiro lugar,
Deus Filho procede do Pai e recebe
dele todo o seu ser. Esta filiacdo leva



Jesus a fazer em tudo, e com alegria,
a vontade do Pai (cf. Jo 4,34). De
modo analogo, como criaturas de
Deus, e muito mais se recebemos o
Batismo, que nos incorpora a vida de
Jesus, a nossa existéncia tem um
carater filial. N0s ndo damos a vida a
nos mesmos. Outras pessoas, que
ainda ndo nos conheciam, nos
trouxeram até aqui. E dessas relagoes
de filiagdo - filhos de Deus e dos
nossos pais — surgem as outras
relacbes humanas: porque somos
filhos, somos irméaos e somos familia.

Dessa maneira, no intimo da pessoa
humana se descobre uma
dependéncia radical. Nossa
existéncia se desdobra a partir de
Outro e de outros. Esta realidade €
especialmente visivel quando
consideramos o amor esponsal, que
consiste em viver totalmente unido a
outra pessoa e depender de tal modo
do afeto mutuo que ndo se pode
viver sem ela. Portanto, precisar dos



outros ndo estrangula a liberdade. Ao
contrario, faz a pessoa mais valiosa e
a leva a uma alegria mais plena.
Saber que recebi amor e que posso
devolvé-lo enche a vida de sentido.

Além disso, as virtudes somente
podem ser adquiridas, de fato, em
um ambiente relacional: o seu
habitat é 0 “nds”. As nossas
disposicOes interiores se educam em
contato com os outros. E o que os
pais fazem quando ensinam a seus
filhos as boas maneiras: “Vocé nado
vai agradecer?”, “filho, deixe as
coisas no lugar”. Crescemos gracas
aos conselhos que recebemos, gracas
a conversas que iluminam a razdo
com principios firmes. Principios
que, levados a vida, vdo formando as
virtudes e vao nos facilitando
entender onde esta o bem e como
alcanca-lo.

Neste processo, o exemplo das
pessoas que nos rodeiam também é



fonte de ensinamento. Um clima
virtuoso na familia ou no lugar de
trabalho é um viveiro de virtudes. E
infelizmente também acontece o
contrario: 14 onde o clima é
descuidado, é mais dificil crescer
humanamente. Um lar sébrio educa
os filhos na temperanca. Uma mae
detalhista ensina a seus filhos o valor
do pequeno. O mesmo acontece entre
amigos, colegas de trabalho e em
qualquer comunidade humana. Criar
ao nosso redor um ambiente que
ajude a descobrir e a crescer neste
caminho faz parte da nossa tarefa
evangelizadora. E o que a Igreja faz
ao apresentar a vida dos santos como
modelo: ndo encontramos ai somente
a teoria, mas as virtudes encarnadas
em uma pessoa. Vemos ai que é
verdadeiramente possivel deixar que
Deus e 0s outros entrem em nossa
vida.

A alegria de acompanhar



O Espirito Santo, que procede do Pai
e do Filho, é o amor compartilhado e
enviado aos homens para ser-
conosco[3]. Ele é “0 manancial
inesgotavel da vida de Deus em
nos”[4], dessa vida que somente pode
desdobrar-se em forma de comunhéao
interpessoal. Assim é: os homens e
mulheres ndo vivemos porque sim,
mas con-vivemos. A nossa existéncia
€ um ser-com 0s que nos rodeiam.
Somente ha vida onde ha comunhdo.
Os vinculos que criamos com 0s
outros sdo muitas vezes a forga que
permite 0 nosso proprio crescimento
pessoal.

Ainda que alguns modos de pensar e
de viver em nossos dias nos
oferecam um modelo de pessoa
independente e, em certo sentido,
autossuficiente, a Palavra de Deus
nos diz que ndo somos naufragos que
sobrevivem em seu isolamento, mas
pessoas necessitadas dos outros. Sao
Paulo recorda aos de Corinto que



todos sdo parte de uma mesma
unidade: “Vés sois o corpo de Cristo e
cada um, de sua parte, é um dos seus
membros” (1 Cor 12,27). Estamos
implicados por fortes lacos de graca e
de amor, inclusive com aqueles que
nos precederam e com 0S que Nnos
seguirdo no caminho para Deus.
Assim expressa o Catecismo da
Igreja: “O mais insignificante dos
nossos atos, realizado na caridade,
reverte em proveito de todos, numa
solidariedade com todos os homens,
vivos ou defuntos, que se funda na
comunhao dos santos”[5]. Seremos
melhores na medida em que nos
ajudemos entre todos, a partir de e
com 0s outros.

Nao estamos sozinhos no caminho
por adquirir as virtudes. Como dizia
Sao Josemaria, “ninguém € um verso
solto (...): de algum modo, ou nos
ajudamos ou nos prejudicamos.
Todos somos elos de uma mesma
cadeia”[6]. Em sua infancia, muitas



criancas se divertiam brincando de
construir castelos com o baralho:
uma carta se apoiava na que estava
mais proxima e juntas se
sustentavam. Em cima delas,
colocavam-se outras, que se
mantinham em pé gracas as de
baixo. E assim, pouco a pouco,
edificavam-se castelos muito
delicados que, com qualquer
movimento em falso, poderiam ser
derrubados. Analogamente, a nossa
vida também é um tecido de
relacionamentos e encontros, um ser-
com 0s outros: “A vossa mutua
fraqueza é também apoio que vos
mantém erguidos no cumprimento
do dever, se viveis a vossa bendita
fraternidade: como mutuamente se
sustém, apoiando-se, as cartas do
baralho”[7].

Sentir a proximidade das pessoas
que nos oferecem o seu apoio e das
que nos sustentamos é uma grande
fonte de alegria. Acompanhar os



outros e ser acompanhados por eles é
o0 selo de uma existéncia
verdadeiramente cristd. Pensemos
nos discipulos de Emaus: se ndo
tivessem se encontrado com aquele
caminhante misterioso que abriu os
seus olhos, continuariam encerrados
no seu desconcerto (cfr. Lc 24, 13-17).
Ter pessoas por perto serve como
estimulo para seguir adiante. Eles
saberdo nos sustentar ou levantar.
Quando ajudamos os outros a
alcancar a melhor versdo de si
mesmos, fazemos o mesmo que Jesus
fez com os dois discipulos que
abandonavam Jerusalém. Rodeados
de pessoas que nos amam e em quem
confiamos, é mais facil crescer.

Todas as virtudes tém um carater
relacional, inclusive as que parecem
mais individuais. A fortaleza ou a
temperanca, por exemplo, também
nos levam em dire¢do aos outros:
permitem que compartilhemos o
bem que descobrimos. As virtudes



abrem as portas ao encontro
generoso e nos facilitam a doacao.
Ndao existem pessoas virtuosas
fechadas em si mesmas: isso seria
somente aparéncia de virtude. Na
realidade, “ndo ha virtude alguma
que possa fomentar o egoismo; cada
uma redunda necessariamente no
bem da nossa alma e das almas dos
que nos rodeiam”[8].

A alegria de servir

O Pai é a origem da vida trinitaria.
Tudo nele é doagdo ao Filho,
plenitude que sai e entrega
gratuitamente tudo o que tem, com
delicadezas de mae (cf. Mt 23,37; Sal
131,2). Esta paternidade divina é a
fonte de toda paternidade (Ef 3,15),
um dom que Deus confia a cada um
de nos, para que também sejamos
origem de vida nos outros. Todos
estamos chamados a ser pais ou
mades: um discipulo é filho do seu
mestre, um amigo é pai e filho de



outro amigo, etc. Todos somos filhos
e, a0 mesmo tempo, nos convertemos
em pessoas maduras na medida que
Nnos preparamos para ser pais e maes,
cada um segundo a sua vocacao
pessoal.

Uma pessoa so encontra
verdadeiramente a si mesma quando
consegue sair do seu encerramento e
dar-se aos outros. O Concilio
Vaticano IT afirma em muitas
ocasides, como repetindo uma
mensagem especialmente oportuna
para a nossa época, que o homem
ndo pode “se encontrar plenamente a
ndo ser no sincero dom de si
mesmo”[9]. Somente assim somos
verdadeiramente felizes. Dar a vida
“aos outros é de tal eficacia, que Deus
0 premia com uma humildade cheia
de alegria”[10]. E a alegria de ser-
para os outros se manifesta em atos
concretos de entrega, de servico, de
compreensdo. Temos um milhdo de
oportunidades cada dia: quando nos



adiantamos para prestar um favor,
quando julgamos com misericordia o
comportamento dos outros, quando
somos pessoas com as que podem
contar sempre para uma
necessidade... Assim foi o estilo de
vida dos primeiros cristdos, tdo
surpreendente para os pagaos, que
repetiam: “Vejam como se amam, (...)
vejam como estdo dispostos a morrer
um pelo outro”[11].

Maria também se ocupa dos outros
em um completo esquecimento de si:
sabe cuidar de Isabel na etapa final
de sua gravidez, em Can4, fica atenta
ao feliz transcurso do casamento, no
Calvario, acompanha seu Filho com
enorme serenidade no meio da dor...
Nela “encontramos seguranca e forca
para continuar levando o consolo de
seu Filho a quem precisa”[12]. Toda a
graca e a virtude da mée de Cristo
transbordam espontaneamente nos
outros porque, para 0s que queremos



seguir Jesus, ndo existe bem que nao
se transforme no bem de todos.

José Manuel Antufia

Tradugdo: Moénica Diez

[1] Joseph Ratzinger, Fé, verdade e
tolerdncia.

[2] Sdo Jodo Paulo II, Audiéncia,
16/01/1980.

[3] Cf. Ricardo de Sao Vitor, De
Trinitate, 111, 2-4

[4] Francisco, Audiéncia geral,
8/05/2013.

[5] Catecismo da Igreja Catodlica, n.
953.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
76.


https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm
https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm
https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm
https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm

[7] Sdo Josemaria, Caminho, n. 462
[8] Amigos de Deus, n. 76.

[9] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

[10] S&o Josemaria, Forja, n. 591.

[11] Tertuliano, Apologeticum, 39,
1-18.

[12] Mons. F. Ocariz, Mensagem,
29/04/2020

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-
virtud/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/

	Muito humanos, muito divinos (4). O habitat das virtudes: nós mesmos

