
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (4). O
habitat das virtudes:
nós mesmos

Nosso desejo de ser melhores se
alimenta do clima em que
vivemos e, ao mesmo tempo,
frutifica nas relações com os
outros.

05/07/2021

Deus não vive sozinho. É uma
família, uma Trindade de pessoas
unidas pelo amor. Uma fonte
inesgotável de vida, um manancial



que se entrega e se comunica sem
cessar. Cada pessoa divina vive livre
e inteiramente para as outras,
olhando para as outras, em uma
jubilosa dependência. Nosso Deus,
dizia Bento XVI, é “um Ser-para (o
Pai), um Ser-a partir de (o Filho) e um
Ser-com (o Espírito Santo)”[1]. E esta
mesma lógica resplandece também
em tudo o que saiu das suas mãos. De
modo muito especial, no ser humano.
Sim: a vida trinitária está
profundamente gravada no nosso
ser. A nossa existência só será
autenticamente humana, e
autenticamente divina, se for se
desenvolvendo de acordo com estas
coordenadas trinitárias de
comunhão: a partir de Deus e a partir
dos outros; com Deus e com os
outros; para Deus e para os outros.

O equilibrista

Todas as virtudes, até a menor ou
mais insignificante, levam a um



crescimento na comunhão com os
outros. É certo que, na medida em
que nos proporcionam certo domínio
sobre aspectos particulares de nossa
pessoa, as virtudes (de virtus, força)
nos empoderam. Entrelaçadas entre
si, fazem-nos ser mais
verdadeiramente nós mesmos. No
entanto, o seu objetivo não é uma
perfeição individual, porque a
felicidade nunca é um caminho
isolado. As virtudes nos fazem
capazes “de exprimir o amor:
exatamente aquele amor em que o
homem-pessoa se torna dom e –
mediante este dom – pratica o
sentido mesmo do seu ser e
existir”[2]. Não é possível alcançar
uma virtude autêntica à margem ou 
apesar dos outros. O caminho é,
justamente, o contrário: o do
crescimento numa liberdade para os
outros. Uma liberdade que nos
permite comprometer-nos, entregar-
nos a quem nos rodeia. A virtude, no
fim das contas, consiste em possuir-



se para doar-se. Essa é a verdadeira
força, o verdadeiro poder.

Podemos imaginar um equilibrista
que avança sobre um cabo, lá nas
alturas, diante do olhar inquieto do
público. Dia após dia ele realiza o
mesmo percurso, de um lado a outro
do arame. Nele há uma mistura de
ousadia e cautela: tem medo de cair,
mas desfruta da altura e do risco.
Procura superar os seus limites e o
seu objetivo exige um treinamento
minucioso. Necessita de uma
habilidade que somente alcançará se,
superando a vertigem dia após dia,
repetir o exercício sem desistir. De
modo parecido, para ser pessoas
virtuosas – ordenadas ou
agradecidas, por exemplo –
precisaremos vencer as resistências
com tempo e treinamento. Qual é a
nossa motivação para deixar as
coisas em seu lugar ou para
agradecer amavelmente? Só vale a
pena arriscar-se no precipício se



soubermos que no início e no final
do arame há alguém a nossa espera,
pessoas a quem amamos, e que
necessitam desses presentes. Não
queremos apenas uma harmonia ou
uma perfeição individual. Todas as
virtudes têm a abertura aos outros
como horizonte. Elas são pessoais e,
ao mesmo tempo, têm uma dimensão
de comunhão, potencializam os
vínculos com os outros.

O presente de depender

Alguns livros de autoajuda oferecem
receitas para viver em paz consigo
mesmo, e identificam a felicidade
com uma vida plena e independente:
como se depender de outros fosse
frustrante, como uma trava para o
desenvolvimento pessoal. Mas se
voltamos o olhar para a Trindade,
entendemos que as coisas são de
outra maneira. Em primeiro lugar,
Deus Filho procede do Pai e recebe
dele todo o seu ser. Esta filiação leva



Jesus a fazer em tudo, e com alegria,
a vontade do Pai (cf. Jo 4,34). De
modo análogo, como criaturas de
Deus, e muito mais se recebemos o
Batismo, que nos incorpora à vida de
Jesus, a nossa existência tem um
caráter filial. Nós não damos a vida a
nós mesmos. Outras pessoas, que
ainda não nos conheciam, nos
trouxeram até aqui. E dessas relações
de filiação – filhos de Deus e dos
nossos pais – surgem as outras
relações humanas: porque somos
filhos, somos irmãos e somos família.

Dessa maneira, no íntimo da pessoa
humana se descobre uma
dependência radical. Nossa
existência se desdobra a partir de
Outro e de outros. Esta realidade é
especialmente visível quando
consideramos o amor esponsal, que
consiste em viver totalmente unido a
outra pessoa e depender de tal modo
do afeto mútuo que não se pode
viver sem ela. Portanto, precisar dos



outros não estrangula a liberdade. Ao
contrário, faz a pessoa mais valiosa e
a leva a uma alegria mais plena.
Saber que recebi amor e que posso
devolvê-lo enche a vida de sentido.

Além disso, as virtudes somente
podem ser adquiridas, de fato, em
um ambiente relacional: o seu
habitat é o “nós”. As nossas
disposições interiores se educam em
contato com os outros. É o que os
pais fazem quando ensinam a seus
filhos as boas maneiras: “Você não
vai agradecer?”, “filho, deixe as
coisas no lugar”. Crescemos graças
aos conselhos que recebemos, graças
a conversas que iluminam a razão
com princípios firmes. Princípios
que, levados à vida, vão formando as
virtudes e vão nos facilitando
entender onde está o bem e como
alcançá-lo.

Neste processo, o exemplo das
pessoas que nos rodeiam também é



fonte de ensinamento. Um clima
virtuoso na família ou no lugar de
trabalho é um viveiro de virtudes. E
infelizmente também acontece o
contrário: lá onde o clima é
descuidado, é mais difícil crescer
humanamente. Um lar sóbrio educa
os filhos na temperança. Uma mãe
detalhista ensina a seus filhos o valor
do pequeno. O mesmo acontece entre
amigos, colegas de trabalho e em
qualquer comunidade humana. Criar
ao nosso redor um ambiente que
ajude a descobrir e a crescer neste
caminho faz parte da nossa tarefa
evangelizadora. É o que a Igreja faz
ao apresentar a vida dos santos como
modelo: não encontramos aí somente
a teoria, mas as virtudes encarnadas
em uma pessoa. Vemos aí que é
verdadeiramente possível deixar que
Deus e os outros entrem em nossa
vida.

A alegria de acompanhar



O Espírito Santo, que procede do Pai
e do Filho, é o amor compartilhado e
enviado aos homens para ser-
conosco[3]. Ele é “o manancial
inesgotável da vida de Deus em
nós”[4], dessa vida que somente pode
desdobrar-se em forma de comunhão
interpessoal. Assim é: os homens e
mulheres não vivemos porque sim,
mas con-vivemos. A nossa existência
é um ser-com os que nos rodeiam.
Somente há vida onde há comunhão.
Os vínculos que criamos com os
outros são muitas vezes a força que
permite o nosso próprio crescimento
pessoal.

Ainda que alguns modos de pensar e
de viver em nossos dias nos
ofereçam um modelo de pessoa
independente e, em certo sentido,
autossuficiente, a Palavra de Deus
nos diz que não somos náufragos que
sobrevivem em seu isolamento, mas
pessoas necessitadas dos outros. São
Paulo recorda aos de Corinto que



todos são parte de uma mesma
unidade: “Vós sois o corpo de Cristo e
cada um, de sua parte, é um dos seus
membros” (1 Cor 12,27). Estamos
implicados por fortes laços de graça e
de amor, inclusive com aqueles que
nos precederam e com os que nos
seguirão no caminho para Deus.
Assim expressa o Catecismo da
Igreja: “O mais insignificante dos
nossos atos, realizado na caridade,
reverte em proveito de todos, numa
solidariedade com todos os homens,
vivos ou defuntos, que se funda na
comunhão dos santos”[5]. Seremos
melhores na medida em que nos
ajudemos entre todos, a partir de e 
com os outros.

Não estamos sozinhos no caminho
por adquirir as virtudes. Como dizia
São Josemaria, “ninguém é um verso
solto (...): de algum modo, ou nos
ajudamos ou nos prejudicamos.
Todos somos elos de uma mesma
cadeia”[6]. Em sua infância, muitas



crianças se divertiam brincando de
construir castelos com o baralho:
uma carta se apoiava na que estava
mais próxima e juntas se
sustentavam. Em cima delas,
colocavam-se outras, que se
mantinham em pé graças às de
baixo. E assim, pouco a pouco,
edificavam-se castelos muito
delicados que, com qualquer
movimento em falso, poderiam ser
derrubados. Analogamente, a nossa
vida também é um tecido de
relacionamentos e encontros, um ser-
com os outros: “A vossa mútua
fraqueza é também apoio que vos
mantém erguidos no cumprimento
do dever, se viveis a vossa bendita
fraternidade: como mutuamente se
sustêm, apoiando-se, as cartas do
baralho”[7].

Sentir a proximidade das pessoas
que nos oferecem o seu apoio e das
que nós sustentamos é uma grande
fonte de alegria. Acompanhar os



outros e ser acompanhados por eles é
o selo de uma existência
verdadeiramente cristã. Pensemos
nos discípulos de Emaús: se não
tivessem se encontrado com aquele
caminhante misterioso que abriu os
seus olhos, continuariam encerrados
no seu desconcerto (cfr. Lc 24, 13-17).
Ter pessoas por perto serve como
estímulo para seguir adiante. Eles
saberão nos sustentar ou levantar.
Quando ajudamos os outros a
alcançar a melhor versão de si
mesmos, fazemos o mesmo que Jesus
fez com os dois discípulos que
abandonavam Jerusalém. Rodeados
de pessoas que nos amam e em quem
confiamos, é mais fácil crescer.

Todas as virtudes têm um caráter
relacional, inclusive as que parecem
mais individuais. A fortaleza ou a
temperança, por exemplo, também
nos levam em direção aos outros:
permitem que compartilhemos o
bem que descobrimos. As virtudes



abrem as portas ao encontro
generoso e nos facilitam a doação.
Não existem pessoas virtuosas
fechadas em si mesmas: isso seria
somente aparência de virtude. Na
realidade, “não há virtude alguma
que possa fomentar o egoísmo; cada
uma redunda necessariamente no
bem da nossa alma e das almas dos
que nos rodeiam”[8].

A alegria de servir

O Pai é a origem da vida trinitária.
Tudo nele é doação ao Filho,
plenitude que sai e entrega
gratuitamente tudo o que tem, com
delicadezas de mãe (cf. Mt 23,37; Sal
131,2). Esta paternidade divina é a
fonte de toda paternidade (Ef 3,15),
um dom que Deus confia a cada um
de nós, para que também sejamos
origem de vida nos outros. Todos
estamos chamados a ser pais ou
mães: um discípulo é filho do seu
mestre, um amigo é pai e filho de



outro amigo, etc. Todos somos filhos
e, ao mesmo tempo, nos convertemos
em pessoas maduras na medida que
nos preparamos para ser pais e mães,
cada um segundo a sua vocação
pessoal.

Uma pessoa só encontra
verdadeiramente a si mesma quando
consegue sair do seu encerramento e
dar-se aos outros. O Concílio
Vaticano II afirma em muitas
ocasiões, como repetindo uma
mensagem especialmente oportuna
para a nossa época, que o homem
não pode “se encontrar plenamente a
não ser no sincero dom de si
mesmo”[9]. Somente assim somos
verdadeiramente felizes. Dar a vida
“aos outros é de tal eficácia, que Deus
o premia com uma humildade cheia
de alegria”[10]. E a alegria de ser-
para os outros se manifesta em atos
concretos de entrega, de serviço, de
compreensão. Temos um milhão de
oportunidades cada dia: quando nos



adiantamos para prestar um favor,
quando julgamos com misericórdia o
comportamento dos outros, quando
somos pessoas com as que podem
contar sempre para uma
necessidade... Assim foi o estilo de
vida dos primeiros cristãos, tão
surpreendente para os pagãos, que
repetiam: “Vejam como se amam, (...)
vejam como estão dispostos a morrer
um pelo outro”[11].

Maria também se ocupa dos outros
em um completo esquecimento de si:
sabe cuidar de Isabel na etapa final
de sua gravidez, em Caná, fica atenta
ao feliz transcurso do casamento, no
Calvário, acompanha seu Filho com
enorme serenidade no meio da dor...
Nela “encontramos segurança e força
para continuar levando o consolo de
seu Filho a quem precisa”[12]. Toda a
graça e a virtude da mãe de Cristo
transbordam espontaneamente nos
outros porque, para os que queremos



seguir Jesus, não existe bem que não
se transforme no bem de todos.

José Manuel Antuña

Tradução: Mônica Diez

[1] Joseph Ratzinger, Fé, verdade e
tolerância.

[2] São João Paulo II, Audiência,
16/01/1980.

[3] Cf. Ricardo de São Vitor, De
Trinitate, III, 2-4

[4] Francisco, Audiência geral,
8/05/2013.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
953.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
76.

https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm
https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm
https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm
https://www.cristianismo.org.br/r-trintt.htm


[7] São Josemaria, Caminho, n. 462

[8] Amigos de Deus, n. 76.

[9] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 24.

[10] São Josemaria, Forja, n. 591.

[11] Tertuliano, Apologeticum, 39,
1-18.

[12] Mons. F. Ocáriz, Mensagem,
29/04/2020

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-

virtud/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-4-o-habitat-das-virtud/

	Muito humanos, muito divinos (4). O habitat das virtudes: nós mesmos

