
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (3):
Procurar os
sentimentos de
Cristo

Neste terceiro artigo
penetramos no coração das
virtudes: o que são, como
orientam a nossa afetividade e
por que nos fazem mais livres?

21/06/2021

Já tinham disparado várias
perguntas com a intenção de fazer



com que Jesus tropeçasse em seu
discurso. O Senhor respondia uma
por uma, sem perder a paciência. No
final, um escriba se manifesta,
surpreendido por tudo o que ouviu.
Admirado pelo ensinamento do
Mestre, apresenta uma dúvida que o
inquietava há muito tempo: O que é
o mais importante na vida? Ele, que
estava acostumado a cumprir
minuciosamente até as menores
prescrições, às vezes ficava confuso:
não conseguia saber o que era o
essencial de tudo o que fazia. Assim,
lança a sua pergunta: “Qual é o
primeiro de todos os
mandamentos?” (Mc 12,28). Jesus
quer descomplicar o interior desse
homem, que procura sinceramente
ser feliz e faz uso de algumas
palavras da Escritura que lembram a
linguagem dos apaixonados: “amarás
ao Senhor teu Deus com todo o teu
coração, com toda a tua alma, com
todo o teu espírito e com todas as
tuas forças” (Mc 12,30).



Jesus quer fazer-nos entender que a
vida daqueles que creem em Deus
“não pode ser reduzida a uma
obediência ansiosa e forçada, mas
deve ter o amor como princípio”[1].
Amar com coração, mente, alma e
forças. Mas como conseguir isso? São
Paulo mostrava o caminho aos
filipenses: “Tende entre vós os
mesmos sentimentos de Cristo” (Filip
2,5). Sentir e reagir diante de tudo –
pessoas, acontecimentos, situações –
como Jesus. A partir dos sentimentos
de Cristo, superamos as divisões
interiores que ameaçam a
estabilidade do amor. Se, além de
seguir os passos e as palavras do
Senhor, procuramos sentir como Ele,
encontraremos aquela simplicidade e
felicidade que o escriba desejava.

A importância do mundo interior

O Catecismo da Igreja nos diz que as
paixões, os sentimentos, “são
componentes naturais do psiquismo



humano, constituem o lugar de
passagem e garantem a ligação entre
a vida sensível e a vida do
espírito”[2]. Estão presentes na vida
de todos os seres humanos e,
portanto, também estiveram na vida
de Cristo. Sabemos, de fato, que Jesus
chorou diante do sepulcro de seu
amigo Lázaro (cf. Jo 11,35) ou que
reagiu com firmeza diante dos
vendedores que tinham convertido o
Templo de Jerusalém em um
mercado (cf. Jo 2, 3-17). Também o
vemos transbordante de alegria
quando vê como os simples acolhem
o Evangelho (Mt 11,25).

Para compreender bem este campo
de nossa afetividade, em primeiro
lugar temos que distinguir entre as
nossas ações, por um lado, e nossos 
sentimentos ou paixões, por outro.
Ou, dito de outra forma, entre o que
fazemos e o que nos acontece.
Dizemos que agimos quando
projetamos e realizamos algo por



iniciativa própria: por exemplo,
quando decidimos estudar ou visitar
um amigo doente. No entanto, outras
vezes podemos ser surpreendidos
por uma reação imprevista diante de
uma situação: raiva diante de uma
palavra que consideramos ofensiva,
tristeza pelo falecimento inesperado
de uma pessoa querida, ou inveja
diante de algo valioso que
gostaríamos de ter. Esses fenômenos
anímicos que se produzem sem que
decidamos por isso são chamados de 
sentimentos ou paixões.

Justamente porque os sentimentos
não são escolhidos por nós, não
constituem nem um mérito nem um
pecado. Isso não quer dizer, no
entanto, que sejam sempre neutros,
já que “recebem qualificação moral
na medida em que dependem
efetivamente da razão e da
vontade”[3]. Ou seja, na medida em
que são procurados ativamente ou se
consente neles, acolhendo-os. A



espontaneidade com que acontecem
em nós também não implica que não
tenham importância para a vida
cristã, porque de fato ocorre o
contrário: os sentimentos supõem
um juízo preliminar do evento que o
causa e sugerem uma linha de
conduta posterior. E podemos moldá-
los pouco a pouco para que se
ajustem cada vez mais ao que
desejamos de verdade.

Por exemplo, diante de um
acontecimento que nos é
apresentado como bom, surge uma
paixão como a alegria ou o
entusiasmo que, por sua parte,
sugere ações como aplaudir a
situação ou aproximar-nos de uma
pessoa. Por outro lado, diante de um
evento que nos é apresentado como
mau, surgem paixões como a ira ou a
tristeza que sugerem a censura ou o
distanciamento. Logicamente,
existem ocasiões em que uma
situação não deve ser aplaudida,



apesar de que o juízo preliminar de
nossos sentimentos seja positivo. Ou
também haverá ocasiões em que
vejamos uma ofensa onde não há, e
seria um erro reagir com um
comportamento de censura. Pode-se
dizer, por isso, que quando as
paixões implicam um juízo
verdadeiro são uma ajuda para a
vida cristã, porque possibilitam fazer
o bem de modo espontâneo. Em
troca, quando têm como raiz um
juízo falso, são um obstáculo.

Obviamente, quem experimenta
paixões fundamentadas sobre
percepções equivocadas da realidade
pode, ainda assim, agir bem,
resistindo com esforço a esse
sentimento. Mas não podemos ir
ladeira acima por toda a vida,
lutando continuamente contra os
ataques das paixões más, fazendo o
que não temos vontade de fazer, ou
evitando sempre aquilo para o qual
se inclina a nossa afetividade. Uma



luta mantida contra os próprios
sentimentos pode levar facilmente ao
desânimo ou ao esgotamento. Se não
conseguimos educar esse mundo
interior, no final, fica difícil discernir
o que é bom daquilo que é mau,
porque nossa mente se obscurece e
com frequência cederemos ante os
sentimentos tal como chegam, sem
ponderá-los.

A educação da afetividade

“Educar é introduzir na vida, e a
grandeza da vida é iniciar processos.
Ensinem os jovens a iniciar processos
e não a ocupar espaços!”[4]. Assim o
Papa respondia em uma ocasião a
uma professora, em um encontro
com a comunidade educativa de um
colégio. Essa recomendação vale
também para a formação da
afetividade, que não se propõe
simplesmente conter as paixões más
ou a bloquear certos
comportamentos, mas deseja dar



forma, pouco a pouco, ao mundo dos
sentimentos, para que os
movimentos que surjam
espontaneamente em nós nos
ajudem a fazer o bem de modo
rápido e natural. Educar os
sentimentos é iniciar um processo
que nos levará a acolher melhor a
graça de Deus e, assim, a identificar-
nos com Jesus. A afetividade
ordenada permite que apreciemos
fazer o que é bom. Permite que
aquilo que fazemos porque queremos
mesmo, coincida, quase sempre, com
o que agrada a Deus.

Para educar os sentimentos é
necessário compreendê-los, saber
por que eles aparecem. Fomos
criados com um inclinação natural
ao que é bom para nós: o instinto de
sobrevivência, a tendência sexual, o
desejo de conhecimento, a
necessidade de trabalhar e de ter
amigos, a exigência razoável de
reconhecimento e respeito por parte



de quem nos rodeia, a busca de
sentido e de transcendência, etc.
Todas essas inclinações naturais são
como uma força que sai de nós em
busca do que necessitamos. Quando
a tendência encontra satisfação,
produz-se uma ressonância interior
positiva, que é um sentimento:
alegria, gratidão, serenidade.... Mas
quando a tendência se vê frustrada,
surge um sentimento negativo: raiva,
confusão, pessimismo....

No entanto, há dois fatores que
deformam o mundo dos sentimentos
e são um obstáculo para que a nossa
alma funcione com harmonia. O
primeiro é a desordem que o pecado
produziu no sistema das tendências:
a graça da justificação em Cristo
elimina a culpa, mas não nos
devolveu imediatamente a
integridade dos desejos: trata-se de
um caminho a percorrer
progressivamente. O segundo fator
varia de umas pessoas para outras:



em função da educação recebida, do
ambiente social e dos pecados
pessoais, o organismo de nossas
tendências pode continuar se
deformando. Para corrigir esta
desordem e evitar que surjam
sentimentos negativos, teremos que
descer até o estrato mais profundo
da personalidade e ordená-lo ao
bem. E isso se consegue por meio das
virtudes.

O que são as virtudes?

No princípio do século XIV, Giotto
cobriu de afrescos o interior de uma
capela de Pádua que hoje é
considerada uma das obras de arte
mais importantes do mundo. Nas
laterais, cada pintura apresenta uma
cena da vida de Jesus e de Maria,
desde a Anunciação até a Ascenção.
Todas convergem na parede do
fundo, que representa o fim dos
tempos: a cena do Juízo Final, com os
bem-aventurados à direita de Cristo e



os condenados à sua esquerda. Mas
há algo mais: as paredes laterais, na
parte inferior, a zona mais próxima
ao espectador, recolhem duas séries
de sete imagens que não pertencem
propriamente à história da salvação:
trata-se de personificações de sete
virtudes e sete vícios. Nessa sucessão
de imagens, que também se dirigem
a um e outro lado do Senhor em
majestade, o artista parece ter
desejado representar a colaboração
humana nessa história divina: nossa
possibilidade de facilitar ou de
dificultar a obra da graça.

Neste sentido, são Josemaria
comentava, há muitas pessoas que
“talvez não tenham tido ocasião de
ouvir a palavra divina ou talvez a
tenham esquecido. Mas as suas
disposições são humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a afirmar
que quem reúne essas condições está
prestes a ser generoso com Deus,



porque as virtudes humanas
compõem o fundamento das
sobrenaturais”[5].

Mas, o que são as virtudes? Podemos
possui-las como pegamos algo com a
mão, vestimos uma roupa ou
calçamos um par de sapatos? De
certa fora sim: a inteligência e a
vontade, que são nossas faculdades
espirituais, e também os apetites
sensíveis, têm capacidade de possuir.
Ainda que não se trate de objetos
materiais, são qualidades que,
quando se estabilizam, chamam-se
hábitos bons ou virtudes. Estas
qualidades não são visíveis como as
formas e as cores, mas facilmente se
percebe a sua presença numa pessoa.
Por exemplo, um matemático faz
com facilidade operações e cálculos
que uma pessoa que não tenha
estudado matemática não consegue
sequer entender. O matemático 
possui uma ciência, que é uma
virtude intelectual. A pessoa



temperada, para apresentar outro
exemplo, come e bebe o que é
razoável sem grande esforço porque 
possui uma virtude moral, que é a
temperança. Quem não é dono deste
hábito, somente com dificuldade e
esforço conseguirá limitar-se ao que
é razoável. E, ao contrário, quem tem
o vício que se opõe à temperança, a
gula, facilmente comerá mais do que
é devido.

As virtudes morais têm três
dimensões fundamentais. A primeira
é de caráter intelectual: como as
virtudes têm que regular uma
reação, se pressupõe o conhecimento
de um estilo de vida, o de quem
segue a Cristo. A virtude da pobreza,
por exemplo, pressupõe o
conhecimento do papel que os bens
econômicos têm na vida de um
cristão. A segunda dimensão das
virtudes é sua natureza afetiva:
introduzem-se nas tendências que se
dirigem a cada bem concreto,



modificando-as pouco a pouco e
fazendo que o seu movimento
espontâneo se conforme ao estilo de
vida cristão. Isso se consegue por
meio da repetição de atos que sejam
ao mesmo tempo livres, conformes
ao que é virtuoso e realizados
precisamente porque são bons. Atos
que parecem bons, mas são
realizados por temor, conveniência,
ou por outros motivos alheios ao
bem, não conseguirão tornar
virtuosas as tendências humanas,
porque não moldarão a afetividade.
A terceira dimensão das virtudes,
enfim, é que elas geram uma
predisposição para o bem: o virtuoso
tem especial facilidade e agudeza
para distinguir o bem do mal,
inclusive em situações complexas ou
imprevistas.

As virtudes nos libertam

Ao apresentar-se como o bom pastor,
imagem que, para seus ouvintes,



evocava a chegada do salvador do
povo, Jesus diz: “Eu vim para que as
ovelhas tenham vida e para que a
tenham em abundância” (Jo 10,10).
Essa vida abundante e plena nos é
dada pela graça de Deus, apoiada em
nossos anseios por descobrir e
possuir o melhor do que nos rodeia.
Por isso, possuir esses hábitos nos faz
mais livres: converte-nos pouco a
pouco em pessoas mais flexíveis, que
sabem descobrir a maneira de fazer
o bem em situações muito diferentes.
As virtudes nos libertam porque nos
permitem escolher entre os
diferentes bens que nos são
apresentados. Os vícios, por outro
lado, são rígidos, porque geram
automatismos, reações que são
difíceis de abandonar.

A identificação com Cristo, para a
qual o Espírito Santo nos move,
envolve adquirir e consolidar as
virtudes que Jesus ensinou: tanto as
teologais como as morais. Detivemo-



nos nas segundas, que reordenam o
mundo interior dos sentimentos, tão
importantes para a vida cristã. No
entanto, o motor e a raiz de todas
estas virtudes é a caridade. Sem ela,
o resto seria visto como um peso que
oprime a liberdade. Quando
desejamos viver sinceramente para a
glória do Pai, como Cristo viveu, esse
amor guia suavemente as escolhas,
de modo que são cada vez mais
parecidas às de Jesus. O
mandamento com que Jesus
respondeu ao escriba – amar a Deus
com todo o coração e com todas as
forças – não entende de obediências
forçadas: necessita filhos que
assumem com gosto uma tarefa,
porque têm os mesmos sentimentos
de Jesus.

Angel Rodríguez Luño

Tradução: Mônica Diez



[1] Francisco, Ângelus, 25/10/2020.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
1764.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1767.

[4] Francisco, Discurso, 6/04/2019

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
74.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-3-sentimentos-

cristo/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/

	Muito humanos, muito divinos (3): Procurar os sentimentos de Cristo

