opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (3):
Procurar os
sentimentos de
Cristo

Neste terceiro artigo
penetramos no coracdo das
virtudes: o que sdo, como
orientam a nossa afetividade e
por que nos fazem mais livres?

21/06/2021

Ja tinham disparado varias
perguntas com a intencdo de fazer



com que Jesus tropecasse em seu
discurso. O Senhor respondia uma
por uma, sem perder a paciéncia. No
final, um escriba se manifesta,
surpreendido por tudo o que ouviu.
Admirado pelo ensinamento do
Mestre, apresenta uma duvida que o
inquietava ha muito tempo: O que é
0 mais importante na vida? Ele, que
estava acostumado a cumprir
minuciosamente até as menores
prescrigoes, as vezes ficava confuso:
ndo conseguia saber o que era o
essencial de tudo o que fazia. Assim,
lanca a sua pergunta: “Qual é o
primeiro de todos os
mandamentos?” (Mc 12,28). Jesus
quer descomplicar o interior desse
homem, que procura sinceramente
ser feliz e faz uso de algumas
palavras da Escritura que lembram a
linguagem dos apaixonados: “amaras
ao Senhor teu Deus com todo o teu
coracdo, com toda a tua alma, com
todo o teu espirito e com todas as
tuas forcas” (Mc 12,30).



Jesus quer fazer-nos entender que a
vida daqueles que creem em Deus
“ndo pode ser reduzida a uma
obediéncia ansiosa e forcada, mas
deve ter o amor como principio”[1].
Amar com coracdo, mente, alma e
forcas. Mas como conseguir isso? Sao
Paulo mostrava o caminho aos
filipenses: “Tende entre vos 0s
mesmos sentimentos de Cristo” (Filip
2,5). Sentir e reagir diante de tudo -
pessoas, acontecimentos, situacdes -
como Jesus. A partir dos sentimentos
de Cristo, superamos as divisdes
interiores que ameacam a
estabilidade do amor. Se, além de
seguir 0s passos e as palavras do
Senhor, procuramos sentir como Ele,
encontraremos aquela simplicidade e
felicidade que o escriba desejava.

A importancia do mundo interior

O Catecismo da Igreja nos diz que as
paixoes, os sentimentos, “sdo
componentes naturais do psiquismo



humano, constituem o lugar de
passagem e garantem a ligacdo entre
a vida sensivel e a vida do
espirito”[2]. Estdo presentes na vida
de todos os seres humanos e,
portanto, também estiveram na vida
de Cristo. Sabemos, de fato, que Jesus
chorou diante do sepulcro de seu
amigo Lazaro (cf. Jo 11,35) ou que
reagiu com firmeza diante dos
vendedores que tinham convertido o
Templo de Jerusalém em um
mercado (cf. Jo 2, 3-17). Também o
vemos transbordante de alegria
quando vé como os simples acolhem
o Evangelho (Mt 11,25).

Para compreender bem este campo
de nossa afetividade, em primeiro
lugar temos que distinguir entre as
nossas ac¢des, por um lado, e nossos
sentimentos ou paixdes, por outro.
Ou, dito de outra forma, entre o que
fazemos e o0 que nos acontece.
Dizemos que agimos quando
projetamos e realizamos algo por



iniciativa prépria: por exemplo,
quando decidimos estudar ou visitar
um amigo doente. No entanto, outras
vezes podemos ser surpreendidos
por uma reacgdo imprevista diante de
uma situacgdo: raiva diante de uma
palavra que consideramos ofensiva,
tristeza pelo falecimento inesperado
de uma pessoa querida, ou inveja
diante de algo valioso que
gostariamos de ter. Esses fendmenos
animicos que se produzem sem que
decidamos por isso sdo chamados de
sentimentos ou paixaoes.

Justamente porque os sentimentos
ndo sdo escolhidos por nos, nao
constituem nem um mérito nem um
pecado. Isso ndo quer dizer, no
entanto, que sejam sempre neutros,
ja que “recebem qualificacdo moral
na medida em que dependem
efetivamente da razdo e da
vontade”[3]. Ou seja, na medida em
que sdo procurados ativamente ou se
consente neles, acolhendo-os. A



espontaneidade com que acontecem
em nos também ndo implica que ndo
tenham importancia para a vida
cristd, porque de fato ocorre o
contrario: os sentimentos supdem
um juizo preliminar do evento que o
causa e sugerem uma linha de
conduta posterior. E podemos molda-
los pouco a pouco para que se
ajustem cada vez mais ao que
desejamos de verdade.

Por exemplo, diante de um
acontecimento que nos €
apresentado como bom, surge uma
paixdo como a alegria ou o
entusiasmo que, por sua parte,
sugere ac¢Oes como aplaudir a
situacdo ou aproximar-nos de uma
pessoa. Por outro lado, diante de um
evento que nos é apresentado como
mau, surgem paixdes como a ira ou a
tristeza que sugerem a censura ou 0
distanciamento. Logicamente,
existem ocasides em que uma
situacdo ndo deve ser aplaudida,



apesar de que o juizo preliminar de
Nnossos sentimentos seja positivo. Ou
também havera ocasides em que
vejamos uma ofensa onde ndo ha, e
seria um erro reagir com um
comportamento de censura. Pode-se
dizer, por isso, que quando as
paixdes implicam um juizo
verdadeiro sdo uma ajuda para a
vida crista, porque possibilitam fazer
0 bem de modo espontaneo. Em
troca, quando tém como raiz um
juizo falso, sdo um obstaculo.

Obviamente, quem experimenta
paixdes fundamentadas sobre
percepcdes equivocadas da realidade
pode, ainda assim, agir bem,
resistindo com esforc¢o a esse
sentimento. Mas ndo podemos ir
ladeira acima por toda a vida,
lutando continuamente contra os
ataques das paix0es mas, fazendo o
que ndo temos vontade de fazer, ou
evitando sempre aquilo para o qual
se inclina a nossa afetividade. Uma



luta mantida contra os proprios
sentimentos pode levar facilmente ao
desanimo ou ao esgotamento. Se ndo
conseguimos educar esse mundo
interior, no final, fica dificil discernir
0 que é bom daquilo que é mau,
porque nossa mente se obscurece e
com frequéncia cederemos ante os
sentimentos tal como chegam, sem
pondera-los.

A educacdo da afetividade

“Educar é introduzir na vida, e a
grandeza da vida € iniciar processos.
Ensinem os jovens a iniciar processos
e ndo a ocupar espacos!”[4]. Assim o
Papa respondia em uma ocasido a
uma professora, em um encontro
com a comunidade educativa de um
colégio. Essa recomendacdo vale
também para a formacdo da
afetividade, que nao se propoe
simplesmente conter as paixdes mas
ou a bloquear certos
comportamentos, mas deseja dar



forma, pouco a pouco, ao mundo dos
sentimentos, para que 0s
movimentos que surjam
espontaneamente em nos nos
ajudem a fazer o bem de modo
rapido e natural. Educar os
sentimentos € iniciar um processo
que nos levara a acolher melhor a
graca de Deus e, assim, a identificar-
nos com Jesus. A afetividade
ordenada permite que apreciemos
fazer o que é bom. Permite que
aquilo que fazemos porque queremos
mesmo, coincida, quase sempre, com
0 que agrada a Deus.

Para educar os sentimentos é
necessario compreendé-los, saber
por que eles aparecem. Fomos
criados com um inclinagdo natural
ao que é bom para nos: o instinto de
sobrevivéncia, a tendéncia sexual, o
desejo de conhecimento, a
necessidade de trabalhar e de ter
amigos, a exigéncia razoavel de
reconhecimento e respeito por parte



de quem nos rodeia, a busca de
sentido e de transcendéncia, etc.
Todas essas inclinacdes naturais sao
como uma forca que sai de nos em
busca do que necessitamos. Quando
a tendéncia encontra satisfacao,
produz-se uma ressonancia interior
positiva, que é um sentimento:
alegria, gratidao, serenidade.... Mas
quando a tendéncia se vé frustrada,
surge um sentimento negativo: raiva,
confusdo, pessimismo....

No entanto, ha dois fatores que
deformam o mundo dos sentimentos
e sdo um obstaculo para que a nossa
alma funcione com harmonia. O
primeiro é a desordem que o pecado
produziu no sistema das tendéncias:
a graca da justificacdo em Cristo
elimina a culpa, mas nédo nos
devolveu imediatamente a
integridade dos desejos: trata-se de
um caminho a percorrer
progressivamente. O segundo fator
varia de umas pessoas para outras:



em funcdo da educacdo recebida, do
ambiente social e dos pecados
pessoais, o organismo de nossas
tendéncias pode continuar se
deformando. Para corrigir esta
desordem e evitar que surjam
sentimentos negativos, teremos que
descer até o estrato mais profundo
da personalidade e ordend-lo ao
bem. E isso se consegue por meio das
virtudes.

O que sdo as virtudes?

No principio do século XIV, Giotto
cobriu de afrescos o interior de uma
capela de Padua que hoje é
considerada uma das obras de arte
mais importantes do mundo. Nas
laterais, cada pintura apresenta uma
cena da vida de Jesus e de Maria,
desde a Anunciacao até a Ascencgao.
Todas convergem na parede do
fundo, que representa o fim dos
tempos: a cena do Juizo Final, com os
bem-aventurados a direita de Cristo e



os condenados a sua esquerda. Mas
ha algo mais: as paredes laterais, na
parte inferior, a zona mais proxima
ao espectador, recolhem duas séries
de sete imagens que ndo pertencem
propriamente a historia da salvacao:
trata-se de personificacdes de sete
virtudes e sete vicios. Nessa sucessdo
de imagens, que também se dirigem
a um e outro lado do Senhor em
majestade, o artista parece ter
desejado representar a colaboracao
humana nessa histdria divina: nossa
possibilidade de facilitar ou de
dificultar a obra da graca.

Neste sentido, sdo Josemaria
comentava, ha muitas pessoas que
“talvez ndo tenham tido ocasido de
ouvir a palavra divina ou talvez a
tenham esquecido. Mas as suas
disposicOes sdo humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a afirmar
que quem reune essas condicdes esta
prestes a ser generoso com Deus,



porque as virtudes humanas
compdem o fundamento das
sobrenaturais”[5].

Mas, o que sdo as virtudes? Podemos
possui-las como pegamos algo com a
mao, vestimos uma roupa ou
calcamos um par de sapatos? De
certa fora sim: a inteligéncia e a
vontade, que sdo nossas faculdades
espirituais, e também os apetites
sensiveis, tém capacidade de possuir.
Ainda que néo se trate de objetos
materiais, sdo qualidades que,
quando se estabilizam, chamam-se
habitos bons ou virtudes. Estas
qualidades ndo sdo visiveis como as
formas e as cores, mas facilmente se
percebe a sua presenc¢a numa pessoa.
Por exemplo, um matematico faz
com facilidade operacoes e calculos
que uma pessoa que nao tenha
estudado matematica ndo consegue
sequer entender. O matematico
possui uma ciéncia, que é uma
virtude intelectual. A pessoa



temperada, para apresentar outro
exemplo, come e bebe o que é
razoavel sem grande esforco porque
possui uma virtude moral, que é a
temperanca. Quem ndo é dono deste
héabito, somente com dificuldade e
esforgo conseguira limitar-se ao que
é razoavel. E, ao contrario, quem tem
0 vicio que se opOe a temperanca, a
gula, facilmente comera mais do que
é devido.

As virtudes morais tém trés
dimensdes fundamentais. A primeira
é de carater intelectual: como as
virtudes tém que regular uma
reacao, se pressupde o conhecimento
de um estilo de vida, o de quem
segue a Cristo. A virtude da pobreza,
por exemplo, pressupde o
conhecimento do papel que os bens
econdmicos tém na vida de um
cristdo. A segunda dimenséo das
virtudes é sua natureza afetiva:
introduzem-se nas tendéncias que se
dirigem a cada bem concreto,



modificando-as pouco a pouco e
fazendo que o seu movimento
espontaneo se conforme ao estilo de
vida cristdo. Isso se consegue por
meio da repeticdo de atos que sejam
ao mesmo tempo livres, conformes
ao que € virtuoso e realizados
precisamente porque sdo bons. Atos
que parecem bons, mas sdo
realizados por temor, conveniéncia,
ou por outros motivos alheios ao
bem, ndo conseguirdo tornar
virtuosas as tendéncias humanas,
porque ndo moldardo a afetividade.
A terceira dimensdo das virtudes,
enfim, é que elas geram uma
predisposicdo para o bem: o virtuoso
tem especial facilidade e agudeza
para distinguir o bem do mal,
inclusive em situag¢des complexas ou
imprevistas.

As virtudes nos libertam

Ao apresentar-se como o bom pastor,
imagem que, para seus ouvintes,



evocava a chegada do salvador do
povo, Jesus diz: “Eu vim para que as
ovelhas tenham vida e para que a
tenham em abundancia” (Jo 10,10).
Essa vida abundante e plena nos é
dada pela graca de Deus, apoiada em
nossos anseios por descobrir e
possuir o melhor do que nos rodeia.
Por isso, possuir esses habitos nos faz
mais livres: converte-nos pouco a
pouco em pessoas mais flexiveis, que
sabem descobrir a maneira de fazer
0 bem em situacdes muito diferentes.
As virtudes nos libertam porque nos
permitem escolher entre os
diferentes bens que nos sdo
apresentados. Os vicios, por outro
lado, sdo rigidos, porque geram
automatismos, reacdes que sao
dificeis de abandonar.

A identificacdo com Cristo, para a
qual o Espirito Santo nos move,
envolve adquirir e consolidar as
virtudes que Jesus ensinou: tanto as
teologais como as morais. Detivemo-



nos nas segundas, que reordenam o
mundo interior dos sentimentos, tao
importantes para a vida crista. No
entanto, o motor e a raiz de todas
estas virtudes é a caridade. Sem ela,
0 resto seria visto como um peso que
oprime a liberdade. Quando
desejamos viver sinceramente para a
gloria do Pai, como Cristo viveu, esse
amor guia suavemente as escolhas,
de modo que sdo cada vez mais
parecidas as de Jesus. O
mandamento com que Jesus
respondeu ao escriba — amar a Deus
com todo o coragdo e com todas as
forcas — ndo entende de obediéncias
forcadas: necessita filhos que
assumem com gosto uma tarefa,
porque tém 0s mesmos sentimentos
de Jesus.

Angel Rodriguez Lufio

Tradugdo: Moénica Diez




[1] Francisco, Angelus, 25/10/2020.

[2] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1764.

[3] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1767.

[4] Francisco, Discurso, 6/04/2019

[5] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
74.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-3-sentimentos-
cristo/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-3-sentimentos-cristo/

	Muito humanos, muito divinos (3): Procurar os sentimentos de Cristo

