
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (19):
Para dar o melhor de
si mesmo

As virtudes dão brilho a nossa
personalidade e nos fazem
flexíveis para descobrir o bem
nas diversas situações
cotidianas.

05/06/2023

Um poeta imaginava como as aves
das áreas costeiras, sustentadas pela
brisa, voam ébrias pelo gozo de
contemplar sempre a espuma do mar



e a beleza do céu. Se não temos a
sorte de viver perto do oceano,
podemos recordar a impressão que
ele causa em nós toda vez que
voltamos lá; não apenas pela
amplidão do mar, por suas cores ou
pelo ambiente que gera, mas também
por seu som. Já existem, de fato,
inúmeras gravações do som do mar
que permitem, de qualquer canto do
mundo, obter um pequeno acesso a
esse conjunto de vozes – da água, das
rochas, das aves, da areia – tão
revigorantes para quem as escuta.
São Josemaria imaginava as virtudes
precisamente como cada um destes
sons, de timbre e intensidade tão
distintos, mas que em conjunto
formam a música marítima: “Assim
como o rumor do oceano se compõe
do ruído de cada uma das ondas,
assim a santidade do vosso
apostolado se compõe das virtudes
pessoais de cada um de vós”.

Ser perfeitos não é sermos iguais



São Jerônimo escreve que “Cristo não
ordena coisas impossíveis, mas sim
perfeitas”. Diante disto poderíamos
objetar que vemos o perfeito muitas
vezes como impossível. Quem se
atreve a dizer a respeito de si mesmo
que as suas ações são 

“perfeitas”? Os testemunhos dos
santos, além disso, vão precisamente
na direção contrária: eles têm,
conforme se aproximam da luz de
Deus, cada vez mais consciência de
suas imperfeições. A nossa
perplexidade aumenta se
percebermos que o trecho do
Evangelho ao qual São Jerônimo se
refere é precisamente um
mandamento de Jesus: “Sede pois
perfeitos, como vosso Pai celestial é
perfeito” (Mt 5, 48). Que mistério
escondem estas palavras?

Um primeiro esclarecimento
necessário talvez tenha a ver com a
nossa compreensão do que significa



“perfeito”, algo insuperável em sua
espécie, algo que não pode ser
melhorado. Aplicada à conduta de
uma pessoa, tal ideia de “perfeição”
pode estar tão longe da nossa
experiência comum que podemos
inclusive sentir certa repulsa. O
sentido mais frequente com que esta
palavra é utilizada na Bíblia tem, no
entanto, a ver com algo completo,
realizado, que dá tudo o que pode
dar. Entende-se assim melhor que o
convite de Cristo a “ser perfeitos”
não é o ponto final de uma lista de
critérios a serem cumpridos em
todos os âmbitos da vida, e sim a
coroação de um discurso no qual se
fala de amar a todos, amigos e
inimigos, como Deus os ama (cfr. Mt.
5, 43-48). “Ser santos não é fazer cada
vez mais coisas ou cumprir certas
atividades-padrão que nos tenhamos
imposto como tarefa. O caminho
para a santidade, como explica São
Paulo, consiste em corresponder à



ação do Espírito Santo, até que Cristo
esteja formado em nós (cfr. Gl 4, 19)”.

Em continuidade com este sentido de
“perfeição”, o Catecismo da Igreja
fala das virtudes humanas indicando
em primeiro lugar como a virtude
“permite à pessoa não só praticar
atos bons, mas dar o melhor de si”.
Assim como, para gerar o som do
mar, unem-se todas as ondas, sempre
distintas umas das outras, em uma
vida santa soam em harmonia cada
uma das virtudes: juntas, dão forma
à melhor versão de cada um. E assim
como não há no mundo duas pessoas
iguais, não há dois modos iguais de
conjugar as virtudes. Para fazer-nos
santos, quer dizer, para levar-nos
para ele, Deus conta com cada uma
de nossas características, únicas, que
ele conhece muito melhor que nós.
Cabe a cada um penetrar “no
mistério do projeto único e
irrepetível que Deus tem para cada
um e que se realiza em meio aos



mais variados contextos e limites”;
tornar realidade, com a graça de
Deus e com a nossa liberdade, o filho
amado, a filha amada com que o
Senhor sonhou desde a eternidade.
Por isso, desde o começo, São
Josemaria dizia àqueles que se
aproximavam do Opus Dei: “Deveis
ser tão diferentes como diferentes
são os santos do Céu, que têm cada
um as suas notas pessoais e
especialíssimas”.

A santidade é uma roupa sob
medida

As diferentes virtudes não nos
ajudam apenas a escolher o bem em
vez do mal em uma ação concreta;
isso é bastante, mas ainda pouco. Na
verdade, esse domínio sobre nós
mesmos, constituído pelas virtudes, a
ordenação das nossas forças para o
amor, leva-nos a escolher o melhor
em vez do medíocre. Uma
compreensão redutiva da virtude faz



que, às vezes, a vejamos como um
compromisso entre dois extremos
negativos, como a metade geométrica
entre dois polos que queremos
evitar. Assim, em vez de olhar para
cima, preocupamo-nos em não cair
no barranco da direita ou da
esquerda. E, no entanto, Deus deu a
cada um o seu próprio cume, que
corresponde à paisagem geológica do
caminho que seguimos; e nessa
paisagem temos que descobrir tanto
os diferentes obstáculos ou perigos
que nos espreitam quanto o terreno
em que nossos pés se firmam melhor
no solo.

Comentando a ética aristotélica, São
Tomás indica que “o meio para nós é
o que não excede nem falta com a
devida proporção para nós. O meio,
por isso, não é o mesmo para todos”.
O santo dominicano explica-o com a
imagem do calçado para o qual cada
pessoa deve encontrar seu próprio
número; o filósofo grego, por seu



lado, serve-se da imagem da comida,
no sentido de que não são
igualmente sóbrios um atleta e
alguém que mal realiza exercício
físico. Como não existe um modo
único de viver as virtudes, não
parece um bom caminho tentar
escrever receitas universais para que
alguém se transforme numa pessoa
ordenada, generosa ou humilde.
Além disso, como Aristóteles também
compreendeu, não se chega a ser
virtuoso apenas por realizar
externamente uma série de atos, mas
por realizá-los com disposições
interiores específicas: “Em primeiro
lugar deve ter conhecimento do que
faz; em segundo, deve escolher os
atos, e escolhê-los por eles mesmos; e
em terceiro, sua ação deve proceder
de um caráter firme e imutável”. Por
isso, se o ambiente em que se
formam não estimula as pessoas a
compreenderem o interesse em
adquirir tal ou qual virtude, e a
escolher livremente movidas pelo



amor, os atos externos que
supostamente seguem na direção
dessa virtude, elas correm o risco de
estar atuando em vão.

Uma mulher simples, deslumbrada
pelo fato de que, para tornar-nos
santos, o Senhor quer contar com as
características pessoais de cada um,
rezava assim: “Faz-nos viver nossa
vida, não como um jogo de xadrez
em que tudo é calculado, não como
uma partida na qual tudo é difícil,
não como um teorema que nos
quebra a cabeça, mas como uma
festa sem fim em que se renova o
encontro contigo, como um baile,
como uma dança entre os braços de
tua graça”.

Músculos que se flexionam em
qualquer direção

Algo que indica uma boa forma física
é que os músculos têm uma grande
elasticidade. Com exercícios de
alongamento e um bom cuidado das



articulações, o corpo pode alcançar
posições difíceis inclusive de
imaginar. Manter esta flexibilidade
muscular ajuda a evitar problemas
causados por uma má postura
contínua e reduz a probabilidade de
lesões. Algo análogo acontece com as
virtudes na vida espiritual, e por isso
São Josemaria costumava dizer que
“a santidade tem a flexibilidade dos
músculos soltos”. Nesse sentido,
explica, assim como às vezes o amor
de Deus nos levará a esforçar-nos por
fazer algo que nos custa, outras vezes
nos levará a optar por algo mais
cômodo e a agradecer-lhe.

Não é casualidade que a palavra
“virtude” provenha do latim virtus,
que significa capacidade ou força,
precisamente como os músculos. As
virtudes, na medida em que
passaram a formar parte de nós, não
nos permitem apenas realizar os atos
bons com gosto e facilidade, como
nos tornam flexíveis para adotar a



direção que cada circunstância pode
requerer. É verdade que as virtudes
levam a fazer as coisas de modo
ordenado; mais profundamente,
porém, levam-nos a ser nós mesmos
ordenados, embora alguma vez isso
possa não parecer externamente, ou
não seja oportuno fazê-lo de uma
determinada forma.

Conta-se que São Carlos Borromeu,
quando era um jovem bispo, tinha
fama de ser muito austero, comia e
bebia apenas pão e água, nas
quantidades indispensáveis; no
entanto, se isso facilitasse o
relacionamento com algumas
pessoas, não via problema em tomar
vinho sempre que fosse necessário.
“Se nós, os cristãos atuássemos de
outro modo – explicava o fundador
do Opus Dei – correríamos o risco de
tornar-nos rígidos, sem vida, como
uma boneca de trapos”. Uma das
coisas que, precisamente, chama a
atenção sobre as bonecas de pano é



que não podem deixar de sorrir.
Todos gostamos de estar rodeados de
pessoas alegres, mas alegres
livremente, no momento adequado e
na medida adequada, e não por
terem chegado a adotar
mecanicamente um determinado
comportamento.

São Francisco de Sales, bem no
começo de sua correspondência com
aquela que seria um dia santa Joana
de Chantal, advertia-a sobre a
possível falta de liberdade de filha de
Deus que poderia experimentar
inclusive através de seus anseios de
vida cristã. “Interrompa a meditação
de uma alma que se apegou a esse
exercício e verá que ela o faz com
pena, ansiosa e amedrontada. Uma
alma que tem verdadeira liberdade
terá nesta situação equanimidade no
rosto e bondade no coração face ao
inoportuno que a incomodou, porque
tudo é a mesma coisa, servir a Deus
meditando ou servi-lo suportando o



próximo; ambas as coisas
correspondem à vontade de Deus,
suportar, porém, o próximo é
necessário naquele momento”.

“Sejam corajosos!”, animava o Papa
Francisco um grupo de jovens
poloneses. “O mundo precisa da sua
liberdade de espírito, do seu olhar
confiante sobre o futuro, da sua sede
de verdade, de bondade e de beleza”.
A força e a flexibilidade que as
virtudes nos dão são como o clamor
do oceano que insiste em mostrar-
nos sua novidade e beleza;
manifestam, além disso, a nossa
docilidade ao Espírito Santo para que
Cristo se forme em nossa alma de um
modo único na história. Não é
estranho que o Catecismo fale das
virtudes precisamente no capítulo
sobre “a vocação do homem”: por
sermos chamados a viver essa vida
divina, somos chamados a levantar o
olhar para o horizonte, como aquelas



aves costeiras, com a confiança de
que Deus sustenta nossa luta.

[1] São Josemaria, Caminho, n. 960.

[2] São Jerônimo, citado na Catena
Aurea, comentários a Mt 5, 43-48.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral 28-X-2020, n. 6.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
1803.

[5] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
170.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 947.

[7] Santo Tomás de Aquino, 
Comentário a Ética a Nicômaco, Livro
II, capítulo VI.

[8] Aristóteles, Ética a Nicômaco,
1105a-1105b.



[9] Serva de Deus Madeleine Delbrêl,
“O baile da obediência”.

[10] São Josemaria, Forja, n. 156.
Citado por mons. Fernando Ocáriz,
Carta pastoral, 28-X-2020, n. 6.

[11] Cfr. carta de são Francisco de
Sales a baronesa de Chantal, 14-
X-1604.

[12] Forja, n. 156.

[13] São Francisco de Sales, carta a
baronesa de Chantal, 14-X-1604.

[14] Francisco, Mensagem, 15-
VIII-2018.

[15] Catecismo da Igreja Católica,
Terceira parte, Primeira secção.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-

melhor-de-si-mesmo/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/

	Muito humanos, muito divinos (19): Para dar o melhor de si mesmo

