opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (19):
Para dar o melhor de
Si mesmo

As virtudes dao brilho a nossa
personalidade e nos fazem
flexiveis para descobrir o bem
nas diversas situacoes
cotidianas.

05/06/2023

Um poeta imaginava como as aves
das areas costeiras, sustentadas pela
brisa, voam ébrias pelo gozo de
contemplar sempre a espuma do mar



e a beleza do céu. Se ndo temos a
sorte de viver perto do oceano,
podemos recordar a impressao que
ele causa em nos toda vez que
voltamos 1a; ndo apenas pela
ampliddo do mar, por suas cores ou
pelo ambiente que gera, mas também
por seu som. Ja existem, de fato,
inameras gravacoes do som do mar
que permitem, de qualquer canto do
mundo, obter um pequeno acesso a
esse conjunto de vozes — da agua, das
rochas, das aves, da areia — tao
revigorantes para quem as escuta.
Sao Josemaria imaginava as virtudes
precisamente como cada um destes
sons, de timbre e intensidade tao
distintos, mas que em conjunto
formam a musica maritima: “Assim
como o rumor do oceano se compde
do ruido de cada uma das ondas,
assim a santidade do vosso
apostolado se compde das virtudes
pessoais de cada um de vos™.

Ser perfeitos ndo é sermos iguais



Sao Jeronimo escreve que “Cristo nao
ordena coisas impossiveis, mas sim
perfeitas”. Diante disto poderiamos
objetar que vemos o perfeito muitas
vezes como impossivel. Quem se
atreve a dizer a respeito de si mesmo
que as suas acoes sdo

“perfeitas”? Os testemunhos dos
santos, além disso, vdo precisamente
na direcdo contraria: eles tém,
conforme se aproximam da luz de
Deus, cada vez mais consciéncia de
suas imperfeicdes. A nossa
perplexidade aumenta se
percebermos que o trecho do
Evangelho ao qual Sao Jerdnimo se
refere é precisamente um
mandamento de Jesus: “Sede pois
perfeitos, como vosso Pai celestial é
perfeito” (Mt 5, 48). Que mistério
escondem estas palavras?

Um primeiro esclarecimento
necessario talvez tenha a ver com a
nossa compreensdo do que significa



“perfeito”, algo insuperavel em sua
espécie, algo que ndo pode ser
melhorado. Aplicada a conduta de
uma pessoa, tal ideia de “perfeicdo”
pode estar tdo longe da nossa
experiéncia comum que podemos
inclusive sentir certa repulsa. O
sentido mais frequente com que esta
palavra é utilizada na Biblia tem, no
entanto, a ver com algo completo,
realizado, que da tudo o que pode
dar. Entende-se assim melhor que o
convite de Cristo a “ser perfeitos”
ndo é o ponto final de uma lista de
critérios a serem cumpridos em
todos os ambitos da vida, e sim a
coroacdo de um discurso no qual se
fala de amar a todos, amigos e
inimigos, como Deus os ama (cfr. Mt.
5, 43-48). “Ser santos nao é fazer cada
vez mais coisas ou cumprir certas
atividades-padrado que nos tenhamos
imposto como tarefa. O caminho
para a santidade, como explica Sao
Paulo, consiste em corresponder a



acdo do Espirito Santo, até que Cristo
esteja formado em nos (cfr. Gl 4, 19)”.

Em continuidade com este sentido de
“perfeicdo”, o Catecismo da Igreja
fala das virtudes humanas indicando
em primeiro lugar como a virtude
“permite a pessoa ndo sO praticar
atos bons, mas dar o melhor de si”.
Assim como, para gerar o som do
mar, unem-se todas as ondas, sempre
distintas umas das outras, em uma
vida santa soam em harmonia cada
uma das virtudes: juntas, dao forma
a melhor versado de cada um. E assim
como ndo ha no mundo duas pessoas
iguais, ndo ha dois modos iguais de
conjugar as virtudes. Para fazer-nos
santos, quer dizer, para levar-nos
para ele, Deus conta com cada uma
de nossas caracteristicas, unicas, que
ele conhece muito melhor que nés.
Cabe a cada um penetrar “no
mistério do projeto unico e
irrepetivel que Deus tem para cada
um e que se realiza em meio aos



mais variados contextos e limites”;
tornar realidade, com a graca de
Deus e com a nossa liberdade, o filho
amado, a filha amada com que o
Senhor sonhou desde a eternidade.
Por isso, desde o comeco, Sdo
Josemaria dizia aqueles que se
aproximavam do Opus Dei: “Deveis
ser tdo diferentes como diferentes
sdo os santos do Céu, que tém cada
um as suas notas pessoais e
especialissimas”.

A santidade é uma roupa sob
medida

As diferentes virtudes nao nos
ajudam apenas a escolher o bem em
vez do mal em uma agao concreta;
isso é bastante, mas ainda pouco. Na
verdade, esse dominio sobre noés
mesmos, constituido pelas virtudes, a
ordenacdo das nossas forcas para o
amor, leva-nos a escolher o melhor
em vez do mediocre. Uma
compreensao redutiva da virtude faz



que, as vezes, a vejamos como um
compromisso entre dois extremos
negativos, como a metade geomeétrica
entre dois polos que queremos
evitar. Assim, em vez de olhar para
cima, preocupamo-nos em no cair
no barranco da direita ou da
esquerda. E, no entanto, Deus deu a
cada um o seu proprio cume, que
corresponde a paisagem geoldgica do
caminho que seguimos; e nessa
paisagem temos que descobrir tanto
os diferentes obstaculos ou perigos
que nos espreitam quanto o terreno
em que nossos pés se firmam melhor
no solo.

Comentando a ética aristotélica, Sdo
Tomads indica que “o meio para nds é
0 que ndo excede nem falta com a
devida proporgdo para nos. O meio,
por isso, ndo é o mesmo para todos”.
O santo dominicano explica-o com a
imagem do calcado para o qual cada
pessoa deve encontrar seu proprio
numero; o filésofo grego, por seu



lado, serve-se da imagem da comida,
no sentido de que ndo sédo
igualmente sobrios um atleta e
alguém que mal realiza exercicio
fisico. Como néo existe um modo
unico de viver as virtudes, nao
parece um bom caminho tentar
escrever receitas universais para que
alguém se transforme numa pessoa
ordenada, generosa ou humilde.
Além disso, como Aristoteles também
compreendeu, ndo se chega a ser
virtuoso apenas por realizar
externamente uma série de atos, mas
por realiza-los com disposicdes
interiores especificas: “Em primeiro
lugar deve ter conhecimento do que
faz; em segundo, deve escolher os
atos, e escolhé-los por eles mesmos; e
em terceiro, sua acdo deve proceder
de um carater firme e imutavel”. Por
isso, se 0 ambiente em que se
formam ndo estimula as pessoas a
compreenderem o interesse em
adquirir tal ou qual virtude, e a
escolher livremente movidas pelo



amor, os atos externos que
supostamente seguem na direcao
dessa virtude, elas correm o risco de
estar atuando em vao.

Uma mulher simples, deslumbrada
pelo fato de que, para tornar-nos
santos, o Senhor quer contar com as
caracteristicas pessoais de cada um,
rezava assim: “Faz-nos viver nossa
vida, ndo como um jogo de xadrez
em que tudo é calculado, ndo como
uma partida na qual tudo € dificil,
ndo como um teorema que nos
quebra a cabeca, mas como uma
festa sem fim em que se renova o
encontro contigo, como um baile,
como uma danca entre os bracos de
tua graca”.

Musculos que se flexionam em
qualquer direcao

Algo que indica uma boa forma fisica
€ que os musculos tém uma grande
elasticidade. Com exercicios de
alongamento e um bom cuidado das



articulagoes, o corpo pode alcancar
posig¢des dificeis inclusive de
imaginar. Manter esta flexibilidade
muscular ajuda a evitar problemas
causados por uma ma postura
continua e reduz a probabilidade de
lesdes. Algo andlogo acontece com as
virtudes na vida espiritual, e por isso
Sao Josemaria costumava dizer que
“a santidade tem a flexibilidade dos
musculos soltos”. Nesse sentido,
explica, assim como as vezes o amor
de Deus nos levara a esforgar-nos por
fazer algo que nos custa, outras vezes
nos levara a optar por algo mais
comodo e a agradecer-lhe.

Nao é casualidade que a palavra
“virtude” provenha do latim virtus,
que significa capacidade ou forga,
precisamente como os musculos. As
virtudes, na medida em que
passaram a formar parte de nés, ndo
nos permitem apenas realizar os atos
bons com gosto e facilidade, como
nos tornam flexiveis para adotar a



direcdo que cada circunstancia pode
requerer. E verdade que as virtudes
levam a fazer as coisas de modo
ordenado; mais profundamente,
porém, levam-nos a ser n4s mesmos
ordenados, embora alguma vez isso
possa ndo parecer externamente, ou
ndo seja oportuno fazé-lo de uma
determinada forma.

Conta-se que Sdo Carlos Borromeu,
quando era um jovem bispo, tinha
fama de ser muito austero, comia e
bebia apenas pao e agua, nas
quantidades indispensaveis; no
entanto, se isso facilitasse o
relacionamento com algumas
pessoas, ndo via problema em tomar
vinho sempre que fosse necessario.
“Se nos, os cristdos atuassemos de
outro modo — explicava o fundador
do Opus Dei - correriamos o risco de
tornar-nos rigidos, sem vida, como
uma boneca de trapos”. Uma das
coisas que, precisamente, chama a
atencdo sobre as bonecas de pano é



que ndo podem deixar de sorrir.
Todos gostamos de estar rodeados de
pessoas alegres, mas alegres
livremente, no momento adequado e
na medida adequada, e ndo por
terem chegado a adotar
mecanicamente um determinado
comportamento.

Séo Francisco de Sales, bem no
comeco de sua correspondéncia com
aquela que seria um dia santa Joana
de Chantal, advertia-a sobre a
possivel falta de liberdade de filha de
Deus que poderia experimentar
inclusive através de seus anseios de
vida cristd. “Interrompa a meditacao
de uma alma que se apegou a esse
exercicio e vera que ela o faz com
pena, ansiosa e amedrontada. Uma
alma que tem verdadeira liberdade
tera nesta situacdo equanimidade no
rosto e bondade no coracdo face ao
inoportuno que a incomodou, porque
tudo é a mesma coisa, servir a Deus
meditando ou servi-lo suportando o



proximo; ambas as coisas
correspondem a vontade de Deus,
suportar, porém, o proximo €
necessario naquele momento”.

“Sejam corajosos!”, animava o Papa
Francisco um grupo de jovens
poloneses. “O mundo precisa da sua
liberdade de espirito, do seu olhar
confiante sobre o futuro, da sua sede
de verdade, de bondade e de beleza”.
A forca e a flexibilidade que as
virtudes nos ddo sdo como o clamor
do oceano que insiste em mostrar-
nos sua novidade e beleza;
manifestam, além disso, a nossa
docilidade ao Espirito Santo para que
Cristo se forme em nossa alma de um
modo unico na historia. Nao é
estranho que o Catecismo fale das
virtudes precisamente no capitulo
sobre “a vocacdo do homem”: por
sermos chamados a viver essa vida
divina, somos chamados a levantar o
olhar para o horizonte, como aquelas



aves costeiras, com a confianca de
que Deus sustenta nossa luta.

™ S&0 Josemaria, Caminho, n. 960.

1S40 Jerdnimo, citado na Catena
Aurea, comentarios a Mt 5, 43-48.

B Mons. Fernando Ocdriz, Carta
pastoral 28-X-2020, n. 6.

“ Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1803.

Bl Francisco, Gaudete et exsultate, n.
170.

® S&0 Josemaria, Caminho, n. 947.

"' Santo Tomas de Aquino,
Comentdrio a Etica a Nicomaco, Livro
I1, capitulo VI.

81 Aristételes, Etica a Nicomaco,
1105a-1105b.



T Serva de Deus Madeleine Delbrél,
“O baile da obediéncia”.

1S40 Josemaria, Forja, n. 156.
Citado por mons. Fernando Ocariz,
Carta pastoral, 28-X-2020, n. 6.

M1 cfr, carta de sdo Francisco de
Sales a baronesa de Chantal, 14-
X-1604.

"2 Forja, n. 156.

11550 Francisco de Sales, carta a
baronesa de Chantal, 14-X-1604.

14 Prancisco, Mensagem, 15-
VIII-2018.

151 catecismo da Igreja Catolica,
Terceira parte, Primeira secc¢ao.

Andrés Cardenas Matute




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-
melhor-de-si-mesmo/ (25/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-19-para-dar-o-melhor-de-si-mesmo/

	Muito humanos, muito divinos (19): Para dar o melhor de si mesmo

